


GIOVANNI SARTORI 

A DEMOCRACIA 
EN TREINTA LECCIONES 

Edición a cargo de Lorenza Foschini 

Traducción e Ajandro Pradra 

TAURUS 

PENSAMIENTO 



Título original: La dmozia in l1/a lziolli 
D.R. © Giovanni Sanori, 2008 

D.R. ©De la taducción: Alejandro Pradea 
D.R. ©De la edición española: 

Santillana Ediciones Geneales, S. L., 2009 

Torrelaguna, 60. 28043 Madrid 
Teléfono (91) 744 90 60 

Tlefax (91) 744 92 24 

ww.taurus.santillana.es 
D. R.© De esta edición: 

Santillana Ediciones Generales S.A de C.V., 2009 

Av. Universidad 767, Col. del Valle 
México, 03100, D.. 

Teléfono: 54 20 75 30 

ww.itoialtas.com.mx 

Primera edición en México: marzo de 2009 

ISBN: 978-607-1HH53-2 

Diseño ele cubierta: m;ís! gráfica 

Impreso en México. 

Todos lo.� d<:redto� resen.Hios. 

Esta publicación no puede ser reproducida, ni c:n lodo ni en pane. li re¡.,isu·ada 

en o transmitida po· un �istema ele J'ecuperadóJt de informacic)n, en ninguna 

fonna ni por ningün rnedio, sea mcc¡ínico, fotoquíminl, ..•lectrónko. magnérico, 

electroópLico, por lotocopia, o cualquier otro, sin el permiso pre,•io po1· <:s.-rilo 

de la editorial. 

.. 

lNDICE 

PREFACIO DE LORENZA FOSCHINI.. ........... . 9 

ITRODUCCIÓN.......................................... 13 

LECCIÓN l. Dmos y ppulus .......... ............. 15 

LECCIÓN 2. Titularidad y ejercicio........... 19 

LECCIÓN 3. Realismo e idealismo............. 23 

LECCIÓN 4. Perfeccionismo y utopía ....... 27 

LECCIÓN 5. Opinión pública.................... 31 

LECCIÓN 6. Participación.......................... 35 

LECCIÓN 7. Democracia refrendaria 
y d1rect1smo .......................................... . 

LECCIÓN 8. Democracia vertical .............. . 
LECCIÓN 9. Mosca, Michels y Schumpeter. 
LECCIÓN 10. La cosa y el cuánto .............. . 
LECCIÓN 11. Democracia antigua 

y moderna ............................................ . 
LECCIÓN 12. El pluralismo ...................... . 
LECCIÓN 13. La libertad política ............. . 
LECCIÓN 14. Igualdad .............................. . 

39 

43 

49 

53 

57 . 

63 

67 

71 



LECCIÓN 15. Liberalismo político 
y liberalismo económico ...................... . 

LECCIÓN 16. Socialismo ........................... . 
LECCIÓN 17. Marx y el mercado .............. . 

LECCIÓN 18. "Políticamente correctos" 
y óptica ideológica ............................... . 

LECCIÓN 19. Revolución .......................... . 
LECCIÓN 20. Derecha e izquierda ........... . 

LECCIÓN 21. La preferibilidad 
de la democracia .................................. . 

LECCIÓN 22. Exportabilidad 
de la democracia .................................. . 

LECCIÓN 23. Democracia e islam ............ . 

75 

79 

85 

89 

93 

97 

101 

107 

113 

LECCIÓN 24. Conflicto de civilizaciones... 119 

LECCIÓN 25. Multiculturalismo no 
es pluralismo ............... . . . . . . . . . . . . . . ............ 123 

LECCIÓN 26. Democracia y desarrollo..... 125 

LECCIÓN 27. Los límites del mercado . . .... 129 

LECCIÓN 28. El fiasco de las previsiones.. 135 

LECCIÓN 29. El cálculo de los medios ... ... 139 

LECCIÓN 30. Por desgracia, he terminado.. 143 

BIBLIOGFÍA ······ .. . . . . . . ...... .. . ................. .... 145 

ÍNDICE ONOSTICO . . . . . . ... ... ... . . . .. . .. . .. . .. . .. . 149 

PEFACIO 
La democracia en treinta lecciones 

"P rofesor, ¿pero usted es de derechas o de 
izquierdas?". 

Iba paseando con Giovanni Sartori y conver­
sando sobre el programa de televisión que es­
tábamos preparando, cuando un señor se le 
acercó y le dirigió esas palabras. La respuesta 
me intrigaba también a mí. 

"Buena pregunta", sonrió el profesor. "Yo 
también quisiera averiguarlo desde hace mu­
cho tiempo, pero todavía no lo he logrado". 

Durante el periodo en que tuve el gusto de 

trabajar con Sartori, a menudo asistí por casua­
lidad a escenas como aquélla. Su estilo lineal y 
conciso hace accesibles los temas complicados 
hasta a las personas más corrientes, y compren­
dí que la gente, entre ellos muchos jóvenes, le 
aborda con confianza porque considera a Sar­
tori una fuente autorizada y libre a quien acu­
dir para desenvolverse en el laberinto de la 
política italiana. Ése fue el motivo que me llevó 

9 



A DE�OCA .llélTA CCIO<S 

a proponerle un programa que llevara como 
título Lecciones e democracia. 

El momento que estamos viviendo, no sólo 
en nuestro país sino en todo el mundo -des­
de Estados Unidos hasta Europa, de Rusia a 
Cuba, del Cercano Oriente a China-, sitúa en 
el centro del debate la cuestión fundamental 
de la democracia. El tema central puede resu­
mirse en los siguientes interrogantes: ¿qué in­
sidias amenazan a la democracia?, ¿qué peli­
gros corre?, ¿qué futuro tiene la democracia? 

Para nosotros los ciudadanos corrientes, lle­
gar a saber lo que hay detrás de esa palabra, a 
menudo manipulada, signiica poseer el ins­
umento principal para defender nuestros de­
rechos, y, por tanto, nuestra libertad. 

Indudablemente, las dificultades que había 
que superar parecían infranqueables: llevar a 
la televisión un argumento n complejo signi­
fica pedir un esuerzo excesivo a un público 
que se ha vuelto cada vez más perezoso por 
tantos programas estúpidos, y sobre todo repe­
titivos, lo que supone correr el riesgo de un 
claro rechazo por parte de los telespectadores. 
Convencer, además, a Sartori, que por añadi­
dura conoce la televisión y ha escrito sobre 
ella, para que diera lecciones en video, sabien­
do que él jamás cedería ante la mínima super­
ficialidad, parecía un problema. 

10 

GJO\'NNI AOI 

Fue Marco Giudici, director de iSat Extra, 
quien resolvió el dilema en que yo me debatía. 
Al acoger con entusiasmo mi propuesta, me 
dio el consejo decisivo: cada lección no podía 
superar los cuatro minutos de duración. No 
sólo eso, sino que el programa iba a igurar en 
la parrilla todos los días, a las 20:30, en la fran­
ja horaria de máxima audiencia (también para 
las televisiones por satélite). Una breve ráfaga 
precedida y seguida de programas de entrete­
nimiento. En suma, íbamos a ofrecer al públi­
co una oportunidad de reflexión y de aprendi­
zaje sin llegar a asustarlo. 

¿Y el profesor? Lo que me sorprendió fue el 
tiempo que dedicó a la preparación de las lec­
ciones. Nos reunimos varias veces y yo, he de 
confesarlo, tuve que ponerme a estudiar co­
mo antaño en la universidad, sometiéndome 
de buena gana a sus divertidas preguntas. Pero, 
sobre todo, él también estudió, desde luego no 
ciencia política, sino la forma de condensar 
una materia tan importante sin caer en la ba­
nalidad. Una tarea difícil, pero que obliga a 
pensar. En televisión, si uno quiere, se puede 
elevar el nivel de calidad sin ofrecer por ello 
programas inútilmente eruditos y por tanto 
inadecuados para un medio tan popular. 

Una última observación: este libro no es la 
transcripción literal del programa de televi-

11 



1 
L\ DEMOCRACIA "N TJNTA LECCIONES 

sión. Todo el mundo sabe que el lenguaje ha­
blado es muy distinto del escrito, en los tiem­
pos y en los modos. Por ello, con el profesor 
Sartori, se decidió reelaborar las intervencio­
nes, añadiendo allí donde era necesario algu­
na aclaración ulterior. Ésa es la razón de que 
las lecciones que el lector se dispone a leer no 
sean todas de la misma extensión, como ocurría 
con las que se transmitieron por televisión. 

12 

Lorenza Foschini 
Roma, marzo de 2008 

.. 

lNTROD�CIÓN 

\ 
' ' 

Siempre me he ocupado y preocupado de la 
democracia, pero siempre con librotes. El libro 
inglés (que sigue siendo inglés: Te Tey ofDe­

moray vsted) tiene 550 páginas; el último li­
bro italiano, Demorazia, cosa e iene casi 400. O 
sea, librotes. a idea de ocuparme del asunto en 
treinta comprimidos, mejor dicho, microcápsu­
las, me aterraba. Hizo falta la insistencia y la 
pacientísima mral suasin de Lorenza Foschini 
(¡gracias!) para conseguir que yo capitulara. Ella 
me decía: "Usted trnquilo, yo me encargo de 
todo". Yo tranquilo no estaba: pero que ella se 
encargó de todo es absolutamente cierto. Mi 
único mérito fue conseguir �justarme a los entre 
tres y cuatro minutos por lección que me ha­
bían concedido. Eso sí que fue un esuerzo enor­
me. Del que me reponía mirando al director de 
RaiSat Extra, Marco Giudici, semiescondido en­
tre bastidores, quien me sonreía diciendo: "Muy 
bien, muy bien". Gracias a él también. 

13 



1 
W\ llKMOCRACIA EN T'JNTA :CCJüNES " 

Se dice que la televisión no puede hacer ver­
dadera cultura. Sin embargo, mis lecciones eran 
"serias", y a pesar de ese defecto, parece que 
tuvieron éxito. Las altas esferas de Saxa Rubra·, 
empero, no se fiaron y me aparcaron tempo­
ralmente. Espero que poco a poco reúnan el 
valor suficiente. Es indudable que, en televi­
sión, la cultura hay que saber hacerla. Mientras 
el Festival de Sanremo va para abajo, un estre­
pitoso Benigni ha abarrotado las plazas y ha 
multipJicado las audiencias de Raiuno. 

Leyéndome a mí mismo en este escrito, des­
pués de verme en la retransmisión del progra­
ma, me ha vuelto a la mente un epigrama de 
Giusti: "Hacer un libro es menos que nada 1 si 
el libro hecho no rehace a la gente". "Rehacer a 
la gente" es muy difícil. Pero quien se dedica 
a dar clases sí debe mantener una mínima es­
peranza. 

Giovanni Sartori 
Florencia, marzo de 2008 

* Sede central de la J, la radioteleisión pública italiana 
(. d' T) 

--

LECCIÓ \ 

Dmos y populus 

Empecemos por definir la palabra "democra­
cia". Es importante deinirla-saber lo que quie­
re decir- para establecer qué pretendemos o 
nos esperamos de la democracia. Pero cuidado, 
porque es un discurso plagado de celadas. La 
primera de ellas es terminológica: discutir sobre 
la palabra ignorando la cosa. Empecemos pues 
por la palabra, y de la cosa hablaremos después. 

La palabra griega wkratia se compone de 
rws, que quiere decir "pueblo", y de kratos, 
que quiere decir "poder". Por tanto, traducida 
al castellano, significa "poder del pueblo". Si es 
así, las democracias "tienen que ser" lo que dice 
la palabra: sistemas y regímenes políticos don­
de el pueblo es el que manda. ¿Todo resuelto? 
No. Ante todo, ¿quién es el pueblo? Y después, 
¿cómo se atribuye el poder al pueblo? ¿Cómo 
hay que hacer? 

Ya entre los siglos v y V a. C., el término mos 
tuvo todo tipo de interpretaciones. Para los 

15 



/ 
A OHIOCACL\ EN INT.\ EJO\�S 

griegos, a la palabra se le podían asignar cua­
tro significados: 

1) pethos, es decir, el plenum, el cuerpo de 
los ciudadanos en su integridad. Aquí el pue­
blo son "los todos"; 

2) hoi polloi, "los muchos". El inconveniente 
de esta acepción es que se remite a la pregunta: 
"¿Cuántos muchos son suficientes para formar 
un demos?". Habría que establecerlo cada vez, 
y eso no puede ser; 

3) hoi pleiones, "los más". En cambio, ésta es 
una acepción fundamental, porque la demo­
cracia se fundamenta, como veremos, en una 
regla mayoritaria que deriva de esta acepción; 

4) ochlos, "la multitud", una concentración 
ocasional que, no obstante, puede "calentar­
se". En Atenas, la multitud era importante por­
que se trataba de una democracia directa. Pero 
recobra su importancia a medida que la demo­
cracia de los modernos ha ido activando a las 
masas y se sirve de ellas. 

Dejando a los griegos, el discurso se vuelve 
aún más complejo en cuanto el demos se recon­
vierte en el latino populus, porque los romanos 
-y más aún la cultura medieval- hacen de 
ppulus tanto un concepto jurídico como una 
entidad orgánica. Por último, cabe recordar 
un signiicado que es en parte aristotélico (el 
demos son "los pobres") y en parte marxista 

16 

. 

GI\'AN;J S.KIO�I 

(el pueblo es "el proletariado"). Con esta ópti­
ca, el pueblo es una parte del demos, la más 
pobre o la más numerosa. 

Como puede verse, la complicación no es 
poca, pero hoy puede simpliicarse con dos 
nociones "operativas" de democracia (en el sen­
tido de que consideran la democracia por su 
forma de operar). En este contexto encontra­
mos el principio de mayoría absoluta o bien 
de mayoría relativa. El primero quiere decir: 
los más tienen todos los derechos, mientras 
que los menos, la minoría, no tienen ningún 
derecho. En cambio, el principio de mayoría 
relativa se concreta así: los más tienen derecho 
a mandar, pero en el respeto de los derechos 
de la minoría. Por tanto, desde un punto de 
vista operativo, el demos es una mayoría, o bien 
absoluta o bien moderada, y la doctrina es 
prácticamente unánime al irmar que la de­
mocracia tiene que inspirarse en el principio 
de mayoría limitada o moderada. Si no, viirá 
un día y empezará a morir a1 día siguiente. 

17 



LECCIÓN 2 
Titularidad y ejercicio 

Todos sabemos, más o menos, cómo debería 
ser una democracia ideal, mientras que se sabe 
demasiado poco sobre las condiciones necesa­
rias para conseguir una democracia posible, 
una democracia real. 

La primera cuestión que hay que establecer 
aquí es que entre una expetiencia democráti­
ca en pequeño y una experiencia democrática 
en grande hay un abismo. La humanidad ha 
sufrido durante más de dos mil años para con­
seguir tender un puente entre las dos orillas, y 
al pasar de las pequeñas comunidades demo­
cráticas a la democracia de las grandes cifras, 
hecha de pueblos y naciones enteras, es inevi­
table perder por el camino muchos requisitos 
que garantizan la autenticidad de una expe­
riencia democrática "cara a cara"; y de una de­
mocracia a gran escala no se puede pretender 
lo que se puede pretender de una democracia 
a pequeña escala. Algo que mucha gente sigue 

19 



LA O.MOCRA:IA EN TREINTA LECCION:S 

ignorando. Por ejemplo, cuando Mario Segni* 
declara que un primer ministro elegido por el 
pueblo equivaldria a un "alcalde de Italia", está 
claro que se le escapa la diferencia que hay en­
tre micro y macrodemocracia. 

En la lección anterior hemos visto la defini­
ción que podríamos denominar "etimológica" 
de la democracia, por haberla obtenido del 
análisis del nombre, y más específicamente he­
mos visto la palabra "pueblo" en sus distintas 
acepciones. Pasemos ahora a considerar el em­
parejamiento de "pueblo" con "poder". 

¿Qué es el poder? El poder es una relación: 
un individuo tiene poder sobre otro porque le 
obliga a hacer lo que de otra forma no haría. 
Robinson Crusoe, solo en la isla donde naufra­
gó, mientras esté solo no tiene ningún poder, 
únicamente lo adquiere cuando llega Vienes. 

El problema es evidentemente más complejo 
cuando la relación de poder ya no es entre indi­
iduos sino entre entidades colectivas. El esque­
ma, sin embargo, sigue siendo el mismo. El pue­
blo (todos) tiene poder en la medida que lo 
tiene sobre oros. ¿Sobre quiénes? Antes de res­
ponder cabe señalar que "poder del pueblo" es 
sólo una elipsis y que, en estos términos, el 
proceso político queda aún por definir. Vuelvo 

* Político italiano (N. de 1:) 

20 

CIOV\NN! SARTOIU 

a preguntar: ¿poder del pueblo sobre quién? O­
viamente, del pueblo sobre el pueblo. En este 
proceso primero hay un movimiento ascenden­
te, de transmisión de poder del pueblo hacia el 
vértice de un sistema democrático, y después un 
movimiento descendente del poder del gobier­
no sobre el pueblo. Así el pueblo es al mismo 
tiempo, en un primer momento, gobernante, y 
en un segundo momento, gobenado. 

Son procesos muy delicados porque si no se 
vigila el trayecto, si en la transmisión del poder 
los controlados se sustraen al control de los 
controladores, el gobierno sobre el pueblo co­
rre el riesgo de no tener nada que ver con el 
gobierno del pueblo. De eso se encarga la ma­
quinaria del constitucionalismo. 

Pero para aclarar mejor el problema es pre­
ciso distinguir entre la titularidad y el ejercicio 
del poder. La titularidad dice: el poder me co­
rresponde por derecho, es mío por derecho. 
Sí, pero aquí tenemos sólo un derecho. Y Jo 
que cuenta es el ejercicio. El poder efectivo es 
de quien lo ejerce. La pregunta crucial, enton­
ces, es: ¿cómo hay que hacer para atribuir al 
pueblo, titular del derecho, el derecho-poder 
de ejercerlo? La respuesta es, sucintamente, 
que la solución a este problema ha de buscarse, 
en una democracia representativa, en la trans­
misión representativa del poder. Como vere­
mos a continuación. 

21 



-

LECCIÓN 3 
Realismo e idealismo 

Hemos analizado el significado de la palabra 
democracia. Ahora debemos esablecer qué es o 
bien qué ebía se. A la primera pregunta hay 
que responder con una óptica realista. A la se­
gunda hay que responder con una óptica racio­
nalista que subraya los ideales de la democra­
cia, y en ese sentido, con una óptica idealista. 

El realismo es contemplar la democracia co­
mo realmente es. La tradición realista se re­
monta a Nicolás Maquiavelo, de quien se dice 
que se centraba en la "realidad efectual" y que 
de ese modo descubría la política, o, mejor di­
cho, fundaba la autonomía de la política. La 
fundaba recurriendo a la observación directa 
y registrando sin tapujos que la política no 
obedece a la moral. No obstante, al interpretar 
a Maquiavelo, al hacerlo nuestro contemporá­
neo, no debemos olvidar que él observaba un 
microcosmos político (los principados rena­
centistas) imposible de comparar con nuestro 

23 



L\ OE\IOCA(.It\ :� 'HNl.\ ECIO:S 

mundo. Un mundo que aún no estaba anima­
do por ideales políticos, sino, a lo sumo, por 
ideales ético-religiosos. 

En cambio, el racionalismo político no acep­
ta la realidad tal y como es; si acaso la construye 
deductivamente. Y con el tiempo -primero con 
las utopías, y posteriormente, de la Ilustración 
en adelante- imagina una sociedad "ideal", o 
en todo caso guiada por ideales. Y es el racio­
nalismo el que establece que sin ideales no 
puede haber democracia. 

Estas dos ópticas han producido, por un 
lado, las democracias empírico-pragmáticas, y, 
por otro, las democracias de razón.James Bry­
ce, que es uno de los grandes autores que han 
abordado este tema, escribe que la democra­
cia racionalista por excelencia es la francesa, 
mientras que la democracia anglosajona es de 
tipo empírico-pragmático, y puntualiza lo si­
guiente: Francia adoptó la democracia "no 
sólo porque el gobierno popular parecía ser el 
remedio más completo para los males inmi­
nentes, [ . . .  ] sino también para honrar unos 
principios abstractos generales, considerados 
verdades evidentes". Y Alexis de Tocqueville 
subraya así la diferencia: "Mientras que en In­
glaterra quienes escribían de política y quienes 
hacían política llevaban la misma vida, [ ... ]en 
Francia el mundo político quedó drásticamen-

24 

. 

GIOVANNI ARTORI 

te dividido en dos zonas no comunicantes. En 
una se administraba; en la otra se formulaban 

los principios abstractos. [ ... ] Por encima de 
la sociedad rel [ ... ] poco a poco se construía 
una sociedad imaginaria, en la que todo parecía 
simple y coordenado, uniforme, justo y racio­
nal". He ahí, pues, el contraste y la diferencia 
entre una democracia de tipo racionlista a la 
rancesa y una de tipo empírico a la inglesa. 

Una diferencia que también lo es en desa­
rrol1o histórico. Mientras que las democracias 
de tipo francés nacen ex novo de una ruptura 
revolucionaria, la democracia anglo-estadou­
rlidense surge de un proceso continuo. a Re­
volución inglesa de 1688-1689 no reivindica 
un nuevo comienzo, sino la restauración de los 
''derechos primigenios" del hombre inglés, es 
decir, el restablecimiento de los principios de 
la Magna Carta violados por el absolutismo 
de las dinastías Tudor y Estuardo. Da igual que 
aquel pasado fuera en gran medida mítico; lo 
que importa es que la Gloriosa Revolución no 
fue una ruptura innovadora, sino que se con­
cibió como una recuperación, como una nueva 
toma de posesión. En cuanto a la denominada 
"Revolución americana", no fue una revolu­
ción, sino una secesión. La Declaración de Inde­
pendencia de 1776 reivindicaba, en sustancia, el 
derecho de los colonos a avanzar libremente 

25 



LA DEMOCACIA EN TEiITA LECCIONES 

por el trazado de las libertades de que ya goza­
ban los ingleses. No fue así en Francia, donde 
la Revolución de 1789 se reirmó, precisamen­
te, como una ruptura concebida para rechazar 
y borrar in toto el pasado. 

En conclusión, el racionalista tiende a pre­
guntar qué es (la democracia), mientras que el 
empirista instintivamente tiende a preguntar­
se cómo unciona. 

26 

LECCIÓN 4 
Perfeccionisn1o y utopía 

Que en la democracia los ideales son impor­
tantes está fuera de discusión. Son importan­
tes, ya lo he dicho, porque sin ideales no exis­
tiría una democracia. De lo que se deriva que 
la democracia se puede definir de forma rea­
lista, pero se debe definir también de forma 
idealista, es decir, presciptivamente, y no sólo 
descriptivamente. ¿Qué es un ideal? Obvia­
mente, es una reacción a lo real. Nunca esta­
mos contentos con la realidad tal como es, y 
por eso quisiéramos que fuese como la perfi­
lan los ideales. Por tanto, podemos definir el 
ideal como un "contra-real". Pero cuidado, 
los ideales son dificilísimos de manejar, por­
que, si los exageramos, corremos el riesgo de 
deslizarnos hacia el perfeccionismo o el uto­
pismo. 

El perfeccionismo puede deinirse como un 
exceso de idealismo, un idealismo desmedido, 
y como tal, contraproducente. En suma, el per-

27 



A I)::MOGRACIA ::N TREII\TA LECCIONS 

feccionismo es un mal uso de los ideales. Pero 
aquí quisiera detenerme en el utopismo. 

El término fue acuñado por Tomás Moro 
cuando publicó Utopía en 1516. En la obra se 
describe una buena sociedad, regida por una 
pura razón natural, ubicada en una isla imagi­
naria. El neologismo precisamente quería de­
cir "en ningún lugar", del griego u (no) y tpos 
(lugar). A diferencia del perfeccionismo, que 
puede ser activo, la utopía nace como un con­
cepto puramente contemplativo. Tomás Moro 
escribe Utpía con intención de criticar el esa­
do de Inglaterra bey o los Tudor, y así, en su texto, 
Moro no dice que "en ningún lugar" signifique 
"imposible", que lo inexistente hoy sea también 
inexistente para siempre. Sin embargo, la pala­
bra viyó por los siglos posteriores con la fuerza 
de su prefijo, de su negación: "no", no existe; y 
tampoco existirá 'jamás". 

Así hasta Marx. Después, Marx inventó, en 
las Tesis sobreFuerbach, la figura del ilósofo re­
volucionario, el que transforma la utopía en 
realidad. Con textualmente, Marx predicaba el 
paso de la utopía a la ciencia. Así, en vez de ser 
un ideal contemplativo, la utopía se transfor­
ma en un proyecto de acción. El ilósofo-rey de 
Platón se convierte en el "revolucionario-rey" 
de Marx. Con un éxito, o mejor, con el fracaso 
que está todavía fresco en la memoria de to-

28 

> 

ÚIOV.INI SARTORI 

dos. Lo que no quita que el concepto fuera 
radicalmente transformado, y siga estándolo. 

Hoy la utopía ya no es una icción mental sin 
lugar ni tiempo, ya no es irrealizable. En cam­
bio, se dice que "las utopías son a menudo ver­
dades prematuras" (Karl Mannheim, Ideoloía y 
utpía), que el progreso es materialización de 
utopías, que las utopías de hoy son la realidad 
del mañana. 

Sobre todo en los años sesenta, se hizo una 
auténtica orgía con la utopía (con la palabra) . 
¿El resultado? Ya no tenemos un vocablo que 
exprese lo "imposible". Pero, una vez muerta 
la palabra "utopía" para expresar "imposibili­
dad", las imposibilidades siguen ahí. Nos guste 
o no. 

29 



F 

LECCIÓN 5 
Opinión pública 

Si la democracia es gobierno del pueblo so­
bre el pueblo, será en parte gobernada y en 
parte gobernante. ¿Cuándo será gobernante? 
Obviamente, cuando hay elecciones, cuando 
se vota. Y las elecciones expresan, en su con­

junto, la opinión pública. 
Se dice que las elecciones deben ser libres. 

Sin duda, pero también las opiniones deben ser 
libres, es decir, libremente fomadas. Si las opi­
niones se imponen, las elecciones no pueden ser 
libres. Un pueblo soberano que no tiene na­
da que decir de sí mismo, un pueblo sin opinio­
nes propias, cuenta menos que el dos de copas. 

Por tanto, todo el edificio de la democracia 
se apoya en la opinión pública y en una opi­
nión que smja del seno de los públicos que la 
expresan. Lo que significa que las opiniones n 

el público tienen que ser también opiniones 
el público, opiniones que en alguna forma o 
medida el público se forma por sí solo. 

31 



L\ O.�IOCRACI\ .N TREI\'TA lECCIO\ES 

La expresión "opinión pública" se remonta 
a las décadas que precedieron a la Revolución 
francesa. Y desde luego no es por casualidad. 
No sólo porque en aquellos alos los ilustrados 
se asignaban a sí mismos la tarea de "iluminar", 
de difundir las luces, y por tanto de formar las 
opiniones de un público más amplio, sino tam­
bién porque la Revolución francesa preparaba 
una democracia a lo grande que, a su vez, pre­
suponía y generaba un público que maniiesta 
opiniones. El hecho de que la opinión pública 
surja, como expresión y como fuerza activa, en 
concomitancia con el l4 de julio de 1789 tam­
bién viene a indicar que la asociación primaria 
del concepto es una asociación política. 

Que quede claro, una opinión difundida en­
tre el gran público puede darse, y de hecho se 
da, sobre cualquier asunto. Por ejemplo, las 
opiniones sobre el futbol, sobre lo bello, sobre 
lo bueno, son también opiniones públicas, pero 
cuando se dice opinión pública a secas hay que 
en tender que tiene como objeto la res publica, 
el interés colectivo, el bien público. 

Cuando se acuñó la expresión, los eruditos 
de la época sabían griego y latín, y sabían que 
la oqjeción de siempre contra la democracia es 
que el pueblo "no sabe". De ese modo, a Pla­
tón, que invocaba a un filósofo-rey porque go­
bernar exige pistme, verdadero saber, se le 

32 

p 

GtOVANNI TOI 

acabó objetando que a la democracia le basta 
con la doxa, es decir, es suficiente con que el 
público tenga opiniones. Por tanto, ni "volun­
tad" cruda y ciega, ni tampoco "verdadero sa­
ber", sino oxa, opinión: la democracia es go­
bierno de opinión, una acción de gobierno 
fundada en la opinión. 

Ni que decir tiene que los procesos de for­
mación de una opinión pública que sea en ver­
dad del público, es decir, que sea relativamen­
te autónoma, son muy complejos. Karl Deutsch 
nos ha proporcionado, para comprender di­
chos procesos, el "modelo de cascada", de una 
cascada de agua con muchas charcas sucesivas 
en las que cada vez las opiniones que descien­
den desde arriba se mezclan y reciben nuevas 
y diferentes aportaciones. 

Sigue siendo cierto que, incluso cuando con­
seguimos una opinión pública relativamente 
autónoma, el resultado es frágil y relativamen­
te incompleto. ¿Hasta qué punto debe preocu­
parnos esa naturaleza frágil e incompleta? La 
respuesta es que mientras nos atengamos al 
contexto de la democracia electoral, del os 
que se limita a elegir a sus representantes, ese 
estado de cosas no plantea problemas serios. 
Es cierto que el público, el público en general, 
nunca está muy informado, no sabe gran cosa 
de políica, y no se interesa demasiado por ella. 

33 



L\ DEMOCRACIA EN TREINTA LECCIONES 

Sin embargo, la democracia electoral no deci­
de las cuestiones, sino que decide quin decidi­
rá s cuestiones. La patata caliente pasa así del 
electorado a los electores, del mos a sus re­
presen tan tes. 

34 

F 

LECCIÓN 6 
Participación 

Hemos visto que la democracia electoral no 
es muy exigente. Se conforma con públicos lo 
suicientemente autónomos y lo suficientemen­
te informados como para estar en condiciones 
de elegir quién decidirá los issues, las cuestio­
nes. En cambio, en la democracia como parti­
cipación la idea es que existe un ciudadano 
participante que decide él mismo también las 
cuestiones (en vez de delegar en los represen­
tantes). ¿Es posible? O mejor dicho, ¿hasta qué 
punto es posible? 

"Participación" es tomar parte activa, vo­
luntaria y personalmente. "Voluntariamente" 
es un detalle importante, porque, si se obli­
ga a la gente a participar a la fuerza, eso es 
movilización desde arriba y no participación 
desde abajo. Insisto: participación es poner­
se en marcha por uno mismo, no que otros te 
pongan en marcha ni que te movilicen desde 
arriba. 

35 



LA fMOCRACIA EN TREINTA ECCIONS 

El problema es que existe una relación in­
versa entre la eficacia de la participación y el 
número de participantes. Esta relación viene 
expresada por una fracción en la que el nume­
rador es 1 (el participante individual) y el de­
nominador registra el número de los demás 
participantes. Por ejemplo, en un contexto de 
10 participantes, yo soy influyente por valor 
de una décima parte. Lo que está muy bien. 
Pero si los participantes son 1,000, ya no está 
tan bien. En ese contexto, mi peso como par­
ticipante es de una milésima. Y si el universo 
de los participantes es, por ejemplo, 1 O millo­
nes, la noción de "formar parte" se esfuma en 
la nada. Ser partícipe de la diezmillonésima 
parte de una decisión a no tiene sentido. 

El hecho es, por tanto, que la participación 
verdadera tiene las pienas cortas, es decir, se 
circunscribe a las cifras pequeñas. Los defen­
sores de la participación desplazan el discurso 
y dicen: en la medida en que la participación 
no se puede expresar de manera eficaz partici­
pando personalmente en las decisiones, en esa 
medida la democracia participativa se transfor­
ma en una democracia directa rerendaría y 1 o 

electrónica (que se expresa votando "sí" o "no" 
en una computadora). Cuidado, la diferencia 
es enorme, porque aquí ya no existen interac­
ciones "cara a cara". Votar en un referéndum o 

36 

G!OVANNI SARrORI 

en la computadora personal vuelve a ser un 
acto solitario. Aquí la participación como un 
tomar parte coectivante ya no tiene nada que 
ver. Pero lo cierto es que, en nombre de la par­
icipación, la democracia representativa, que 
es una democracia indirecta, se ve desbordada 
y sustituida por una democracia directa. 

Demos un paso atrás hasta finales de los años 
sesenta, porque fue en ese momento cuando se 
produjo el lanzamiento de la democracia par­
ticipativa. A la mayoría de los participacionis­
tas de aquellos años lo que les interesaba de 
verdad era un asamblearismo en virtud del cual 
pequeños grupos de activistas se convertían en 
las vanguardias motrices de las masas inertes. 
Lo suyo era, en sustancia, un elitismo de tipo 
leninista. a ironía de la histoia es que aquellos 
grupúsculos denunciaban -y en eso su éxito 
ue duradero- el elitismo de los demás. 

Ahora bien, la invitación a "participar más" 
es meritoria; pero si se hincha desmedidamen­
te, como si toda la democracia pudiera resol­
verse en la participación, es una recaída infan­
til (como habría dicho Len in). Y es también 
una recaída no sólo impracticable de hecho, 
sino también conceptualmente peligrosa, que 
nos propone a un ciudadano que vive para ser­
vir a la democracia, en lugar de una democra­
cia que existe para servir al ciudadano. 

37 



LA DEMOCRACl\ EN TREINTA ECCIONES 

Las democracias, en su gris funcionamiento 
cotidiano, a menudo merecen poco crédito. 
Pero una cosa es quejarse de su funcionamien­
to cotidiano, y otra cosa es desacreditarlas por 
principio. Hay un descrédito merecido y hay 
un descrédito inmerecido. Y el descrédito que 
deriva de un perfeccionismo que eleva la apues­
ta sin cesar es inmerecido. a ingratitud que 
parece caracterizar al "niño mimado" contem­
poráneo y la decepción que acompaña tan a 
menudo los experimentos democráticos son 
también el culatazo de una promesa demasia­
do inalcanzable para poder mantenerse. El ver­
dadero peligro que amenaza a una democracia 
que oficialmente ya no tiene enemigos no está 
en la competencia de contraideales, está en re­
clamar una "verdadera democracia" que tras­
ciende y repudia la que hay. 

38 

LECCIÓN 7 
Democracia refrendaría y directismo 

Vuelvo sobre la democracia refrendarla y la 
democracia electrónica. Aunque se trata efecti­
vamente de democracias directas (por no haber 
intermediación de representantes ni represen­
tación), también son democracias amputadas 
y empobrecidas. La democracia directa como 
tal se basa en las interacciones "cara a cara" en­
tre presentes, entre personas que se influyen 
mutuamente y que cambian de opinión escu­
chándose entre sí. En la democracia refrenda­
rla eso deja de ser así, y por tanto deja de haber 
una democracia iluminada por la disc�ión 
que precede a la decisión. 

El referéndum de que nos ocupamos aquí, 
que quede claro, no es la institución integrada 
en la democracia representativa, sino un ins­
trumento que la suplanta y que, precisamente, 
funda la "democracia refrendarla". Este ani­
mal nuevo todavía no existe, pero palpita en el 
aire: es un sistema político donde el os decide 

39 



A DEMOACIA EN TRJ\TA CCIONES 

directmente sobre las cuestiones individuales, 
pero a no colecvamente, sino separadamente 
y en soledad. Y la democracia electrónica cons­
tituye su encarnación más avanzada. Allí el 
ciudadano se sienta ante una mesa con su com­
putadora y todas las ardes, supongamos, le 
llegan diez preguntas a las que ha de respon­
der "sí" o "no" apretando una tecla. Con este 
sistema llegamos al autogobierne integral. 
Tecnológicamente la cosa es ya por completo 
factible. Pero ¿ha de hacerse? 

El presupuesto y la condición necesaria para 
ese desarrollo es que para pasar de la demo­
cracia electoral basada en la opinión pública a 
una democracia donde el dmos decide por sí 
mismo cada una de las cuestiones haría falta 
un nuevo dmos, un pueblo que esté verdade­
ramente informado y sea verdaderamente com­
petente. Si no, el sistema se vuelve suicida. Si 
coniamos a unos analfabetos (políticos) el po­
der de decidir sobre cuestiones de las que no 
saben nada, entonces ¡pobre democracia y po­
bres de nosotros! 

Sin llegar a hipótesis extremas, vale la pena 
entender cuáles son los límites intrínsecos del 
sistema refrendario. Ya hemos visto que el re­
feréndum no es una verdadera forma de parti­
cipación. Participar es "tomar parte" con los 
demás y en interacción con los demás. En ca m-

40 

CIOVANNI SARTORI 

bio, las decisiones refrendarías son solitarias. 
y por añadidura, son decisiones de suma cero. 

¿Qué quiere decir eso? 
U na decisión es de suma positiva cuando to­

dos los interesados salen beneiciados por ella 
en alguna medida, y salen ganando algo (por 
eso La suma es positiva). Por el contrario, una 
decisión se deine de suma cero cuando quien 
sale ganando lo gana todo, y quien sale per­
diendo lo pierde todo. (Aprovecho para recor­
dar que existen también decisiones de suma 
negativa, a consecuencia de las cuales todos pier­
den algo.) Ahora bien, en la democracia repre­
sentativa es probable que todos salgan ganando 
algo (la suma es positiva) porque las decisiones 
de los representantes se negocian de foma que 
cada uno reciba un trozo del pastel. En cam­
bio, en las democracias directas no hay nego­
ciación, no hay intercambio, y, por tanto, quien 
se impone se lleva todo el plato. 

Por último, ambién hay que tener en cuenta 

que el "direcismo" (en cualquiera de sus mani­
festaciones) sanciona un sistema mayoritario 
absoluto que es inaceptable, e incluso funesto 
para la democracia: porque la democracia es 
-como hemos visto- derecho de la mayoría en 
el respeto de los derechos de la minoría, y por 
tanto requiere un ejercicio del poder que po­
dríamos deinir "de suma positiva". 

41 



LECCIÓN 8 
Democracia vertical 

La opinión pública y la democracia electoral 
tienen que ver con la dimensión horizontal de 
la política: la base del ediicio. Pero después 
viene el edificio y, con él, la dimensión vertical 
de la política, donde hay quien está arriba y 
quien está abajo, quien manda y quien es man­
dado, el nivel superior y el nivel inferior. 

"Democracia vertical" es, pues, la democra­
cia como sistema de gobieno, y por tanto como 
estructura jerárquica. Y aquí topamos con la 
acusación que se viene haciendo desde siem­
pre a la democracia: ¿cómo es que el mando 

de la mayoría se transforma en mando de mi­
noría o minorías? 

Es sobre todo porque ese término, "mayo­
ría", tiene muchos signiicados, pero sobre todo 
dos. Mayoría en el sentido de itio mayorita­
io, o bien en el sentido de mayor númro. De­
mocracia es mando de la mayoría, si por mayo­
ría se entiende que la democracia se somete, 

43 



A DEMOCt\CIA ::N TREINTA L.ECCIONES 

en la toma de decisiones, a la "regla mayorita­
ria"; pero no es mando de la mayoría si con 
ello queremos decir que el mayor número go­
bierna y el menor número es gobernado. 

Veámoslo por partes. En las elecciones tene­
mos tres niveles. Primero, las mayorías electo­
rales eligen a sus candidatos y las minorías, las 
minorías electorales ( las que no llegan al por­
centaje de voto exigido), los pierden. Hasta 
aquí todo claro. Llegan1os al segundo nivel: los 
elegidos son de hecho un número menor, una 
minoría respecto a sus electores (pongamos 
uno por cada cincuenta mil). También aquí 
todo claro. Tercer nivel: los elegidos, a su vez, 
eligen un gobierno que es, una vez más, un 
número reducido respecto al Parlamento que 
lo vota. ¿Sigue todo claro? Yo creo que sí. Des­
de luego, yo no sabría hacerlo de otra forma. 

l inal aparece u n  primer ministro: una 
minoría de "uno solo" respecto al comienzo 
de todo el proceso en el que han participado 
diez, cien, quinientos millones de electores. 
¿Qué tenemos que pensar? ¿Que la democra­
cia está trastocada, vuelta del revés, que ha 
sido traicionada? Es indudable que no. Y repa­
sando el proceso paso a paso vemos que es 
precisamente la regla mayoritaria la que cada 
vez transforma una mayoría sustantiva en un 
número menor. Por tanto, lo que parece una 

44 

GIOVANNI S.RTORf 

paradoja, si no incluso una contradicción, esto 
es, que la democracia tendría que ser un go­
bierno de la mayoría y en cambio es goberna­
da por una reducidísima minoría, en realidad 
no es tal. También porque en ese proceso la 
democracia nunca otorga todo el poder a na­
die; por el contrario, lo reparte de distintas for­
mas entre mayorías y minorías que se alteran 
entre sí justamente en función del principio 
mayoritario. 

Otra aparente paradoja es que para los cons­
tituyentes estadounidenses -pero también 
para Tocqueville y para john Stuart Mili- el 
problema de la democracia no lo planteaban 
los pocos sino los muchos: era el problema de 
la "tiranía de la mayoría". Los constituyentes 
de Filadelfia temían que el principio mayorita­
rio funcionara en el Parlamento como una 
apisonadora, es decir, como un ejercicio ab­
soluto del derecho de mayoría que deviene, 
precisamente, tiranía de la mayoría. Esta ex­
presión ha adoptado posteriormente otros sig­
nificados, pero el más importante es el que 
pusieron en evidencia los constituyentes esta­
dounidenses. 

También quisiera subrayar, como inciso, que 
la expresión "tiranía de la mayoría" no debe 
hacemos creer que las mayorías electorales 
puedan tiranizar. U na cosa son las mayorías 

45 



L, D.MOCRACA EN TEINTA I.CION.S 

concretas de pequeños grupos "reales" (que 
pueden perfecamente ser tiránicas) y otra muy 
distinta son las mayorías electorales, que son 
sólo agregados efímeros. 

A propósito de elecciones, un detalle que 
puede resultar curioso: las técnicas electora­
les no provienen de los griegos (que normal­
m en te recurrían al sorteo) , sino de las órde­
nes religiosas, de los monjes atrincherados en 
sus conventos-fortaleza, que en la alta Edad 
Media se veían obligados a elegir a sus supe­
riores. No pudiendo recurrir al principio he­
reditario ni al de la fuerza, no les quedaba 
otra salida que elegir votando. Pero los mon­
jes elegían a un jefe absoluto. Se trataba de 
una elección muy seria para ellos. De modo 
que el voto secreto y la elaboración de las re­
glas de voto mayoritarias se los debemos al 
denuedo de los monjes. No obstante, lo cierto 
es que, duran te la Edad Media y todo el Rena­
cimiento, la mairpars tenía que estar en cual­
quier caso vinculada a la melior pars, con la 
parte mejor; y al final la elección tenía que 
resultar unánime (a los rebeldes se los con­
vencía a garrotazos). 

Ése es un punto importante. El principio 
consagrador del poder electivo (creado por 
elecciones) hasta el siglo XII era la unanimi­
dad. El paso de la unanimidad a las reglas ma-

46 

GIOVANNI SARTORI 

yoritarias sólo se produce con Locke, y se pro­
duce porque con él el derecho de la mayoría 
se integra en un sistema constitucional que lo 
disciplina y lo controla. 

47 



LECCIÓN 9 

Mosca, Michels y Schumpeter 

"E n todas las sociedades existen dos clases 
de personas: la de los gobernantes y la de los 
gobernados". Ésta es la tesis, conocidísima, de 
quien formuló por primera vez la teoría de la 
clase política, Gaetano Mosca. Éste especifica­
ba: "La primera [la clase de los gobenantes], 
que es siempre la menos numerosa, [ .. .  ] mo­
nopoliza el poder". Y la implicación de su tesis 
es que, si en el gobierno hay siempre una mi­
noría relativamente homogénea y solidaria, 
eso no es una democracia. 

Fue en 1884 cuando Mosca acuñó esa "ley" 
suya. La afirmación no era inédita -ya la ha­
bían enunciado muchos-, pero el hecho de 
que la elevara al rango de una "ley" que esta­
blecía que los que mandan siempre son una 
minoría, y que esa minoría no es democrática, 
causó impresión. Hasta entonces el pensamien­
to político había seguido la clásica tripartición 
aristotélica de las formas de gobieno: gobier-

49 



A DEMOCRACIA EN TREINTA LECCIONES 

no de uno, de los pocos y de los muchos (cada 
uno de ellos subdividido entre bueno y malo: 
monarquía y tiranía, aristocracia y oligarquía, 
politia y democracia) . Con Mosca, en cambio, 
sólo existe el gobieno de los pocos, y ese go­
bierno siempre es oligárquico. 

a ley de Mosca es obvia, incluso demasiado 
obvia. Su defecto consiste en que es una teoría 
imprecisa y teóricamente pobre. Pero vamos a 
ver ahora su validez empírica. Un importante 
estudioso, Robert Dahl, argumenta lo siguien­
te: "Si de verdad existe una ruling elite [clase 
dominante], como airma la ley de Mosca, en 
ese caso será empíricamente identiicable". En 
pocas palabras, ¿quiénes son los "dominan­
tes"? ¿Cómo se consigue establecer si una per­
sona o un grupo tiene un poder duradero y 
preponderante? Dahl propone un test, una 
prueba: para demosrar la existencia de una cla­
se de mando hace falta establecer si, para toda 
una serie de decisiones controveridas, prevale� 
ce siempre el mismo grupo. De ser así, Mosca 
tendría razón. Pero si por el contrario los gru­
pos "vencedores" varían y las victorias se re­
parten de distintas formas entre minorías, en­
tonces Mosca no tiene razón: la democracia 
no ha sido derrotada por la oligarquía, sino 
que existe y funciona, airma Dahl, como "po­
liarquía". 

50 

GIOVANNI SATORI 

Pocos años después de la ley de Mosca, en 
tomo a 1910, se formula otra "ley", la que Mi­
chels obtiene de la experiencia de la socialde­
mocracia alemana, el gran partido de masas de 
la época. Su tesis puede genese así: cuanto 
más organizada se hace una organización, en esa 
misma medida será cada vez menos democráti­
ca. La organización desnaturaliza la democra­
cia y la transforma en un sistema oligárquico. 
En resumen: "La democracia conduce a la oli­
garquía". Y puesto que vivimos en un mundo 
cada vez más organizado, también esa tesis pa­
rece un toque de difuntos para la democracia. 

Aquí la objeción es que no es necesario bus­
car la democracia dentro de todas las organiza­
ciones, sino en la relación entre organizaciones, 
es decir, en el mundo donde interactúan y lu­
chan entre sí. Michels ilustra a la perfección 
cómo se puede ir buscando la democracia sin 
encontrarla nunca. Toda esa gente que denun­
cia las democracias occidentales como falsas 
democracias después no sabe explicar cómo es 
que nuestras "falsificaciones" son en cualquier 
caso distintas, mejor dicho, totalmente distin­
tas, de las no-democracias. Y no saben expli­
carlo porque nunca han entendido cómo se 
produce la democracia. Quien lo ha explicado 
mejor que nadie esJoseph Schumpeter. Pero 
eso nos sitúa ya en los años cuarenta. 

51 



A DEMOCACA EN TrNTt\ l.ECCIONES 

Schumpeter dice: "El método democrático 
es ese expediente institucional para llegar a 
decisiones políticas en virtud del cual algunas 
personas adquieren el poder de decidir me­
diante una lucha competitiva por el voto popu­
lar". Más detalladamente: las organizaciones 
están en competencia entre sí, y la competencia 
política, como todas las competencias, se dirige 
a un consumidor, que es el elector, prometién­
dole ventajas y beneficios. Ese mecanismo acti­
va el poder del pueblo y también la recompensa 
al pueblo. Aunque los partidos políticos prome­
tan demasiado, en cualquier caso, siempre le 
llega algo al deos. 

Esta deinición se ha convertido en la defi­
nición clásica de democracia. Pero adviértase: 
la deinición de Schumpeter es procedimen­
tal, es decir, que establece cuál es el procedi­
miento que no sólo obstaculiza la oligarquía, 
sino que produce "ieno-beneicios". Por tan­
to, es una definición necesaria pero no sufi­
ciente, o de cualquier forma no exhaustiva. 

52 

LECCIÓN 10  
La cosa y el cuánto 

¿Cómo se consigue establecer lo que es y lo 
que no es democracia? Hay quien no acepta esta 
pregunta porque conduce a una contraposi­
ción y a una división dualista, mientras que en­
tre democracia y no democracia existen casos 
intermedios, de semidemocracias, de demo­
cracias poco democráticas, pero en cualquier 
caso bastante democráticas. 

a solución a este de bate radica en compren­
der que hay dos formas de identiicar la demo­
cracia, y por tanto que las preguntas son dos. 
La primera -qué es la democracia-exige una 
defmición de ella a contraio: la deinición viene 
dada por la exclusión de su contrario, de lo 
que no es democracia. Y esta definición es 
necesaria -aquí y en otros casos- para esta­
blecer lo que incluye (contiene) un determi­
nado concepto, o bien lo que éste excluye. Es 
necesaria, quiero decir, para determinar y cir­
cunscribir el universo de referencia. Para ha-

53 



L\ OEMOCRAUA ¡; TEINTA EIO-IS 

blar de zapatos, tengo que excluir las pantuflas; 
o bien, si decido incluirlas, cambia todo el dis­
curso. Para discutir sobre mujeres, tengo que 
excluir a los hombres; si no, si los incluimos, el 
argumento pasa a ser otro. 

Por tanto, a la primera pregunta cabe res­
ponder de forma dicotómica, es decir, aplican­
do el principio aristotélico (de la lógica aristo­
télica) del tercero excluido: aut aut, es o no es. 
En cambio, la segunda pregunta es: ¿cuánta 
mocracia ?  ¿Más democracia o menos demo­
cracia? En este caso, se trata de precisar el gra­
do o el nivel de democracia. Aquí buscamos 
"gradaciones". , por tanto, aquí ya no e aplica 
el principio del tercero excluido. 

Decíamos que la pregunta "¿qué es demo­
cracia?" nos lleva a establecer el contrario de 
democracia. Y también ese contrario ha de te­
ner un nombre. ¿Cómo se llama la no demo­
cracia? Aquí las posibilidades son amplias. Las 
no democracias se denominan con numero­
sos términos: tiranía, despotismo, absolutismo, 
autocracia, dictadura, autoritarismo, totalita­
rismo. Tiranía y despotismo son términos he­
redados de la antigua Grecia, dictadura lo es 
del mundo romano (con un significado muy 
distinto del actual) ,  mientras que absolutismo 
y autocracia son algo anteriores, en el vocabu­
lario político, al siglo xvm. Por último, autori-

54 

GIA,Nl TOI 

tarismo y totalitarismo son de acuñación re­
ciente. 

Por brevedad tengo que dejar de lado los tér­
minos más aniguos y limitarme a los más re­
cientes. Empecemos por "autoritarismo", que 
deriva de "autoridad", y que fue acuñado por el 
fascismo como término apreciativo, pero que 
pasó a ser peyorativo con la derrota del fascis­
mo y del nazismo, ya que denota la "mala auto­
ridad", es decir, un abuso y un exceso de autoi­
dad que aplastan la libertad. En ese sentido, yo 
diría que hoy, más que constituir lo contrario 
de democracia, el término autoritarismo viene 
a significar lo contrario de libertad. 

También "totalitarismo" es una palabra que 
nació con el fascismo, aunque se aplica poco 
al fascismo, pero es perfectamente aplicable al 
nazismo y al estalinismo. Totalitarismo deriva 
de "totalidad" y, por tanto, expresa la idea de 
algo que lo abarca y lo permea todo. Una nue­
va óplica respecLo a cuando los regímenes po­
líticos se definían en términos de legitimidad, 
de ejercicio del poder o basándose en el nú­
mero de quienes gobiernan. Aquí, en cambio, 
lo que cuenta es la extensión y la penetración 
del poder en el tejido social; lo que es suicien­
te para indicar que tampoco el término totali­
tarismo constituye un buen contrario de de­
mocracia. 

55 



LA DEMOCRACIA EN TREI\111 LECCIONI; 

He dejado "autocracia" para t.l nal,. Y ya 

queda claro por qué . Porque es e} l·onra�o, �l 

opuesto que íbamos buscando. Co't ste teru­

no la frontera entre democracia y 1•0�emo.cra­
cia se hace nítida. Autocracia es a•'

romv:sudu­

a, es proclamarse jefe uno mism''' o bien ser 

jefe por principio hereditario. Mi-'ns que el 

principio democrático es precisarlnte �ue na­

die puede investirse por sí solo, que n�die pue­

de autoproclamarse jefe, y que 11adie puede 

heredar el poder. 
Por consiguiente, la democraci:J es "no auto-

cracia", porque aquí el criterio es -n principio 
de legitimidad; y sobre los principiOs ttium non 

datu, la legitimidad o bien es demcáica o 

bien no lo es. 

56 

LECCIÓN 1 1  
Democracia antiua y moderna 

Hay una profunda diferencia entre la demo­
cracia tal y como la entendían los antiguos y la 
democracia de los modenos. En ambas el prin­
cipio de legitimidad es el mismo, pero todo lo 
demás es distinto. La primera es un ejercicio 
propiamente dicho, y en ese sentido "directo" 
del poder, mientras que la segunda es un siste­
ma de "control" y de limitación del poder. La 
primera no prevé representación, mientras 
que la segunda se basa en la transmisión repre­
sentativa del poder. 

A primera vista, un sistema fundado en la 

participación directa de los ciudadanos puede 
parecer más auténtico y también más fiable 
que un sistema que se deja en manos de unos 
representantes. E n  realidad, la polisy los ayun­
tamientos medievales tuvieron una existencia 
efímera y turbulenta. Digo polis porque el re­
ferente de la democracia antigua no fue en 
absoluto una "ciudad-Estado", como se suele 

57 



LA DEMOCRACIA EN ETA LECCIONES 

decir erróneamente, sino más bien una "ciu­
dad-comunidad", una ciudad sin Estado. 

Hasta el siglo I, "estado" (con "e" minúscu­
la) indicaba una situación cualquiera, y en espe­
cial una condición, un estado social, una clase. 
Maquiavelo es quien introduce por primera vez 
el uso contemporáneo de la palabra al escribir 
al comienzo de El píncipe: "Todos los Estados, 
todos los dominios que han tenido y tienen im­
perio sobre los hombres, son repúblicas o prin­
cipados". 

La consolidación de ese nuevo concepto fue 
lentísima, a la par de la larguísima constitu­
ción de la cosa. Incluso el Estado del absolutis­
mo monárquico era sólo un Estado "patrimo­
nial", cuyo patrimonio se invertía en primer 
lugar en pagar a los soldados que tenían que 
guerrear para defenderlo y para expandirlo. 
La palabra Estado se vuelve importante y nece­
saria sólo cuando empieza a designar una pre­
sencia estructural del poder político y un 
control efectivo de esa entidad sobre todo un 
territorio sometido a su jurisdicción. Para lle­
gar a eso hay que esperar al siglo XIX; y es sólo 
con la Primera Guerra Mundial cuando el Es­
tado que nosotros conocemos, el Estado como 
complejo y vastísimo conjunto de mando, ad­
ministración y legislación, alcanza su plena 
madurez. 

58 

GIOVANNI SATORI 

Volvamos a los griegos. Su vida política se 
resuelve, como decía, en la polis, en la "peque­
ña ciudad" constituida en comunidad. Su de­
mocracia era una democracia sin Estado, y 
por tanto también sin extensión territorial. En 
Atenas vivían como mucho 35,000 personas, y 
los ciudadanos que participaban en la asam­
blea popular eran entre dos y tres mil, rara­
mente entre cuatro y cinco mil. Por consi­
guiente, el primer límite de aquella democracia 
es que requiere, inevitablemente, una exten­
sión reducida, reducidísima. En Atenas, las 
decisiones se adoptaban en parte por aclama­
ción y en parte por un consejo de 500 miem­
bros, y por último por una variedad de magis­
traturas: magistraturas que se atribuían por 
sorteo y en una rapidísima rotación. Lo que 
da lugar a una configuración horizontal (más 
que vertical) de la política, cuyo estado de ca­
rencia de un Estado conlleva la necesidad de 
seguir siendo una ciudad, de seguir siendo pe­
queña. 

La polis democrática floreció, pero por la 
misma razón pereció, por su incapacidad de 
crecer, porque estaba condenada al espacio 
que la instituía y la hacía posible. Para "carecer 
de Estado" también hace falta "carecer de ex­
tensión". Pero la ciudad sin territorio no es 
una entidad il. Se vuelve vital cuando la de-

59 



L\ ODICIA .v -:INTA EIONS 

mocracia "en pequeño" se transforma en el 
Estado democrático. 

Para llevar a cabo esta transición de la ciu­
dad al Estado sin perder la democracia hicie­
ron falta más de dos mil años. Y durante ese 
larguísimo intervalo dejó de hablarse de de­
mocracia. Para designar el régimen óptimo, la 
forma política ideal, se decía s publica, "cosa 
pública". Y decir "república" es muy distinto 
a decir "democracia''. 

En 1795, Immanuel Kant criticaba a quie­
nes habían empezado a "confundir la Consti­
tución republicana con la democrática", y ob­
servaba que -por lo que se reiere al ejercicio 
del poder- todo régimen es "republicano o 
despótico", y que la democracia "es necesaria­
mente un despotismo". Y el juicio de los consti­
tuyentes estadounidenses no era muy diferente. 
Pregunta: ¿cómo es posible que un término que 
hoy nos es n queido estuviera n mal visto 
durante nto tiempo? 

Si la historia de las palabras y de sus signifi­
cados releja la historia a secas, el rechazo de 
la palabra democracia hasta el siglo XIX atesti­
gua lo memorable y definitivo que fue el de­
rrumbe de la democracia antigua. 

Y si el término vuelve a emerger cuando lo 
hace, es para designar una realidad totalmente 
nueva, totalmente inédita. Nuestras democra-

60 

CI<JINI S\RTORI 

cis son, en realidad, democracias liberales, 

y la democracia que practicamos es la democra­

cia liberal. Que es una democracia representati­

a también en el sentido de que no es una de­

mocracia "inmediata", sino, por el contrario, 

completamente entretejida de mediaciones. Así, 

mientras la democracia de los antiguos (al igual 

que todos los directismos posteriores) se tradu­

ce en decisiones de suma cero, la democracia 

de 1os modernos se traduce en decisiones de 

suma positiva. La primera subdividía el emos 

entre vencedores y vencidos, la segunda per­

mite que todo el mundo consiga algo. Yo diría 

que es meJOr. 



LECCIÓN 1 2  
El pluralismo 

Habíamos llegado l liberalismo. Antes, sin 
embargo, vamos a ocupamos de su antepasado, 
el "pluralismo". Todo empezó a parúr del mo­
mento en que se comprendió que la disensión, 
la diversidad de opiniones, los contrastes, no 
son necesariamente un mal. Indudablemente, 
la guerra civil y los conflictos armados entre fac­
ciones conducen a la ruina de los Estados. Pero 
entre una concordia forzada, por un lado, y el 
enfrentamiento armado, por otro, existe una 
amplia área intermedia de diversidad y de liber­
tad de las ideas y de las conductas que no pone 

en riesgo el orden políúco-social, sino que, por 
el contrario, lo enriquece y lo dinamiza. 

Entonces, ¿cuándo despuntó la idea de que 
en la diferencia y no en la uniformidad es don­
de reside el fermento y el alimento más vital 
para la convivencia? 

Entre 1562 y 1648, ante las terribles devas­
taciones y crueldades de las guerras de reli-

63 



LA l)E�!OCRAC!A EN lINTA LEIONES 

gión, empezó a mirarse con recelo la unani­
midad, y a valorarse el dissent y la variedad. 
Y fue sobre esta revolucionaria inversión de Jos 
puntos de vista que empezó a construirse, a 
trancas y barrancas, la civilización liberal; y 
por ese camino es por el que se llega a las 
democracias actuales. La autocracia, los des­
potismos, las dictaduras, son mundos de un 
único color. En cambio, la democracia de los 
modernos es un mundo multicolor. Cuidado: 
únicamente la democracia liberal se estructu­
ra sobre la diversidad. Hemos sido nosotros, 
y no los griegos, los que descubrimos cómo 
construir un orden político a través de la mul­
tiplicidad. 

¿Quién descubrió el pluralismo? Nadie en 
particular. Dado que la idea surge en la época 
de la Reforma protestante, es bastante obvio 
que nuestra mirada se centre en los reforma­
dores, y en concreto en las sectas puritanas. 
Pero no es exactamente así. Sin duda, el pro­
testantismo fragmentó, y en ese sentido plura­
lizó, los credos cristianos en Dios. Desde luego, 
a los puritanos les corresponde el mérito de 
haber deshecho el nudo entre lo que pertene­
ce a Dios, la esfera de la religión, y lo que per­
tenece al césar, la esfera del Estado. Pero no 
hay que exagerar la contribución de los puri­
tanos al descubrimiento del pluralismo. 

64 

CIOVANNl SORI 

Es cierto que ellos invocaban la libertad de 
conciencia y de opinión, pero la invocaban para 
sí mismos, porque eran minoría; para después 
estar totalmente dispuestos a negársela a los 
demás. En realidad, los puritanos eran tan in­
tolerantes como sus enemigos, y para la mayoría 
de ellos "democracia" y "libertad" eran pala­
bras y realidades despreciables. Los méritos de 
los puritanos en la creación del sistema de valo­
res y creencias que a su vez generó la ivilización 
liberal son indudables, pero en gran medida 
pueden adscribirse a la lista de las consecuen­
cias imprevistas. 

Es difícil, por tanto, encontrar padres "co­
nocidos" del pluralismo. Sin embargo, pode­
mos ftiar los puntos que lo caracterizan. Prime­
ro: el pluralismo debe concebirse como una 
creencia de valor. Segundo: el pluralismo pre­
supone e implica "tolerancia"; y, por tanto, se 
consolida negando el dogmatismo, el ideísmo 
y el fanatismo. Tercero: el pluralismo exige 
que la Iglesia esté separada del Estado y que la 
sociedad civil sea autónoma de ambos. El plu­
ralismo se ve amenazado tanto por un Estado 
que sea el brazo secular de una Iglesia, como 
por un Estado que politice la sociedad. A Dios 
lo ·que es de Dios, al césar lo que es del césar, y 
a la sociedad civil, lo que no es ni de Dios ni 
del césar. Ésta es la visión del mundo que con-

65 



I.A I)EMOCACIA EN REINTA ECCIOJES 

duce al Jiberalismo y, posteriormente, a la de­
mocracia liberal. 

Está claro que ésta es una visión del mundo 
que hasta hoy sigue siendo típicamente occi­
dentaL El 

_
islam la rechaza de manera categó­

rica, y en Africa no tiene raíces de ningún tipo. 
Pero eso no es una buena razón para dar mar­
cha atrás, ni tampoco para desvirtuarla. 

66 

LECCIÓN 13  
La libertad política 

¿ E1 hombre es verdaderamente un ser libre? 
Es decir, ¿está verdaderamente dotado de li­
bre albedrío? Ésta es la pregunta que recorre 
toda la teología y la ética cristianas. Y además: 
¿cuál es la naturaleza última, la esencia de la 
libertad? 

Para Spinoza, la libertad era una perfecta 
racionalidad. Para Leibniz, espontaneidad de 
la inteligencia; para Hegel, aceptación de la 
necesidad. Pero todas estas definiciones se re­
ieren a una libertad última ubicada in interiore 
hominis, dentro del hombre. Ninguna de ellas 

tiene en cuenta la libertad extna, la condi­
ción de ser libre o no libre en relación con los 
demás. Y la libertad política es eso: una coexis­
tencia en libertad con la libertad ajena y una 
resistencia a la falta de libertad. 

Existe, por tanto, una enorme diferencia 
entre libertad interior y libertad de querer, por 
un lado, y libertad exterior y libertad de hacer, 

67 



1 J\ I).MOC'ItACIA EN TREINTA I�C:GION�:S 

por otro. Con la ilosofía nos ocupamos de la 
primera, y con la política, de la segunda. La 
libertad política es, precisamente, una libertad 
empírica y "práctica". John Locke fue uno de 
los pocos filósofos que captaron bien esa dife­
rencia. Pero el que mejor acertó con la noción 
de libertad política fue Thomas Hobbes con la 
celebérrima definición que da de ella en el Le­
viatán: "Libertad signiica propiamente ausen­
cia [ .. . ] de impedimentos externos". Hobbes 
da en el blanco con el problema porque aplica 
la libertad política a la relación ciudadanos­
Estado, considerada desde el punto de vista de 
los ciudadanos. Si por el contrario considera­
mos la relación Estado-ciudadanos desde el 
punto de vista del Estado, decir que el Estado 
es "libre para" introduce un discurso sobre la 
arbitradedad del poder, sobre un Estado tirá­
nico que es libre, precisamente, de mandar a 
su gusto. 

La sustancia es, por tanto, que la liberad 
política sirve para proteger al ciudadano de la 
opresión. ¿Pero cómo? Lo decía ya, con es­
pléndida concisión, hace más de dos mil años, 
Cicerón: "Somos siervos de la ley con el fin de 
poder ser libres" (Oratio pm Cluentio);y volvía a 
decirlo, de forma aún más concisa, Locke en 
el siglo XVII: "Donde no hay ley no hay liber­
tad". No obstante, quien más remachó la tesis 

68 

de que la libertad está fundada por la ley y so­
bre la ley fue.JeanJacques Rousseau: "Cuando 
la ley está sometida a los hombres", escribe, 
"no quedan más que esclavos y amos; es la cer­
tidumbre de la que estoy más seguro: la liber­
tad siempre sigue la misma suerte que las leyes, 
reina y perece con ellas". 

¿Por qué la libertad necesita de la ley? Por­
que si gobiernan las leyes -que son reglas ge­
nerales e impersonales- no gobiernan los 
hombres, y a través de ellos, la voluntad arbi­
traria, despótica o simplemente estúpida de 
otro hombre. Es verdad que la ley es también 
coerción (puesto que prohíbe y condena), pero 
al mismo tiempo nos tutela porque está cons­
tituida por normas que se aplican a todos sin 
distinción, incluso a quienes las hacen. Lo que 
es un formidable freno. 

También se dice que la liberlad política es a 
priori una libertad defensiva, una libertad e. 
Está claro que en la estela de la "libertad de" se 

consolidan posteriormente las libertades fJam, 

las libertades afirmativas. Pero si previamente 
no existe una protección de la ley, después no 
hay libertad para hacer nada. Las "libertades 
para" no pueden pasar por encima de la "liber­
tad de". 

69 



LECCIÓN 14  
Iualdad 

lbert Einstein dijo una vez que la política es 
más difícil que las matemáticas. Puede que estu­
viera pensando en la igualdad. Porque éste es 
el concepto más difícil y más enrevesado de 
todos. Por lo pronto es bicéfalo, tiene dos ca­
bezas. Por un lado, la igualdad es "identidad", es 
lo idéntico. Las cosas iguales son las mismas co­
sas. Por otro lado, la igualdad es 'justicia". Una 
vez más es Aristóteles quien lo afirma: "Injusti­
cia es desigualdad. justicia es igualdad". 

Y también es Aristóteles quien distingue en­
tre igualdad "aritmética" (o numérica) e igual­
dad "proporcional". La regla de la igualdad 
aritmética es: lo mismo para todos. La regla de la 
igualdad proporcional es o mismo para los mis­

mos, y por tanto lo distinto (cosas distintas) 
para los distintos. En el primer caso, todos de­
ben tener un pie de la talla 42 y sólo se sumi­
nistran zapatos de ese número. En el segundo 
caso, cada pie tiene su número y, por tanto, los 

71 



LA O:MOCRACi\ I.N TREINTi\ LECCIONES 

zapatos tienen tallas diferentes. Está claro que 
a veces adoptamos la primera igualdad, y a ve­
ces la segunda. Leyes iguales son leyes idénticas 
para todos, pero la igualdad iscal, por ejemplo, 
es proporcional a la riqueza de los ciudadanos: 
impuestos iguales para los iguales, pero des­
iguales para los desiguales. 

Existe una larga lista de tipos de igualdad: 
política, social, jurídica, hasta la igualdad eco­
nómica radical (nada para nadie). La igualdad 
que hoy más nos interesa es la "igualdad de 
oportunidades''; y también esa igualdad es bi­
céfala, puede entenderse de dos formas radi­
calmente distintas. En una primera acepción, 
las oportunidades iguales vienen dadas por un 
acceso iual. En la segunda, vienen dadas por 
puntos e partida iguals. En el primer caso se 
pide el mismo reconocimiento para los mis­
mos méritos y las mismas capacidades. Por tan­
to, esta igualdad promueve una meritocra­
cia: carreras iguales para capacidades iguales, 
igualdad de oportunidades para llegar a ser 
desiguales. En el segundo caso se pide que se 
igalen las condiciones de partida. Así, mientras 
que la igualdad de acceso elimina obstáculos, 
la igualdad de puntos de partida exige fabricar 
dichos puntos. El acceso igual se aborda con 
procedimientos de acceso. Los puntos de par­
tida iguales se plantean en cambio con condi-

72 

GIOV.'NI S'OU 

dones y circunstancias materiales. La primera 
es la igualdad Hberal, la segunda es la igualdad 
marxista. Como puede verse, el problema de la 
igualdad es verdaderamente complicado. 

En los inicios de la Revolución francesa,] ean­
Paul Marat escribía a Camille Desmoulins: "¿De 
qué le sirve la libertad política a quien no tiene 
pan? Sólo resulta útil para los teóricos y los po­
líticos ambiciosos". La pregunta era sensata, 
pero la respuesta era inadecuada. Desmoulins 
pronto lo descubriría en cane propia, porque 
fue guillotinado. Es verdad que la libertad no 
da pan. Que no le interesa a quien tiene ham­
bre es casi igual de cierto (aunque no del todo, 
porque la libertad por lo menos permite recla­
mar el pan) . Pero si el pan lo es todo para quien 
no lo tiene, se vuelve insignificante (o casi) en 
cuanto lo hay. 

No se vive -perdón por la banalidad-sólo 
de pan. Por otra parte, la pregunta de Marat 
suscita una pregunta paralela: ¿para qué sirve 
la falta de libertad a quien no tiene pan? La 
respuesta es la misma: para nada. El que re­
nuncia a la libertad a cambio de pan es sólo un 
estúpido. Si la libertad no da pan, es aún más 
seguro que tampoco lo da la falta de libertad. 
Equivocándose, como lo ha hecho de forma 
clamorosa, en el cálculo de la igualdad, el "mar­
xismo real", es decir, el comunismo, ha inligí-

73 



LA Uf:MOCRACIA tN TREi\rrA LECCIONF.S 

Además, el nombre -otra desgracia- nació 
en el momento equivocado, en las peores cir­
cunstancias posibles. Porque coincidió con la 
revolución industrial y con todas las tensiones 
y las crueldades que la caracterizaron. 

Hoy sabemos que ninguna revolución in­
dustrial ha tenido lugar sin un alto costo hu­
mano, sin urbanización salvaje, sin explotación 
del proletariado industrial y sin reducción en 
los consumos. Lo cierto es que la transforma­
ción industrial de Occidente arrancó bajo los 
auspicios de la libre competencia, del laissez 

fairey del evangelio librecambista de la escuela 
de Mánchester. 

La consecuencia fue que el "liberalismo" 
como sistema político se confundió con el "li­
beralismo económico" (el sistema económico 
de la revolución industrial) ,  adquüió una acep­
ción más económica que política, fue declara­
do burgués y capitalista, y por ello se granjeó 
la hostilidad granítica y perpetua del proleta­
riado industrial. 

¿Mala suerte? Sí, precisamente mala suerte. 
Si el término liberalismo se hubiera acuilado, 
digamos, en el siglo anterior, nadie habría po­
dido atribuirle las culpas económicas que no le 
corresponden, y nadie habría podido confun­
dir como se confunde aún hoy en día- el "li­
beralismo político" con el "liberalismo econó-

76 

GIOVANNI SAKfORI 

mico". Locke, Coke, Blackstone, Montesquieu, 
Constant, no fueron en absoluto los teóricos 
del laissz fai, sobre todo porque, en realidad, 
no sabían nada de economía. Ellos fueron, por 
el contrario, los teóricos del constitucionalis­
mo, y la libertad de la que trataron era la liber­
tad política. 

La palabra liberalismo se malogró por otro 
motivo más: en algunos países aparece cuando 
la "cosa" ya ha caído en desgracia, como en 
Alemania y en parte también en Francia, y, de 
hecho, ni siquiera llega a establecerse en Esta­
dos Unidos. Los estadounidenses percibieron 
su sistema primero como una república, e in­
mediatamente después como una democracia. 
La Constitución de Estados Unidos es, de he­
cho, el prototipo de las constituciones libera­
les en el sentido propio del término, pero allí 
no la consideran como tal. Y se da el caso de 
que los liberals estadounidenses de hoy deba­
ten sobre la noción de liberalismo en un vacío 
histórico casi total. 

77 



LECCIÓN 16 
Socialismo 

Guido De Ruggiero, en su excelente Histoia 

del libealismo europeo, airma que en la Revolu­
ción francesa estaban presentes en potencia tres 
revoluciones: la revolución liberal, la revolu­
ción democrática y la socialista. Y señala, acer­
tadamente, que la única revolución que estaba 
madura era la liberal. 

Tras recorrer el camino (desafortunado) de 
la palabra liberalismo, afrontamos ahora el otro 
término que ha marcado la historia de los dos 
últimos siglos: "socialismo". Pese a que la pala­
bra ya aparece empleada en 1830 por Pierre 
Leroux, y aunque en aquella misma época en­
con tramos la voz socialistes para designar a los 
seguidores de Saint-Simon, el término deviene 
importante sólo hacia 1847-1848. El de 1848 es 
el año de las revoluciones liberales, pero no así 
en Francia. En Francia, la revolución adquirió 
tintes socialistas, asustó, fue derrotada y dio 
lugar poco después al golpe de Estado de Luis 

79 



A OEMOCRACL'\ EN TREINTA L.ECCIONES 

Bonaparte y al II Imperio. Así, la palabra socia­
lismo sale de Francia, se traslada a Alemania, y 
desde ahí confluirá en la historia de la forma­
ción y de la difusión de los partidos obreros. 

Si, como hemos visto, en el caso del "libera­
lismo" primero nace la cosa y después la pala­
bra, con el "socialismo" ocurre lo contrario. El 
Maniiesto comunista de 1848 comenzaba con 
esta frase: "Un fantasma recorre Europa: es el 
fantasma del comunismo". Marx no llegó a ver 
el riunfo de ese nombre (que tendría que espe­
rar a Lenin), pero le dio tiempo a sentar las ba­
ses de un socialismo plasmado por su doctrina. 
Mientras que para el liberalismo hicieron falta 
tres siglos para pasar de la cosa a la palabra, pa­
ra el socialismo el paso de la palabra al "socia­
lismo marxista" se produjo en dos décadas. 

El primer partido socialista alemán fue el de 
Ferdinand Lassalle, a quien Marx detestaba (y 
era un odio correspondido). Lassalle fue de­
rrotado, pero hicieron falta unos veinte años; 
y sólo con el Congreso de Erfurt de 1891 salió 
Marx inalmente vencedor, y el socialismo se 
hizo marxista. Y siguió siéndolo en los años de 
la U Internacional (1890-1914) para casi todos 
los partidos socialistas europeos. Durante aque­
llos años, y a lo largo de casi medio siglo, la 
doctrina de Marx fue la que establecía lo que 
era o no era el "socialismo". 

80 

GIOVANNI SARTORI 

Lo insólito es que, hasta Lenin (y a despe­
cho del Manifiesto de 1848), el comunismo no 
se convirtió en un partido en ningún país, y 
quedó como una palabra que hasta el propio 
Marx empleaba sólo raramente. El partido 
de la izquierda se llamaba "socialdemócrata". 
También Lenin perteneció, hasta 1918, al Par­
ido Obrero Socialdemócrata Ruso (POSDR) . En 
aquel periodo, el socialismo recibía el nombre 
de "socialdemocracia", y la socialdemocracia 
era lo que se consideraba una fase de transición 
al comunismo. Y aquella socialdemocracia se­
guía siendo en cualquier caso un partido re­
volucionario, aunque el partido siempre estu­
vo dividido entre quienes esperaban que la 
revolución se produjese por sí misma (por ne­
cesidad histórica) y quienes querían hacerla 
de verdad. 

La siguiente fase comienza en 1918, cuan­
do Lenin funda el Partido Comunista Ruso. Y 
precisamente a partir de aquel momento se 
abre una brecha insalvable entre el comunis­
mo, que es leninismo-estalinismo, y el socia­
lismo, que no lo es. Pero prácticamente en 
todas partes, entre 1920 y l 940 el socialismo 
europeo se ve "obligado al marxismo" por la 
competencia con el comunismo. Dejando 
bien claro que el marxismo europeo no era 
el leninismo soviético. 

81 



Para comprender la perturbadora reestruc­

turación de la lucha política que se produce 

en Europa en los casi cien años posteriores a 

1848, basta con ijarse en el "fantasma" retrata­

do por Marx ese año. Era un fantasma que con­

denaba en bloque todo lo existente y que anun­

ciaba la supresión definitiva de todos los males 

del mundo. Guizot había gritado a los fran­

ceses: nrichissz-vous, "enriqueceos". Desde la 

orilla contraria, el socialismo respondía: os des-

truiremos. 
En aquel mismo año de 1848, Tocqueville, 

el gran autor de La democacia n Aica, du­

rante la Asamblea constituyente que tuvo lu­

gar el l 2  de septiembre en tomo l debate sobre 

el derecho al trabajo, dUo: "La democracia y el 

socialismo tienen en común sólo una palabra, 

la igualdad; pero nótese la diferencia: la de�o­

cracia quiere la igualdad en libertad, el socia­

lismo quiere la igualdad en la penuria y en la 

servidumbre". Con estas palabras, Tocqueville 

atribuye un nuevo significado al término "d�­

mocracia"; su democracia es la "democraCia 

liberal". 
En la experiencia que siguió a la Revolución 

de 1789, la nueva discordia de ideales, respec­

to a la contraposición monarquía-república 

del pasado, es entre liberalismo y democracia: 

pero fue por poco tiempo. Con la entrada en 

82 

CIO\;\N�I SATOI 

escena, en 1848, del socialismo, se impone una 
nueva realineación, una nueva contraposición. 
Tocqueville la capta al vuelo partiendo en dos 
el "democratismo": su alma jacobina queda 
asignada al socialismo, mientras que su alma 
moderada queda asignada al liberalismo. La 
libertad y la igualdad siguen siendo enemigas, 
pero bajo etiquetas nuevas: la igualdad nega­
dora de la libertad se canaliza hacia el socialis­

mo, mientras que la igualdad afirmadora de la 
libertad confluye en la democracia antisocia­
lista, en la democracia liberal. 

83 



LECCIÓN 17 
Marx y el mercado 

La democracia es un sistema político. En cam­
bio, "mercado" y "capitalismo" son palabras que 
aluden a un sistema económico. Ambas cosas 
están entrelazadas, pero un sistema político y 
un sistema económico no son la misma cosa. 

Empecemos por el mercado. ¿Qué es? El 
mercado es sobre todo un mecanismo, un auto­
matismo que nos permite determinar los cos­
tos y los precios. Sin mercado, los bienes no 
tendrían unos costos auténticos, sino solamen­
te unos costos ficticios. Añádase que el merca­
do es también un "orden espontáneo". ¿Qué 
quiere decir eso? 

Ese concepto fue introducido por Friedrich 
von Hayek, que distingue precisamente entre 
dos tipos de órdenes: los "órdenes organizados" 
y los "órdenes espontáneos". El mercado per­
tenece al segundo tipo, en el sentido de que 
funciona por sí mismo y que no está goberna­
do por nadie. Lo que implica que no tiene cos-

85 



1 �\ IW.�IOCRACIA E" TREINTA LECCIONES 

tos de gestión, que es flexible y sensible a los 
cambios, que es el complemento de la libertad 
de elección, y que simplifica enormemente la 
información. En suma, el mercado es un me­
canismo en verdad extraordinario. 

Entonces, ¿por qué ha suscitado tanta hosti­
lidad, por qué es tan odiado? 

Admitámoslo sin tapujos: el mercado es crueL 
Su ley es la del éxito del más capaz. Es cierto 
que tiene como objetivo encontrar un lugar 
adecuado para cada cual, pero también iene 
la finalidad de obligar a los individuos al máxi­
mo esfuerzo: y los que irremediablemente son 
menos idóneos quedan marginados y son ex­
pulsados de la sociedad de mercado. ¿A quién, 
a qué, cabe atribuirle tanta crueldad? ¿A un 
individualismo exasperado y posesivo? Eso 
es lo que nos cuentan, pero me temo que 
en realidad es al revés. Es decir, que la cruel­
dad del mercado es una crueldad social, una 
crueldad colectiva. Porque el mercado es in­

dividual blind, es ciego para distinguir a los 
indiiduos. Es, en cambio, una despiadada má­
quina de maximización de la utilidad colecti­
va. Vuelvo a preguntar: ¿por qué está tan demo-

. d J n1za o. 

Es porque, en lugar de hablar de mercado, 
nueve de cada diez veces nos estamos refirien­
do al capitalismo. Es· un error, porque el capi-

86 

GIOVANNI O! 

talista privado está en el mercado, forma parte 
del mercado, se enriquece gracias a las leyes del 
mercado; unas leyes que, por la misma razón, 
también pueden dejarle en la ruina de la no­

che a la mañana. No olvidemos que el merca­
do es un orden espontáneo nacido sin que 
haya sido concebido ni diseñado por nadie, y 
menos aún por los capitalistas. Pero dar tanta 
importancia a los capitalistas nos hace olvidar 
que el mercado, al b�ar los precios, es benei­
cioso para todos, para todo el universo de los 
consumidores. 

Marx estableció el principio del valor-traba­
jo: que el valor de un bien es el trabajo conge­
lado en ese bien. Un principio que, en reali­
dad, no tiene ningún fundamento económico. 
Consideremos, por ejemplo, un relojero que 
emplea varios días para hacer un reloj, y otro 
que emplea pocas horas. El mercado hará que 
todos se arruinen, salvo el relojero que emplee 
menos tiempo. Marx, por el contrario, haría 
una media: todo el mundo tiene que pagar ese 
reloj al precio de, pongamos, una jornada de 
trab�jo. 

¿Qué se deduce de ello? Que Marx es un 
individualista que protege el costo del trabajo 
de cada individuo, mientras que el mercado de­
bería considerarse "socialista", puesto que no 
protege al individuo, sino que, por el contra-

87 



.A DEMOCRACL\ f:N TREfN\ ECCIONS 

rio, lo sacrifica al interés colectivo. La parado­
ja es, por tanto, que Marx es inconscientemen­
te individualista, mientras que el mercado es, 
sin darse cuenta, colectivista. 

88 

LECCIÓN 1 8  
"Políticamente correctos" y óptica 

ideológica 

E1 ideologismo habitúa a la gente a no pen­
sar, es el opio de la mente; pero es también 
una máquina de guerra concebida para agre­
dir y "silenciar" el pensamiento ajeno. Y con el 
crecimiento de la comunicación de masas tam­
bién ha aumentado el bombardeo de los epí­
tetos: una guerra de palabras entre "nombres 
nobles", nombres apreciativos que el ideólogo 
se atribuye a sí mismo, y "nombres innobles", 
descalificatorios y peyorativos, que el ideólogo 
endosa a sus adversarios. Lo malo es que para 
el ideólogo el epíteto exime del razonamiento 
y lo sustituye. La descalificación ideológica no 
necesita explicación ni motivación. El ideolo­
gismo concede certeza absoluta y, por tanto, 
no requiere pruebas ni presupone una demos­
tración. 

Las ideologías -y en grado sumo la ideolo­
gía marxista- a están muertas, pero de ellas 
ha sobrevivido lo .. políticamente correcto": 

89 



LA I)DIOCil"ClA :S TREIA .ECCJO>ES 

una ideología sin metafísica ni filosoia que lo 
respalde, que se reduce a ser una forma de ma­
tar el pensamiento sustituyéndolo con epítetos 
peyorativos. Me explicaré mejor. El in de las 
ideologías lo profetizaron muchos estudiosos 
en los años sesenta, pero a decir verdad se tra­
taba de una profecía un poco prematura. Ade­
más, el in de la ideología signiicaba esencial­
mente el fin de la ideología marxista -que sin 
duda era la más importante y la más fuerte-, 
pero no de la ideología en general como (por 
utilizar la expresión de Benedetto Croce) "ca­
tegoría del espíritu". En cualquier caso, la pro­
fecía prematura de los años sesenta maduró 
con el derrumbe del muro de Berlín en 1989. 

B�o sus escombros acabó también la ideología 
estalinista-leninista y todo lo que había sobre­

vivido de la ideología marxista o marxiana. 
Ahora bien, lo cierto es que el deceso de 

aquella ideología no signiica que haya desapa­
recido también la menLalidad ideológica, la 
foma nts, y por tanto las gafas con las que se 
mira el mundo. En su día, la ideología se cali­
ficó como un pensar que ha terminado de 
pensar: un conjunto de pensamientos muertos 
que ya no piensan, sino que, por el contrario, 
repiten obsesivamente eslóganes y consignas. 
Lo políticamente correcto no es ni siquiera he­
redero de un pensamiento. Se limita a ser una 

!)0 

GIO\"ANNI SARIORI 

guerra donde se combate a base de epítetos 
que eliminan las palabras "incorrectas", decla­
radas incorrectas. Lo que nos deja a merced de 
una pura y simple ignorancia armada. 

Desde hace ya casi dos siglos, el intelectual 
de Occidente vive libremente. Ya no es interro­
gado ni quemado por un Torquemada, ha de­
jado de estar al servicio de un mecenas que lo 
mantiene, ni acaba en la cárcel por delitos de 
opinión. Pero incluso viviendo en libertad, 
¿somos verdaderamente libres de "pensar li­
bremente"? Quien se ponga la mano en el co­
razón y rebusque bien, sabe perfectamente que 
no lo somos. Cárcel no, pero presión e incluso 
intimidación sí, y mucha. 

Las verdades "de derechas" y "de izquier­
das" siguen con nosotros. Quien no se deja in­
timidar conserva, es cierto, su libertad, pero 
también se queda en tierra, es un don nadie 
castigado con el silencio, con el ostracismo y la 
marginación. La fama, el éxito, los premios 
van casi siempre a parar a manos de los que 
husmean el viento de lo políticamente correcto. 
En el plano de la ideología como fa nts y 
como "pensamiento bloqueante", el ideologis­
mo no ha sido derrotado. El fin de la ideología, 
para serlo de verdad, tiene que ser también el 
inal del pisahin y de la tiranía de la ideología 
sobre el pensamiento. 

DI 



LECCIÓN 19  
Revolución 

Casi todos los términos de los que hemos ha­
blado son términos recientes. Tam bién la pa­
labra "revolución" se remonta a hace poco más 
de dos siglos. Antes de 1 789 se utilizaba para 
expresar un concepto astronómico: la revo­
lución de los astros, y cosas parecidas. Entre 
1644 y 1660, Oliver Cromwell llevó a cabo una 
verdadera revolución: decapitó a un sobera­
no, instauró una república, hizo, en suma, 
todo lo que después harían los revoluciona­
rios franceses; y sin embargo, para definir 
aquel acontecimiento nunca se empleó la pa­
labra revolución. El término, en su significado 
posastronómico, aparece por primera vez, siem­
pre en Inglaterra, a finales del siglo XVfl, cuan­
do Guillermo de Orange, con una invasión 
concertada, se instaló en el trono; y el episodio 
pasó a la historia como la Gloriosa Revol u­
ción, pese a que no fue en absoluto una revo­
lución. 

93 



L\ u:MOv\IA .N TEINTA I.ECCIO�S 

La primera revolución que se denominó 
así, y que lo fue de verdad, fue la Revolución 
francesa. A partir de entonces es cuando el 
término asume el signiicado contemporáneo. 
La revolución es una sublevación desde abajo, 
pero no es una pura y simple rebelión; tiene 
que ser una sublevación guiada por un pro­
yecto y por ideales que transforma no sólo el 
sistema político, sino también el sistema eco­
nómico y social. Por tanto, una revolución se 
caracteriza por la violencia y por una ruptura, 
digamos "proyectada", con el  pasado. En ese 
sentido, cabe recordar que la denominada 
Revolución americana no lo fue en absoluto. 
Es cierto que los colonos de Nueva Inglaterra 
se rebelaron, pero para obtener los mismos 
derechos y las mismas libertades de que goza­
ban los británicos. 

Y ahora llega la sorpresa. Siguiendo el crite-
rio de la deinición creada a partir de 1789, ni 
siquiera la denominada Revolución rusa de 
octubre, liderada por Lenin, fue una revolu­
ción. Fue más bien un golpe de Estado, eu el 
que los marineros del crucero Auroa tomaron 
el Palacio de Invierno y lo ocuparon. La verda­
dera revolución fue la del mes de febrero an­

terior, y ésa fue la revolución que quedó �n 
seguida amordazada. Después del octubre oJO, 
se convocaron elecciones. Lenin las perdió ciH-

94 

CtOVANNI ,\RTORI 

morosamente y fue en ese momento cuando 
decidió liquidar también la Asamblea constitu­
yente. Desde entonces, toda la experiencia so­
viética se desarrolló como una revolución des­
de arriba. Hubo transformación -y radical-, 
pero impuesta enteramente por una reducidí­
sima élite dictatorial. Por consiguiente, nada 
de revolución desde abajo. Si acaso, fue una 
contrarrevolución, contra la revolución de fe­
brero de 1917. ¿Les asombra? Bien. 

95 



LECCIÓN 20 
Derecha e izquierda 

Si bien en cierta medida las ideologías han 
llegado a su fin, desde luego lo que no ha desa­
parecido es el uso de las palabras "derecha" e 
"izquierda". Uso que, por el contrario, volvió a 
estallar con la denominada revolución estu­
diantil de 1968. En aquella época se fantaseó 
incluso con unas matemáticas de izquierdas, 
con una nueva forma (de izquierdas) de fabri­
car coches, etcétera. Esas y otras tonterías pa­
recidas cayeron pronto en el olvido. Lo que no 
quita que en el plano teórico los dos contene­
dores en cuestión se expliquen y se jusiquen 
con dificultad. ¿Por qué la "araboilia" es de 
izquierdas? Vaya usted a saber. ¿Por qué el pa­
ciismo es, hoy, de izquierdas (mientras que 
con Marx desde luego no lo era)? 

Pero si esos dos conceptos son difíciles de 
defender en teoría, en la práctica, hasta la caí­
da del muro de Berlín, las cosas estaban así: 
correspondía a Moscú y al marxismo decidir lo 

97 



A m:MOCACIA EN TEINii\ LECCIONES 

que era de izquierdas y lo que no. Lo que im­
plicaba que todo aquello que ocurría en la 
URSS, o lo que convenía a la política soviética, 
era "de izquierdas" (por deinición) ,  mientras 
que todo lo que ocurría en el mundo capitalis­
ta era "de derechas" (por definición) .  

Desde entonces, la  izquierda tiene dificulta­
des para deinirse "de izquierda" y da bastantes 
bandazos. Lo que no impide que las eiquetas 
izquierda y derecha sean diiciles de erradicar 
(pese a que muchos intelectuales irman que 
ya están superadas). En realidad, no están tan 
superadas. En el nivel de la política de masas 
siguen vivas y coleando. Porque son como una 
brújula. Nos orientan. Y también consituyen 
una identificación que nos ancla a algo. 

Por otro lado, la caída de la madre patria ha 
estimulado la búsqueda de un significado pro­
fundo de "izquierda". hat s et of et? ¿Qué 
queda de la izquierda? En ese debate mi tes�s 
ha sido que la "izquierda" es (era, o deben a 

ser) la política que apela a la ética y que recha­
za la injusticia. En sus intenciones de fondo Y 
en su autenticidad, la izquierda es altruismo, 
es hacer el bien a los demás, mientras que la 
derecha es egoísmo, es atender al bien de uno 

mismo. Pero además, para complicar las cosas, 
intervienen las "consecuencias imprevistas" d� 
nuestras intenciones. Lo que Hegel denorll-

98 

GIOANNI SARTORI 

naba "heterogénesis de los ines" y "astucia de 
la razón" desborda las intenciones: el egoísmo 
puede producir resultados de interés colectivo 
y, análogamente, el altruismo puede degene­
rar en un daño generalizado. Es lo que nos 
explicaba Adam Smith con su teoría del mer­
cado como "mano invisible". 

De entrada, la izquierda tiene unas creden­
ciales ganadoras: es irtuosa y persigue el bien. 
, también de entrada, la derecha se defiende 
mal: no se ocupa de virtudes y atiende sólo a sus 
asuntos. Pero también a esos efectos se da una 
contraindicación. Puesto que la "derecha" no 
apela a ninguna moralidad, no está expuesta a 
la quiebra moral. Por el contrario, quien alar­
dea de moralidad, perece de inmoralidad. s 
credenciales éicas de la izquierda son también 
su talón de Aquiles. Robespierre practicaba una 
virtud en la que creía. Sus sucesores predican 
una virtud en la que creen poco y que practican 
menos aún. A día de hoy, la izquierda sigue sien­
do moralmente genuina por lo que respecta a 
quienes creen en ella y a sus activistas de base, 
pero en su mayoría es moralmente hipócrita en 
sus vérices. Digámoslo así: si el poder corrom­
pe un poco a todo el mundo, a quien más co­
rrompe es a la izquierda cuando llega al poder. 

Una izquierda que carece ya del anclaje del 
marxismo puede ser una izquierda que nos 

99 



Ll OEMOCRACIA .N ETA LECCIONES 

haga echarlo de menos. Por erróneo que fue­
se, el marxismo era en todo caso un instru­
mental doctrinario de respeto. Contra el mar­
xismo se podía discuir, contra la nada o contra 
la hipocresía se discute malamente. 

100 

LECCIÓN 2 1  
La preferibilidad de la democracia 

¿Por qué tenemos que preferir la democra­
cia? Para responder, yo consideraría esta pre­
gunta en un sentido más general, y antes me 
plantearía otra: ¿la civilización occidental es 
mejor que las demás? Ya lo sé: ésa es una pre­
gunta políticamente incorrecta. No importa. 
Pero es también una pregunta difícil, enreve­
sada, dado que la palabra "civilización" se ha 
convertido en un término sobre todo cultúral 
que lo engloba todo, incluida la estética, la 
poesía, el ballet, la música, la pintura. ¿Cómo 
es posible afirmar que en todos esos sectores 
hay una civilización superior a todas las demás? 
No es posible. Por tanto, como ya hemos he­
cho en otros casos, partamos de la palabra y 
empecemos a establecer qué quieren decir 
cultura y civilización. 

La palabra "civilización" aparece en Francia 
sólo a finales del siglo VIII, cuando se i ncluye 
en el Dictionnaire de lAcadmie, pero no la utili-

101 



LA m:MO.ACIA t:N TREINTA LECCIONES 

zan ni Voltaire ni Rousseau. Porque, a la sazón, 
el sustantivo más utilizado era otro: civilité, ci­
vility, "civilidad". Y ese vocabulario merecía 
conservarse, porque presuponía un vínculo 
con civis. Pero no fue así. Hoy sólo decimos 
"cultura" y "civilización". Y esa terminología 
nos hace olvidar el civis. Hasta el punto de que, 
con la Ilustración, la palabra civilización em­
pieza a sustituir a la palabra "cristiandad", y 
con ello se produce la asimilación del hombre 
occidental a una identiicación religiosa (como 
todavía ocurre hoy en día con el islam). Por 
tanto, al pasar de "civilidad" a "civilización", el 
concepto se amplió y se modificó, se convirtió 
en una noción omnicomprensiva de naturale­
za cultural que designa una concepción del 
mundo y de la vida caracterizada por un "im­
pulso vital" propio, como habría dicho Henri 
Bergson. 

Por supuesto, las sociedades caracterizadas 
por un impulso creativo, y por :onsiguiente 
merecedoras de ser designadas civilizaciones, 
no son muchas. En una obra monumental, 
Historia comparada de las civilizaciones, Arnold 
Toynbee enumera en total veintitrés civiliza­
ciones, de las que actualmente sólo quedan 
cinco con vida. Pero incluso en este ámbito 
más restringido, las comparaciones y gradua­
ciones de superioridad-inferioridad no tienen 

02 

GIOVANNI SRTOIU 

mucho sentido. En cambio, sí lo tienen si pro­
ponemos valoraciones de civilidad, si volvemos 
a ese término para especiicar el contexto étic­
político de una civilización. 

Toda civilización tiene sus valores estéticos, 
su espiritualidad, su moralidad, y también su 
religiosidad; y nosotros no disponemos de ins­
trumentos de medida idóneos para establecer 
quién es el más listo y quién merece el primer 
premio. Sin embargo, tenemos que reconocer­
le a Occidente dos liderazgos: el cientíico-tec­
nológico (que aquí no interesa) y el de la cons­
trucción de la ciudad libre, y, por tanto, una 
primacía ético-política. La tesis de la superio­
ridad de la civilización occidental hay que cir­
cunscribirla al contexto de la "buena ciudad", 
que instituye la ciudad de los ciudadanos en 
lugar de la ciudad de los súbditos. Y en ese 
contexto me propongo sostener que así es, y 
que la tesis es demostrable. Como se ha dicho, 
en realidad la tesis se circunscribe a la "civili­
dad". Pero ese vocablo ha caído en desuso, por 
lo que tenemos que decir "civilización" y des­
pués matizar. 

La demostración no es fácil, porque al aden­
trarnos en el terreno ético-político hacemos 
referencia a creencias de valor; y los valores no 
se demuestran racionalmente. Porque los va­
lores son emociones y creencias que no se es-

103 



L\ m:tOCACIA f.N REI\T,\ LE'.CIONES 

tablecen en modo alguno mediante un discur­
so lógico-racional. Sin embargo, muchas cosas 
pueden demostrarse por comparación, confron­
tando y comparando. 

Por supuesto, hay que tener cuidado. Si pre­
guntamos: ¿prefieres esto o aquello?, es nece­
sario que se conozcan los dos términos de esa 
comparación. Por ejemplo, si yo le pregunto a 
alguien si preiere un coche o un camello, es ne­
cesario que la persona a quien dirijo la pregunta 
haya visto un camello y haya isto un coche. Si 
no, la pregunta es imposible de plantear. 

Sí, pero un camello y un coche son objetos, 
son cosas, no valores. Por tanto, vuelve a plan­
tearse la pregunta respecto a los valores. Y en 
realidad, no es cierto que existan valores uni­
versales -como, por ejemplo, los valores de 
libertad- aceptados por todos. La Declara­
ción Universal de los Derechos Humanos su­
puestamente debería ser universal, pero no lo 
es. ¿Y entonces? 

Entonces, dos advertencias. En primer lu­
gar, no pretendamos sostener que los valores 
son verdaderos ni falsos. Se trata de predica­
dos racionales que aquí no son aplicables. Aquí 
no hablamos de verdad, sino de ibilidad. 
En segundo lugar, los valores en cuestión de­
ben ser redefinidos desde el nivel de las expe­
riencias elementales de la vida. Libertad, igual-

104 

CIOVANNI SARORJ 

dad y derechos son "grandes abstracciones" 
ininteligibles para tres cuartas partes del gé­
nero humano. Pero si nos atenemos a pregun­
tas concretas -por ejemplo, sobre la preferi­
bilidad de la libertad sobre la cárcel, de más 
igualdad frente a menos igualdad, del derecho 
de protestar respecto a una sumisión constan­
te-, entonces llegaremos a obtener "confir­
maciones de preferencias". 

Recapitulemos. Me he preguntado si es líci­
to sostener que la civilización occidental es una 
civilización superior. Mi respuesta es que sí, siem­
pre y cuando delimitemos esa tesis a la "buena 
ciudad" y a los valores ético-políticos que la 
sustancian. Indicando, no obstante, cómo pue­
den confirmarse las preferencias de valor. 

105 



LA ll.�IOCAClA F.N ·r REINTA LECCJONS 

democracia es una idea exclusivamente occi­
dental". 

Ciertamente, la democracia no es sólo votar 
y elegir. Qué gran hallazgo. Es obvio que las 
elecciones no instituyen un sistema democráti­
co. Las elecciones son una condición necesaria, 
pero no siciente, de democracia. Entre otras 
cosas, un partido dictatorial o teocrático que 
gana unas elecciones no instaura una democra­
cia: se sirve de ella para destruirla. Y es igual de 
obvio (volviendo a Sen) que la democracia es 
también discusión pública. ¿Y eso qué quiere de­
cir? ¿Qué discusión pública? ¿En qué contex­
to? ¿Con qué poder decisorio? 

El hombre es, por definición, un animal 
parlante, con tendencia a discutir. Muchas 
sociedades primitivas muestran consejos de 
ancianos que deliberan sobre lo que hay que 
hacer, e incluso en el totalitarismo comunista 
regía el principio del centralismo democráti­
co, es decir, de una discusión que precede a la 
decisión vinculante del dictador. Pero la pri­
mera discusión pública institucionalizada co­
mo deliberación fundacional de la ciudad po­
lítica se produce en la Atenas de los siglos V a 

III a. C., y es bastante ridículo que Sen reclame, 
e n  esa línea, una "vía india" a la democracia, 
cuando la verdad es que los ingleses se encon­
traron con una India de mil pequeñas autocra-

108 

GIOVANNI SARTORI 

das hereditarias, y que la democracia india de 
hoy en día es, sin asomo de duda, un legado 
británico. 

¿Y la libertad? También a ese respecto el 
premio Nobel tiene una intuición fulguran­
te, resumida en las fórmulas "el desarrollo es 

libertad" y "no hay crecimiento sin democra­
cia". Estas tesis son sólo retóricas (suenan bien) 
y seguramente falsas. Muchísimas civilizacio­
nes se han desarrollado sin libertad alguna: 
por ejemplo, las civilizaciones de Centroamé­
rica; por ejemplo, las antiguas civilizaciones 
sumerias y el Egipto de los faraones; o China, 
que a inales del siglo XV estaba más "desarro­
llada" que otras sociedades, pero sin libertades 
de ningún tipo. Y es falsa también la tesis de 
una democracia que "provoca" crecimiento. 
La China de nuestros días está creciendo pro­
digiosamente sin ser una democracia en modo 
alguno. Y lo mismo pasó con los "tigres" asiáti­
cos hace unos años. Mientras que en Lainoa­
mérica la democracia a menudo ha dado 
lugar al crecimiento negativo. Por tanto, a des­
pecho de Sen y de su "correctísimo" tercer­
mundismo, la democracia, y más exactamente 
la democracia liberal, es una creación de la 
cultura y de la civilización occidentales. La "de­
mocracia de los demás" no existe y nunca ha 
existido. 

109 



A 0:MOCAC!A EN TREINTA LECCJONF�� 

Volvamos a la pregunta inicial, que es (diga 
lo que diga Sen) una pregunta impecable: ¿la 
democracia es exportable? Vuelvo a respon­
der: sí, pero no a todas partes ni siempre. 

Para empezar, hay que distinguir qué parte 
de la democracia es más fácilmente exporta­
ble. La componente liberal de la democracia 
liberal es una condición sine qua non y al mis­
mo tiempo es el elemento que la define; mien­
tras que la componente democrática es el 
elemento variable, que puede darse, o no. Me 
explicaré. 

La democracia liberal es en primer lugar de­
mrotección, la protección del pueblo contra la 
tiranía; y, sucesivamente, en segundo lugar, es 
dempo, la atribución al pueblo de cuotas, 
incluso de cuotas crecientes, de ejercicio efec­
tivo del poder. Es un plus, que sin embargo no 
puede sustituir a la demoprotección, dado que 
la presupone. Y la demoprotección, es decir, 
las estructuras conslituciunales de la democra­
cia, no sólo es lo primero que hay que exportar, 
sino que es también lo más fácil de exportar. 

En los últimos sesenta años la literatura cita 
tres muestras "ejemplares" de exportación im­
puesta a la fuerza de la democracia (frente a 
trasplantes más espontáneos, que pueden pro­
ducirse por contagio) . Los ejemplos son: Italia, 
Alemania y Japón. Ahora bien, los dos prime-

1 10 

GIOVANNI SRTOI 

ros casos son irrelevantes porque la democra­
cia, en ambos países, se había dado con ante­
rioridad. Antes de la Alemania hitleriana hubo 
una muy democrática República de Weimar; 

y antes de la Italia fascista, hubo una democra­

cia giolittiana, que no era gran cosa como de­
mopoder, como poder popular, pero que a 
estaba consolidada como demoprotección. 

Queda el tercer ejemplo, Japón, que en cam­
bio es un caso muy significativo. En aquel país 
la cultura y el conjunto de valores eran com­
pletamente distintos de los nuestros. La llega­
da del general MacArthur impuso con la fuer­
za de la espada una Constitución; pero cuando 
concluyó la ocupación estadounidense, los ja­

poneses lo cambiaron casi todo, hasta los nom­
bres de las calles y la numeración que había 
impuesto el general, pero se atuvieron con es­
mero a la Constitución que él diseñó. Por tan­
to,Japón es un caso clásico de exportación con 
éxito, en un contexto cultural heterogéneo, 
de una estructura democrática. 

Pero es la India, extrañamente ignorada por 
la literatura, la que constituye el caso más inte­
resante. En aquel país, a diferencia de Japón, 
existe una realidad religiosa que hace más di­
fícil el problema. Las tres grandes religiones 
indias son, por orden de importancia, el hin­
duismo, el budismo y el islam. El hinduismo, 

J J 1 



LA DEMOCRACIA EN TREINTA LECCIONES 

que es el que confiere la identidad nacional, se 
está tiñendo cada vez más de nacionalismo, no 
es una religión plácida, y sin embargo es tam­
bién una religión politeísta y sincrética que 
puede aceptar, y así lo ha hecho, la democra­
cia. Por otra parte, el budismo es una religión 
meditativa que no plantea problemas. Proble­
mas que por el contrario se crean de forma 
irremediable con el monoteísmo islámico. A lo 
largo de más de mil años, los musulmanes nun­
ca se han integrado en la India .. Hasta tal pun­
to que, cuando se marcharon los británicos, 
tuvieron que desmembrar el país creando un 
territorio islámico que posteriormente, a su 
vez, fue subdividido en dos estados: Pakistán y 
Bangladesh. 

Por tanto, no es cierto que la democracia cons­
titucional no sea exportable fuera del contexto 
de la cultura occidental. No obstante, su aco­
gida puede chocar contra el obstáculo de una 
religión monoteísa. Y ése es el tema "caliente" 
que abordaremos en breve. 

1 1 2  

LECCIÓN 23 
Democracia e islam 

ntes de afrontar la relación entre democra­
cia e islam, es oportuno reconstruir cuáles fue­
ron en el pasado las relaciones entre el cristia­
nismo y el islam: dos religiones "fuertes" que 
se constituyeron como sociedades teocráticas 
fundadas en la voluntad de Dios y en la obe­
diencia a Dios. Fuertes por ser monoteístas, 
"totalistas" (pedían la total sumisión del cre­
yente) e intolerantes (prohibían la apostasía y 
perseguían la herejía) . Fuertes también por 
ser "invasivas": han de convertir, o en su defec­
to matar, a los infieles, a los heterodoxos, a los 
que creen en falsos dioses. 

Durante aproximadamente mil años cristia­
nismo e islam se han confrontado y combatido 
entre sí, hasta el momento en que, a partir del 
siglo XVII, la rs publica cristiana se fue disolien­
do y secularizando gradualmente, mientras que 
el islam seguía siendo una civilización teocráti­
ca. ¿Cómo ha sido? Paradójicamente nosotros 

1 1 3  



1 A OI(MOCRACIA f:N TREINTA LECCIONES 

nos hemos secularizado como consecuencia de 
nuestras ferocísimas guerras de religión. Aquel 
baño de sangre entre católicos y protestantes 

fue terrible, y Europa, que quedó extenuada, 
demandó e impuso la tolerancia. Por el contra­
rio, el islam nunca ha tenido guerras de religión 
comparables a las nuestras. Los wahabíes, los 
suníes y los chiíes tienen triulcas entre ellos, 
pero a pequeña escala en comparación con las 
maanzas europeas. 

Además, no hay que olvidar que el cristianis­
mo se superpuso a la civilización romana y que 
nunca se apoderó de su derecho. El derecho 
canónico es un derecho interno de la Iglesia, 
mientras que el derecho de la sociedad euro­
pea siempre fue, en su organización, el dere­
cho romano, y por tanto un derecho autónomo. 
En cambio, el derecho islámico no es, y nunca 
ha sido, autónomo. En segundo lugar, el crisia­
nismo tampoco ha sido, a pesar de las Cruzadas, 
una religión amala comparable l islam, que 
es una religión guerrera, una fe que invade y 
conquista. Añádase que mienras que en el mun­
do cristiano el Antiguo Testamento se ve suavi­
zado por el Nuevo Testamento, el Corán sigue 
anclado en el Antiguo Testamento: el islam ca­
rece de unos Evangelios. 

Actualmente ese conlicto es asimétrico: Occi­
dente es laico, el islam es religioso. Lo que sig-

1 1 4  

GIONNl SARTORl 

niica que Occidente no se propone exportar 
una fe religiosa, mientras que el islam quiere 
defender su fe y también difundirla. ¿Cómo se 
interpreta esa asimetría? Una tesis consiste en 
negar que nos encontramos ante un conflicto 
religioso (dado que la religión en pie de guerra 
es una sola); la otra tesis, en cambio, consiste en 
interpretar la simetría del modo siguiente: 
por un lado, hay un Occidente agredido, y por 
otro, un islam agresor. 

El nudo que hay que deshacer es -en últi­
ma instancia- cuál de los dos es el invasivo, si 

el islam respecto a Occidente u Occidente res­
pecto al islam. 

La cuestión es compleja. Si es cierto, que lo 
es, que Occidente es laico, que ya no se dedica 
a guerras de conquista y que el cristianismo ha 
dejado de ser una religión fuerte e invasiva, 
aun así, el hecho es que el islam percibe Occi­
dente como un invasor cultural y como una 
gravísima amenaza. 

Mi idea es que, sin querer, los invasores ini­
ciales e iniciadores fuimos nosotros. Es una 
tesis que recojo de Toynbee, el mayor experto 
en la cuestión, que escribe lo siguiente: "Por 
primera vez en la historia de la humanidad 
surgió una civilización de carácter planetario 
que no conoce fronteras. Su potencia de ex­
pansión es prácticamente ilimitada, lo que la 

1 15 



LA EMOCACIA EN RE INTA LECCIONES 

convierte, más allá y al margen de cualquier in­
tención, en intrínsecamente imperialista". Sigo 
citando: "La civilización occidental ha asediado 
literalmente a las demás civilizaciones y las ha 
colocado ante un desaio de enormes propor­
ciones que posee la capacidad de agredir el có­
digo genético de las 'culturas ajenas'". 

Toynbee también pasa revista a las distintas 
posibilidades de las sociedades agredidas. Una 
de ellas es que la "sociedad agredida por las 
radiaciones culturales halógenas se halle en 
un estado de decadencia, o bien que sus es­
uucturas de base maniiesten una rigidez l 
que haga imposible una rápida y eficaz res­
puesa adaptativa". De ser así, esá claro -lo re­
pito- que los invasores somos nosotros. Lo 
somos involuntariamente. Pero la fuerza de 
expansión de nuestra tecnología y de nuestros 
instrumentos de comunicación es, de hecho, 
irresisible. La chispa que prende el uego es 
nuestra. Es eidente, por otra parte, que si esa 
chispa desencadena un colosal incendio es por­
que el islam es todavía un sistema teocráico, es 
una civilización cansada o decaída que no tiene 
capacidades de adaptación y que, por tanto, re­
acciona con intransigencia. 

La respuesta de Occidente a este problema 
es en parte contraproducente y en parte inge­
nua. Me reiero a la idea de que nosotros ten e-

1 1 6  

GJOVAN1 SATO.I 

m os que encarganos de la misión civilizadora 
de instalar la democracia en tierras islámicas. 
Así, mientras nos convencemos a nosotros mis­
mos de que tenemos que "libear" al islam, l mu­
sulmán percibe esa liberación como una agre­
sióndestrucción cultural. 

1 1 7  



LECCIÓN 24 
Conflicto de civilizaciones 

..... 

¿Entonces, el conlicto actual entre islam 
y Occidente es un conflicto de civilizaciones? 
¿U na guerra de religión? ¿Un conflicto ideoló­
gico? ¿O qué? 

Procedamos con orden, remontándonos a 
la antítesis de fondo que existe entre socie­
dades teocráticas "por la gracia de Dios" y so­
ciedades laicas "por voluntad de la nación". ¿Có­
mo hay que interpretar esta antítesis? Samuel 

Huntington, que escribía sobre ella en 1996, 

hablaba de csh, "choque" (de civilizaciones).  
Pero ese vocablo se interpreta como "conlic­
to" y hoy recibe todo tipo de improperios: no 
resulta políticamente correcto. 

, sin embargo, tampoco la palabra conflic­
to justifica los anatemas que recibe. En la li­
teratura politológica (y tampoco en el uso 
coriente), "conflicto" no quiere decir "guerra". 
Si uno quiere decir guerra, debería decir "con­
flicto armado" o "conflicto bélico". Pero de por 

1 19 



\ D.MOCRAC> :N ::INTA ECCIONS 

sí conflicto es un término que se emplea en 
expresiones como "conflicto de ideas" o "con­
flicto de intereses" y similares, sin que eso sig­
nifique que haya tiros o asesinatos. Por tanto, 
no acabo de entender cuál es la terrible distor­
sión mental que producen quienes hablan de 
"conflicto de civilizaciones". Dos civilizacio­
nes pueden coexistir no sólo de manera pací­
fica, sino también ignorándose mutuamente. 
Pero si no se ignoran, y si, por esa misma razón, 
se contraponen y tienen diferencias, enton­
ces el término conflicto es apropiado. Porque 
-lo repito- conflicto no es guerra y no exige 
guerra. 

Pasemos a "guerra de religión". Recuerdo 
que ya hemos mencionado que si nos halláse­
mos ante un conflicto de religiones, ese con­
flicto se habría vuelto asimétrico, sería el de una 
religión contra una no-religión, dado que 
una de sus componentes, el mundo islámico, 
sigue siendo teocrática, mientras que la otra 
componente, Occidente, se caracteriza por una 
visión laica del mundo. Por consiguiente, no 
hay nada equívoco en decir "guerra de reli­

gión", siempre y cuando se puntualice que 
sólo uno de sus combatientes está movido por 
un fanatismo religioso que conduce a extre­
mos como el "hombre bomba" que se hace es­
tallar en nombre de Alá. 

120 

GIOVANNI TORI 

A todo lo anterior, la mayoría responde que 
no es lícito hablar de guerra de religión por 
dos motivos. En primer lugar, la guerra sólo es 
l para un reducido número. En segundo lu­
gar, al utilizar la expresión "guerra de religión" 
uno acaba fomentándola. El primer argumen­
to es débil. Los acontecimientos históricos nun­
ca son promovidos por toda la población, y 
muy rara vez lo son por mayorías. Los denomi­
nados kamikazeislámicos son relativamente p­
quísimos, y sin embargo son suficientes para 
tener al mundo en jaque. Sin contar que un 
solo "Estado canalla" que posea armas quími­
cas y nucleares basta para aterrorizamos. 

El segundo argumento es más serio. Si yo 
declaro que hay inflación, en cierta medida la 
estoy fomentando. Igualmente, si declaro que 
hay un conflicto religioso, en cierta medida 
contribuyo a que exista. Sí, pero sólo en una 
pequeña medida. Y desde luego no puedo eli­
minar una realidad borrando la palabra que la 
denota. Si hay inflación, la hay. Si existe un 
conflicto de religiones, existe. Llamarlo con 
una palabra equivocada sólo consigue que nos 
equivoquemos de diagnóstico y de terapia. Un 
doctor que dice que una pulmonía es un res­
friado es un doctor que mata a su paciente. 

Y además hay quien, con tal de no admitir 
que el conflicto es religioso, prefiere decir que 

1 2 1  



A DEMOCACA EN TEINTA LE<;IQNS 

sí conlicto es un término que se emplea en 
expresiones como "conflicto de ideas" o "con­
licto de intereses" y similares, sin que eso sig­
niique que haya tiros o asesinatos. Por tanto, 
no acabo de entender cuál es la terrible distor­
sión mental que producen quienes hablan de 
"conlicto de civilizaciones". Dos civilizacio­
nes pueden coexistir no sólo de manera pací­
fica, sino también ignorándose mutuamente. 
Pero si no se ignoran, y si, por esa misma razón, 
se contraponen y tienen diferencias, enton­
ces el término conlicto es apropiado. Porque 
-lo repito- conlicto no es guerra y no exige 
guerra. 

Pasemos a "guerra de religión". Recuerdo 
que ya hemos mencionado que si nos halláse­
mos ante un conlicto de religiones, ese con­
licto se habría vuelto asimétrico, sería el de una 
religión contra una no-religión, dado que 
una de sus componentes, el mundo islámico, 
sigue siendo teocrática, mientras que la otra 
componente, Occidente, se caracteriza por una 
visión laica del mundo. Por consiguiente, no 
hay nada equívoco en decir "guerra de reli­
gión", siempre y cuando se puntualice que 
sólo uno de sus combatientes está movido por 
un fanatismo religioso que conduce a extre­
mos como el "hombre bomba" que se hace es­
tallar en nombre de Alá. 

120 

GIOVANNI 'rOJ 

A todo lo anterior, la mayoría responde que 
no es lícito hablar de guerra de religión por 
dos motivos. En primer lugar, la guerra sólo es 
tal para un reducido número. En segundo lu­
gar, al utilizar la e�presión "guerra de religión" 
uno acaba fomentándola. El primer argumen­
to es débil. Los acontecimientos históicos nun­
ca son promovidos por toda la población, y 
muy rara vez lo son por mayorías. Los denomi­
nados kamikazeislámicos son relaivamente po­
quísimos, y sin embargo son suficientes para 
tener al mundo en jaque. Sin contar que un 
solo "Estado canalla" que posea armas quími­
cas y nucleares basta para aterrorizanos. 

El segundo argumento es más serio. Si yo 
declaro que hay inflación, en cierta medida la 
estoy fomentando. Igualmente, si declaro que 
hay un conflicto religioso, en cierta medida 
contribuyo a que exista. Sí, pero sólo en una 
pequeña medida. Y desde luego no puedo eli­
minar una realidad borrando la palabra que la 
denota. Si hay inlación, la hay. Si existe un 
conflicto de religiones, existe. Uamarlo con 
una palabra equivocada sólo consigue que nos 
equivoquemos de diagnóstico y de terapia. Un 
doctor que dice que una pulmonía es un res­
friado es un doctor que mata a su paciente. 

Y además hay quien, con tal de no admitir 
que el conlicto es religioso, prefiere decir que 

121  



A DEMRAIA EN TINTA .IONS 

es ideológico. Pero a estas alturas decir eso es 
un eufemismo. Es cierto que los conflictos ideo­
ló

.
gicos han sido y pueden ser menos ásperos 

e m tensos, pero nunca se ha visto a un fanáico 
ideológico que se vuele por los aires para ga­
narse el paraíso. 

Otra exquisitez es argumentar que Occiden­
te es un falso objetivo, porque la guerra de ver­
dad (armada) es interna, es contra los estados 
islámicos "moderados" corrompidos por Occi­
dente. Por supuesto, hay que distinguir entre 
la guerra externa y la guerra interna, pero los 
dos objetivos están intrínsecamente relacio­
nados. Es cierto que, si el fundamentalismo no 
conquista primero los estados islámicos, no ten­
drá la fuerza necesaria para abatir a ese Occi­
dente que es y seguirá siendo el objetivo final 
el "gran Satán" que hay que destruir. Porqu� 
-hay que recordar- es Occidente el que ha 
corrompido y humillado al islam y el que lo 
está desnaturalizando. 

Para terminar, no se puede borrar la reali­
dad borrando las palabras que la denotan. Si 
hay �n conlicto de culturas, es que lo hay. y si 
lo cterto es que ese conflicto adquiere la di­

�ensión histórica de un conlicto de civiliza­
CIOnes

.
' entonces eso es un hecho. La ceguera, 

es decir, una voluntad de no ver, deja las cosas 
como están, nos impide afrontar la realidad, y 
por eso mismo nos destina a la derrota. 

122 

LECCIÓN 25 

Multiculturalismo no es pluralismo 

/ 

La teoría de moda es que el multilateralismo 

es la continuación, la ampliación y la supera­

ción del pluralismo. No hay nada más falso. De 

hecho, me propongo sostener que el multicul­

turalismo es la negación y la inversión del plu-

ralismo. 
Ya hemos visto que el pluralismo iene origen 

en la tolerancia, un principio que se basa en 

tres criterios. Primero: rechazo de todo tipo de 

dogma y de toda verdad única. Yo estoy siempre 

obligado a argumentar, a dar razones pra sos­

tener lo que sostengo. Segundo: respeto l de­

nominado harmprincipe. Harm signica "hacer­

me daño", "petjudicarme". El principio es, por 

tanto, que la tolerancia no comporta ni debe 

aceptar que otro me pejudique. Y viceversa, 

por supuesto. Tercero: el criterio de la recipro­

cidad. Si yo te concedo a ti, tú tienes que con­

cederme a mí: do ut es. Si no hay reciprocidad, 

entonces la relación no es de tolerancia. 

123 

J 



LA 0:.\IOCRACIA .N ::I.\ u:CIO\S 

De estos tres principios se deriva que, así 
como la tolerancia es el rechazo de todo dog­
ma, el pluralismo es, correlativamente, el re­
chazo de todo poder monocrático y unifor­
mante. 

a ciudad antigua temía la discordia. La ciu­
dad moderna, en cambio, valora la disensión 
y, al valorarla, la civiliza, la modera, la transfor­
ma en un fermento beneficioso o incluso en 
una discordia que se convierte, al inal, en acuer­
do y concordia. dia discas. a "buena ciu­
dad" del pluralismo se apoya, entonces, sobre 
una diversidad que produce integración, no 
desintegración. 

El multiculturalismo va en sentido contrario. 
En vez de promover una "diversidad integra­
da", promueve una identidad "separada" de 
cada grupo y a menudo la crea, la inventa, la 
fomenta. El resultado es una sociedad de com­
partimentos estancos e incluso hostiles, cuyos 
grupos están muy identicados consigo mis­
mos, y por tanto no tienen ni deseo ni capaci­
dad de integración. Como decía, el multicultu­
ralismo no supera el pluralismo, lo destruye. 

124 

LECCIÓN 26 
Democracia y desarrollo 

¿Qué relación hay entre democracia y desa­
rrollo económico? En la segunda posguerra 
mundial ha triunfado la teoría economicista 
que sostiene que para transformar los regíme­
nes autocráticos en democracias hace falta un 
crecimiento del bienestar, y que el bienestar 
trae consigo automáticamente la democracia. 
En suma, la democracia depende del dinero Y 

) .  di , nace con el dinero. ¿Es así realmente. IO na 
que no. 

Empecemos con la relación entre democra-
cia y mercado. Está sobradamente demostrado 
que una democracia sin un sist�ma de �erca­
do es poco vital. Pero lo contrano no �s �terto. 
Una economía de mercado puede ex1st1r y l­

recer sin democracia, o con anterioidad a la 
democracia: véase Singapur, Taiwán, Corea del 
Sur y China. Otro interrogant�: si la demo��a­
cia produce o no bienestar. S1, pero tamb�en 
no. Latinoamérica se ha visto empobrecida 

125 



LA O�MOCRACI•\ EN REINTA I.ECCIONES 

también por la democracia, porque la demo­
cracia induce o puede inducir a consumir más 
de lo que se produce o de lo que se gana. Y las 
"democracias en déficit" han sido y siguen 
siendo cosa frecuente. 

Consideremos ahora el nuevo aspecto del 
problema, la relación entre democracia y de­
sarrollo. Hasta ahora se ha argumentado, por 
un lado, que el bienestar promueve la demo­
cracia, y por otro, que el dinero la corrompe y 
la compra. Pero hasta ahora la relación entre 
Estado y mercado contemplaba un Estado que 
regulaba e interfería de diversas formas en el 
mercado. Democracia y desarrollo, en cambio, 
signican que "recientemente", con la globaliza­
ción, se ha creado el "desarrollismo", una diná­
mica, un torbellino que nadie (ni siquiera los 
estados) consigue disciplinar ni frenar, un desa­
rrollo a toda costa, lo antes posible, a la mayor 
velocidad posible. ¿Es bueno que sea así? 

Sería bueno si viviéramos en un planeta 
poco poblado y, digamos, diez veces mayor que 
el nuestro, con sus reservas prácticamente ín­
tegras. Lo malo es que el nuestro es un planeta 
pequeñito desesperadamente superpoblado, 
donde el crecimiento no puede ser ilimitado, 
y que desde hace unas décadas ha entrado en 
la espiral de un "desarrollo no sostenible", por 
consumir más recursos de los que produce, 

126 

1 G!OVAN!11 TOJ 

y porque sigue extrayendo recursos en vías 
de agotarse. Pero de este desarrollo no soste­
nible el grueso de los economistas no quiere ni 
darse cuenta. Su manta es que de todos los pro­
blemas del desarrollo infinito y del crecimiento 
a mansalva se ocupará el mercado cuando llegue 
el momento. Pues no, de verdad que no. 

1 2 7  



LECCIÓN 27 
Los límites del mercado 

He hablado del desarrollo no sostenible, y he 
dicho que ese problema no lo están abordan­
do ni mucho menos resolviendo los mecanis­
mos de mercado. Para empezar, mercado y 
sistema económico no coinciden. El mercado 
no contabiliza muchísimas cosas, por ejemplo, 
los "bienes colectivos", los bienes por los que 
nadie paga y que son inanciados, normalmen­
te, con impuestos. Los ejemplos clásicos son la 
policía, la seguridad, las carreteras. Si pido 
auxilio a la policía, después no me llega una 
factura por su servicio. Ni pago por la ilumina­
ción vial. Pero hay casos más complicados. 
Pensemos en los árboles, en un bosque. ¿Son 
bienes colectivos? En la medida que propor­
cionan el servicio de limpiar el aire, de sumi­
nistrar madera y de proteger la fertilidad del 
suelo, yo diría que sí. Pero para el mercado no 
es así. uien tala árboles sólo tiene en cuenta 
el costo de su tala. El costo de la destrucción 

129 



l.\ DEMOCRACA EN Tl:JNTA LECCIONES 

de un bosque se escamotea. Lo mismo puede 
decirse del agua. El agua superficial que va ca­
nalizada normalmente hay que pagarla, pero 
las aguas freáicas, las de los acuíferos, no; 
quien la bombea paga sólo el costo de la ex­
tracción. Eso no es malo mientras las aguas 
freáticas recuperen su nivel por sustitución na­
tural. Pero, si no, el consumo excesivo produ­
ce un daño colectivo que no se paga ni se con­
tabiliza. 

Además están las denominadas extnalities, 
los "efectos externos". Quien contamina el agua 
o envenena el aire con "gases de efecto invena­
dero" produce daño que el damniicante no 
paga y que el mercado no registra. Y sin embar­
go se trata de daños colosales, con unos costos 
de restauración y de reparación que con se­
guridad acabarán siendo necesarios- igual de 
colosales. 

El meollo del asunto es que los economistas 
se han encerrado en el recinto del mercado, y 
que no advierten que el crecimiento y la pros­
peridad económica son ya crecimientos en dé­
ficit, que se pagan, en proporciones siempre 
crecientes, con un colapso económico a escala 
planetaria. 

Un límite adicional del mercado es que es 
lento, que es miope. No anticipa los tiempos, 
sino que por el contrario prevé y calcula sólo a 

130 

GJOVANNI SAR'I'ORI 

muy corto plazo. Cuando se dice markets do not 
clea, se sobreentiende que los mercados no 
solucionan los problemas a tiempo, que afron­
tan los nuevos problemas cuando ya es dema­
siado tarde. 

Dentro de pocas décadas no habrá suicien­
te petróleo. ¿Qué dice el economista? Dice: 
vale, cuando el petróleo escasee, subirá el pre­
cio y hará competitivos productos sustitutivos, 
por ejemplo, el metanol y el biodiésel obteni­
dos de plantas azucareras. ¡Pues muchas gra­
cias! Desde el instante en que el precio del pe­
tróleo llegue a los 150-200 dólares por barril 
hasta el momento en que seamos capaces de 
sustituirlo con biocombustibles pasarán entre 
cuatro y cinco años. Primero habrá que culti­
var las plantas, construir fábricas, organizar 
una red de distribución, adaptar los coches. 
¿Qué haremos mientras tanto? l coniar en 
los "milagros" del mercado, los economistas 
ignoran que tampoco serán suficientes los bio­
combustibles, también debido a que los culti­
vos digamos "petrolíferos" se desarrollan en 
pejuicio de la agricultura que produce trigo y 
nos da de comer. No hay suiciente territorio 
para producir simultáneamente plantas para 
hacer gasolina y para productos alimenarios. 
Estamos saturados, y sin embargo los econo­
mistas no se dan cuenta. 

131  



LA UI:MOCACIA EN TiEINTA LECCIONES 

Otro ejemplo. Todavía no me he topado 
con ningún economista que afronte de verdad 
el problema de la escasez ya grave y segura­
mente creciente del agua. Según las reglas 
del mercado, para solucionarlo hace falta que el 
agua llegue a costar tanto como la desaliniza­
ción del mar. Pero la agricultura jamás podrá 
pagar ese enorme costo de extracción y tam­
bién de distribución. Sin contar que nos falta 
la energía ( ¡otro problema!) para poner en 
marcha ese proceso. Y así incluso la propia 
vida de mil millones de personas o más se ha­
llará, en un plazo bastante breve, en peligro. 
Es un escenario aterrador. 

a cuestión es que el mercado llega tarde y 
mal para afrontar los drásticos cambios que 
están en marcha, mientras que por otro lado 

los acelera y los agrava al acivar cada vez más 
un "desarrollismo ciego" condenado a la im­
plosión. La Tierra ya tiene una población de 
6,500 millones de personas, y su número sigue 
creciendo. Para los economistas y para los de­
mógrafos la superpoblación es un problema 
extraeconómico, que no les afecta. Muchos de 
ellos llegan incluso a sostener que hay que ser 
prolíficos porque hace falta una mano de obra 
en aumento, o si no la economía se estancará 
o habrá diicultades para pagar las pensiones. 
Pero eso es una espiral sin in. Lo será aún más 

132 

CtOVANNI SARTORI 

cuando seamos entre 9,000 y 10,000 millones. 
Mientras tanto, un crecimiento demogáfico 
descontrolado nos está llevando inexorable­
mente a un desastre climático y a un colapso 
hídrico. Sin que casi nadie (incluidos los eco­
nomistas) se dé cuenta. 

La paradoja es que el sistema económico 
de mercado ha promovido, durante aproxima­
damente doscientos años, la democracia libe­
ral, mientras que ahora la amenaza con una 
aceleración descontrolada cuya implosión pue­
de llegar a arrasar la democracia que había cria­
do. Un cataclismo climático y ambiental puede 
llevarse por delante, junto con todo lo demás, 
incluso la ciudad libre. Porque el desarrollo no 
sostenible es también un desarrollo inaceptable 
que impone n retono a aquel pasado de cares­
tías y de pobrea que habíamos dejado atás. 

133 



LECCIÓN 28 
El fiasco de las previsiones 

He dicho que los economistas no están en 
condiciones de afrontar los problemas del desa­
rrollo no sostenible. Ahora tengo que criticar­
me incluso a mí mismo, es decir, a los politólo­
gos y, de paso, a los sociólogos. Mientras que 
los economistas son víctimas del "milagrismo 
de mercado", a su vez las ciencias sociales son 
víctimas de un "déficit cognitivo". 

Me explicaré, empezando por el caso de la 
democracia, para abordar después el proble­
ma teórico. Que para gestionar una democra­
cia hace falta saber algo del asunto es una afir­
mación obvia. Pero ¿quién tiene que saber de 
democracia? La mayoría, como hemos visto, 
sabe muy poco de ella. No obstante, siempre 
existe, en éste como en otros casos, un patri­
monio de saber que es el de los estudiosos, de 
los especialistas, que prescinde de lo que sa­
ben, o no saben, los más. Y el problema, en el 
caso de la democracia, es que hasta el patrimo-

135 



U. DEMRAIA EN RETA LEJO\S 

ni o del saber que se ocupa de la democracia es 
defectuoso y es cada vez más inadecuado. Hace 
muchos años yo escribí lo siguiente: "Estamos 
viviendo más allá y por encima de nuestro en­
tendimiento. Cuanto más nos adentramos en 
la reelaboración de los sistemas políticos, más 
me invade la sospecha de que somos unos apren­
dices de brujo". 

Hasta hace dos siglos a nadie se le ocurriría 
pensar que el futuro se pudiera planificar, ni 
tampoco proyectar. En política, el problema 
no era fabricar ciudades ideales, sino neutrali­
zar el poder despótico. Ya no es así. Desde co­
mienzos del siglo XIX, con Saint-Simon en 
Francia, y después con Marx, la utopía se ha 
impuesto a la realidad con la intención de 
modelarla. Fue una catástrofe de buenas inten­
ciones que posteriormente se invirieron, lle­
gando a resultados desasrosos. Desde entonces 
nos hemos vuelto más cautos y la "realización 
de la utopía" ha sido redimensionada. Sin em­
bargo, la modernidad sigue caracterizada por 
una ambición ingenierista. De dos siglos a esta 
parte, en el fondo de nuestro pensamiento 
palpita la idea de que tenemos que fabricar no 
sólo la ciudad buena, sino también nuestro fu­
turo. No nos conformamos con regular lo me­
jor posible el mundo que hay, queremos pro-
yectarlo. 

136 

GlANNl rORl 

Lo malo es que la nuestra es una ingeniería 
sin ingenieros. Si nos ponemos a examinar las 
reformas político-sociales puestas en práctica 
de un siglo a esta parte, descubrimos que un 
ochenta por ciento, por poner una cifra, fraca­
san; y que si reconstruimos los errores que han 
conducido al fracaso, nos damos cuenta de 
que los iascos eran fácilmente previsibles. 

Claramente, las ciencias sociales han toma­
do un camino equivocado. El camino de con­
centrarse no en el problema de la aplicabili­
dad de una teoría, sino, por el contrario, en la 
relación entre la teoría y la investigación. Per­
fecto. Lo que no impide que, en su aplicación, 
una teoría pueda fracasar. a coartada de los 
expertos es que no fracasa por culpa de sus 
estudios, sino por culpa del hombre, que es un 
animal imprevisible. Es su imprevisibilidad la 
que gasta esas bromas y la que provoca el fra­
caso de la aplicación práctica de nuestra teo­
ría. Pero no es verdad en absoluto. Volvemos 
así al discurso sobre el déficit cognitivo. 



LECCIÓN 29 
El cálculo de los medios 

Science forwhat?"¿Ciencia para qué?" Una cien­
cia empírica que en última instancia no sirve 
en la práctica es una ciencia que no sirve para 
nada. Pero, acosadas por el ansia de legitimar­
se como disciplinas parecidas a las ciencias exac­
s, la sociología y la politología se han concen­
trado -como a he dich-- en la relación 
entre teoría e investigación, ignorando, o casi, 
la relación entre teoría y práctica. La idea es 
que una teoría empírica ha de ser "demostra­
da" por la investigación. Así es. Dicho lo cual, 
sigue siendo cierto que una teoría que fracasa 
en su aplicación es una teoría equivocada. Y sin 
embargo, hasta hoy, las ciencias sociales siguen 
siendo obstinadamente "una teoría sin prácti­
ca". Nuestras teorías de la política y de la de­
mocracia cada día nos proponen reformas y 
remedios sin asegurarse nunca de si podrán 
funcionar y sin determinar con qué instrumen­
tos pueden ponerse en prácica. La consecuen-

139 



LA DDIOCACIA EN :ITA CIO'ES 

cia es que las reformas con éxito son tan raras 
como las moscas blancas. 

¿Cuál es el remedio? Yo propongo un cálcu­
lo de los medios. Actualmente llegamos como 
mucho a un análisis "costo-beneficio", sobre 
todo en economía. Pero nos hace falta un aná­
lisis más completo y meticuloso que pueda 
aplicarse a todas las ciencias sociales: un esque­
ma de análisis en clave de "medios-fines" basa­
do en cuatro reglas que denomino, precisa­
mente, cálculo e los edios. Es un cálculo que 
tiene que determinar: 1 )  si los medios son su­
ficientes; 2 )  si los medios son adecuados (idó­

neos) para el fin perseguido; 3) si con ello se 
perturban oros fmes (efectos colaterales); 4) 

si los medios sobrepasan los ines y se vuelven 
contraproducentes. 

Me explicaré. Hay que tener claro, en pri­
mer lugar, que los medios en cuestión no son 
sólo medios materiales (los recursos financie­
ros), sino también medios insmentales, téc­
nicos y de personal. a competencia y la eica­
cia de una burocracia están en la base de los 
medios instrumentales; y si la noción de me­
dios se amplía a los instrumentos de aplica­
ción, entonces una intervención puede fraca­
sar porque hay demasiada gente que manda, o 
bien porque se ha adjudicado a personal in­
competente. Por tanto, los medios pueden ser 

140 

GIOVANNI SARTORJ 

suicientes pero inadecuados, o bien idóneos 
pero insuicientes, o bien ambas cosas. 

Las demás cuestiones son bastante obvias. 
Detengámonos en la cuarta, cuando los me­
dios sobrepasan los fines: un punto que hay 
que relacionar con la noción de "peligro con­
trario', es decir, con el peligro de resultados 
inversos, de resultados bumerán que se vuel­
ven contra los ines. Si utilizo un cañón para 
matar un mosquito, el medio es desproporcio­
nado y, sobre todo, producirá graves daños a 

su alrededor. 
Por desgracia, nadie, o casi nadie, carga con 

la tarea de construir una ciencia política apli­
cada, basada en el cálculo de los medios. Y ante 
el hecho de que nuestras reformas casi siem­
pre fracasan, hemos inventado una coartada: 
la doctrina de las consecuencias no previstas y 
no deseadas. Que en sustancia viene a decir: si 
nuestras intervenciones no tienen éxito se 
debe a que siempre ocurre algo no previsto y 
no deseado. Pues muchas gracias. Para prever 
hace falta saber prever. Si no sabemos hacerlo, 
la culpa no es de la imprevisibilidad de las ac­
ciones humanas. Que existe de una persona a 
otra, pero es mucho menor en el caso de los co­
lectivos. Y además el cálculo de los medios pres­
cinde de las personas: es un cálculo de los 
medios. La verdad es que erramos en nuestras 

141 



A DEMOCRACIA EN TREJ"tA LECCIONES 

previsiones porque hemos creado un saber 
equivocado que nos coloca ante una ciencia sin 

aplicación, sin puesta en práctica. 
Escribir un libro de química sin saber de quí­

mica no puede quedar bien. Pero escribir un 
libro sobre democracia para darse lusre siguien­
do las consignas de moda queda muy bien. La 
crisis de la democracia recibe la magnánima 
ayuda de la inconsistencia de un saber que de­
bería entenderla y explicarla. 

142 

LECCIÓN 30 
Por desgracia, he terminado 

¿a democracia está en peligro? Me temo que 
tengo que responder que, a largo plazo, sí. 

La democracia es una "gran generosidad", 
porque para la gestión y la creación de la bue­
na ciudad confía en sus ciudadanos. Pero los 
estudios sobre la opinión pública ponen en 
evidencia que esos ciudadanos lo son poco, 
dado que a menudo carecen de interés, que ni 
siquiera van a votar, que no están mínimamen­
te informados. Por tanto, decir que la demo­
cracia es una gran generosidad subraya que la 
democracia siempre está potencialmente en 
peligro. 

Sin embargo, tenemos que distinguir entre 
la máquina y los maquinistas. Los maquinistas 
son ciudadanos, y no son nada del otro mun­
do. Pero la máquina es buena. Es más, en sí 
misma, es la mejor máquina que se ha inventa­
do nunca para permüir al hombre ser libre, y 
no estar sometido a la voluntad arbitraria y ti-

143 



A DEMOCACIA :N TU:IiA LECCIONFS 

ránica de otros hombres. Construir esta má­
quina nos ha llevado casi dos mil años. Inten­
temos no perderla. 

Yo no creo que la democracia necesite im­
portantes innovaciones estructurales. Lo que 
me preocupa son los maquinistas. En los años 
treinta, José Ortega y Gasset escribía La rebelión 

e s masas, un libro muy inteligente donde se 
identifica l ciudadano como el "hombre-ma­
sa". ¿Quién es ese tipo? Es un niño malcriado 
e ingrato que recibe en herencia unos benei­
cios que no merece y que, por consiguiente, 
no aprecia. La cuestión es que el niño mimado 
es un hombre debilitado, "ablandado". Ortega 
lo llamaba "invertebrado", sin espina dorsal. Y 
dado que nos aguardan retos durísimos, ¿será 
capaz de afrontarlos el niño mimado? Espero 
que sí. Pero no estoy nada seguro. Nos queda, 
en cualquier caso, la esperanza de que nuevas 
generaciones de jóvenes me desmientan. Yo 
he terminado. Ahora les toca a ustedes. Buena 
suerte. 

144 

BIBLIOGRAFÍA 

ISTÓTELES, Política, Madrid, Tecnos, 2008. 

BERGSON, Henri, La evolución creadora (1901), Ma­

drid, Espasa-Calpe, 1985. 

BRYCE, James, Demorazie mone (1921) ,  2 vols., 

trad. it., Milán, Mondadori, 1949. 

DAHL, Robert, La poliarquía: participación y oposición 

( 1971),  Madrid, Tecnos, 2002. 

DE RUGGIERO, Guido, Historia del liberalismo uro­

peo, Albolote, Editorial Comares, 2005. 

DEUTSCH, al, Le relazioni innazionali (1968), 

trad. it., Bolonia, il Mulino, 1970. 

EK, Friedrich August von, Kins of Ordr in So­

ciety (1964), Menlo Park, Institute for Human 

Studies, 1975. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Lecciones sobre la 

ilosoa de a historia universal ( 1837), Madrid, Alian­

za, 2008. 

HOBBES, Thomas, viatán ( 1651), Madrid, Alianza, 

1996. 

145 



L\ DEMOCACIA :N TREINTA LECCIONES 

HUNTINCTON, Samuel, El choque de civilzaciones y la 
econiuración el orden mundial ( 1996), Barcelo­
na, Paidós Ibérica, 2006. 

NT, Immanuel, Sore la paz perpetua ( 1 795), Ma­
drid, Alianza, 2006. 

LEIBNIZ, ottfried Wilheln, Sagi di teodicea sulla 
bonta di Dio, la liberta dell' uomo e l'origine del male 
(1710),trad. it., Milán, Bompiani, 2005. 

L-ROUX,Pierre, Individualismo e socialismo (1934) , 
trad. it., Reggio Enilia, Diabasis, 2008. 

LOCE,J ohn, Dos ensayos sobre el gobino civil ( 1690), 
Madrid,Espasa Cal pe, 1997. 

ANNHEIM, Karl, Ideología y utopía: introducción a la 
sociología del conocimiento ( 1936), Madrid, Fondo 
de Cultura Económica de España, 1997. 

MAQUIA\ELO, Nicolás, El príncipe, Madrid, Tenas 
de Hoy, l999. 

x, a!, Tesis sobre Feuerbach ( 1845), en El mani­
fiesto comunista. Once tesis sobre Feuerbach, Madrid, 
Pearson Alhambra, 1992. 

- El capital, libro 1 (1867), Barcelona, Folio, 1997. 
- Y  Friedrich ENGES, El maniesto comunista, en El 

mano comunsta. ne tesis sobreFeueibach (1848), 
Madrid, Pearson Alhambra, 1992. 

MICHELS, Robert, La sociología del partito político 
nella democrazia mona ( 1 9 1 2 ) ,  trad. it., Turín, 
UTET, 1966. 

MILL, John Stuart, Consideraciones sobre el gobino 
rresentativo ( 186 1 ) ,  Madrid, Alianza, 2001. 

146 

GIOVANNI TORI 

MORO, Tomás, Utopía (1516),  Barcelona, Planeta 
De Agostini, 200 l .  

MosCA, Gaetano, Elementi discienzapolitica (1896), 
Bari, Laterza, 1936. 

ORTEGA Y GSS-T,josé, La rebelión de s ss ( 1930), 
Madrid, Tecnos, 2003. 

PLATÓN, La rpública o El Estado, Madrid, Espasa 
Calpe, 2006. 

ROUSSEAU, Jean:Jacques, Cartas desde la montaña 
( 1 764), Sevilla, Universidad de Sevilla, Secreta­
riado de Publicaciones, 1989. 

SCHUMPETER,Joseph, Capitalismo, socialismo y dem­

racia (1942), Barcelona, Folio, 1996. 
SEN, Amartya, La democrazia degli altri, trad. it., 

Milán, Mondadori, 2004. 
- L' alta India, trad. it., Milán, Mondadori, 2005. 
SMITH, Adam, La riquza de las naciones ( 177 6) , Ma­

drid, Alianza, 1999. 
SPINOZA, Baruch, Ethica more geometico demonstmta 

( 1 677) [Ética demostada según el ordn geométrico, 
Madrid, Tecnos, 2007] . 

TOCQUEVlLLE, Alexis de, La democracia n Améica 
( 1835 y 1 840) , Madrid, Alianza, 1999. 

-El Antiguo Régimen y la Tevolución ( 1856) , Madrid, 
Alianza, 1982. 

TONBEE, Arnoldjoseph, Storia comparata delle civil­
ta (1934-1954) , trad. it., Roma, New Compton, 
1974. 

147 



ÍNDICE ONOSTICO 

Aristóteles, 71 

Bergson, Henri, 102 
Blackstone, William, 77 
Bonaparte, Luis, v. 

Napoleón III 
Bryce,James, 24 

Cicerón, Marco Tulio, 8 
Coke, Edward, 77 
Constant, Benjamín, 77 
Croce, Benedetto, 90 
Cromwell, Oliver, 93 

Dahl, Robert, 50 
De Ruggiero, Guido, 79 
Desmoulins, Camille, 73 
Deutsch, Karl, 33 

Einstein, Albert, 71 

Guillermo D de Orange, 

rey de Inglaterra, 93 
Guizot, Fran;ois, 82 

Hayek, Friedrich August 

von, 85 
Hegel, Georg Wilhelm 

Friedrich, 67, 98 
Hobbes, Thomas, 68 
Huntington, Samuel, 1 19 

Kant, Immanuel, 0 

Lassalle, Ferdinand, 80 
Leibniz, Gottfried 

Wilhelm, 67 
Lenin, Nikolai (Vladimir 

Ilich Ulianov), 37, 80, 
8 1 , 94 

Leroux, Pierre, 79 
Locke,John, 47, 68, 77 

149 



LA DEMOCACIA EN TEINTA LECCIONES 

MacArthur, Douglas 

Arthur, 1 1 1  
Mannheim, Karl, 29 

Maquiavelo, Nicolás, 23, 

58 
Marat,Jean-Paul, 73 

Marx, Karl, 28, 80, 8 1 ,  

82, 87,88,97, 136 

Michels, Robert, 51 

Mill,John Stuart, 45 

Montesquieu, Charles-

Louis de Secondat, 

barón de La Brede y 

de, 77 

Moro, Tomás (Thomas 

More), 28 

Mosca, Gaetano, 49, 50, 

5 1  

Napoleón III (Luis 

Bonaparte) , rey de 

Francia, 80 

Ortega y Gasset,José, 144 

Platón, 28, 32 

Robespierre, 

Maximilien de, 99 

Rousseau,] ean:J acques, 

69, 102 

Saint-Simon, Claude­

Henri de Rouvroy, 

conde de, 79, 136 

Schumpeter,Joseph, 51, 

52 

Segni, Mario, 20 

Sen, Amartya, 107 

Smith, Adam, 99 

Spinoza, Baruch, 67 

Tocqueville, Alexis de, 

24, 45, 82, 83 

Toynbee, Arnold, 102, 

1 15, 1 1 6  

Voltaire (Fran:ois-Marie 

Arouet) ,  l 02 

150 

Taurus es n sello editorial del Grupo Sanillana 

ww.aurus.sanllana.esjmundo 

Argentina 
Av. Landro N. Alem, 720 
C 1001 P Buenos Aires 
Tel. (54 114) 119 50 00 
Fax (54 1.4) 912 74 40 

olivia 
Avda. Arce, 2333 
a az 
Tel. (591 2) 44 11 22 
Fax (591 2) 4 22 08 

Chile 
Dr. Aníbal Ariztía, 1444 
Providencia 
Santiago de Chile 
Tel. (56 2) 384 30 00 
Fax (56 2) 384 30 60 

Colombia 
Calle 80, 10-23 
Bogo í Tel. (57 1) 635 12 00 
Fax (57 1) 236 93 82 

Costa Rica 
a Umca 
Del Ediicio de Aviación Civil200 m al Oese 
San José de Costa a 
Tel. (506) 22 20 4242 y 25 20 os 05 
Fax (506) 22 20 13 20 

Ecuador 
Avda. Eloy aa, 33-3470 y Avda .. 6 de 
iiemre 
Quio 
:e!. (593 2) 244 66 56 y 244 21 54 
Fax (593 2) 244 87 91 

l Salvador 
Siemcns, 51 
Zona Industrial Santa Elena 
Antiguo Cuatun - La Libetad 
Tel. (503) 2 SOS 89 y 2 289 89 0 
Fax (503) 2 278 60 66 

Epaña 
Torrelaguna, 60 
28043 Madrid 
Tel. (34 91) 744 90 60 
x (34 91) 44 92 24 

Estados Unidos 
2023 N.W. 84th Avenuc 
Doral, F.L. 33122 
Tel. (1 305) 591 95 22 y 591 22 32 
fx (1 305) 591 74 73 

Guatemala 
7! Avda. U-11 
Zona 9 
Guatemala C.A. 
Tel. (502) 24 29 43 00 
Fax (502) 24 29 43 43 

Hondrs 
Colonia Tepeyac Contigua a ao Cusca dan 
Boulevard Juan Pablo, frente al Templo 
Adventisa 7Q Dí, aa 1626 
Tegucialpa 
Tel. (504) 239 98 84 

Mxico 

Avda. Univrsidad, 767 
Colonia del Valle 
03100 México D.. 
Tel. (52 S) 554 20 75 30 
Fax (52 5) 556 01 10 67 
anamá 
Vía Tr�nsísmica, Urb. Industrial Orillac, 
Calle segunda, lal #9 
Ciudad de anamá. 
Tel. (507) 261 29 95 

araguay 
Avda. Venezuela, 276, 
entre Mariscal pz y España 
Asunción 
Tel.jx (595 21) 213 294 y 214 983 

Perú 
Avda. Primavera 2160 
Surco 
Lia33 
Tel. (51 1) 313 4000 
Fax (51 1}313 4001 

Puerto Rico 
a. Roscvel, 1506 
Guaynabo 00968 
ueo Rico 
Tel. (1 787) 781 98 00 
Fax (1 787) 782 61 49 

púba Doinca 
Juan Sánchez Ramírez, 9 
Guue 
Santo Domingo R.D. 
Tel. (1809) 682 13 82 y 221 08 70 
Fax (1809) 689 10 22 

Uruguay 
Constirución, 1889 
11800 Montevideo 
Te!. (598 2) 402 73 42 y 402 2 71 
x (598 2) 401 51 86 

Venezuela 
Avda. Rómulo Gallegos 
Ediicio Zulia, 1•-Sector Mone Cristo 
Boleia Note 
Caracas 
Tel. (58 212) 235 30 33 
Fax (58 212) 239 10 51 



Este libro se terminó de imprimir en el mes de 

Marzo del 2009, en Impresos Vacha, S.A. de C.V. 

Juan Hernández y Dávalos Nüm. 47, Col. Algarin, 

México, D.F., CP0880, Del. Cuauhtémoc. 




