
CATO INSTITUTE  l  1000 MASSACHUSETTS AVE. NW, WASHINGTON, DC  20001  l  202-218-4610 
FAX (202) 842-3490  www.elcato.org

Mucha gente cree que el Estado es responsable de todo.
De acuerdo a Cass Sunstein, un profesor de leyes en 

Harvard University y administrador de la Oficina de In-
formación y Asuntos de Regulación de la Casa Blanca, 
“El gobierno está ‘implicado’ en todo lo que la gente po-
see… Si las personas ricas tienen mucho dinero, es porque 
el Estado provee un sistema dentro del cual ellos tienen 
derecho a tener y mantener ese dinero”.

Esa es la formulación académica de un concepto que 
fue reafirmado de manera popular. “Si usted ha sido exi-
toso, usted no llegó allí por sí solo… Si usted fue exitoso, 
alguien a lo largo del camino lo ayudó… Alguien ayudó a 
crear este increíble sistema estadounidense que tenemos 
que le permitió prosperar. Alguien invirtió en carreteras 
y puentes. Si usted tiene un negocio —usted no lo cons-
truyó. Otra persona hizo que eso fuera posible”. Eso lo 
dijo el jefe de Sunstein, el presidente Obama.

Incluso una interpretación bondadosa del comentario 
del presidente muestra que él no comprende el concepto 
de la contribución marginal a la producción, por ejemplo, 
del valor agregado por una hora adicional de trabajo. No 
comprende cómo se produce la riqueza. 

Sunstein y sus colegas argumentan que cómo e-
llos atribuyen toda la riqueza al Estado, el Estado tiene 
derecho a ella, y aquellos que erradamente puedan consi-
derarse productores no tienen derecho propio sobre ella.

¿Qué es un Estado exactamente? La definición canóni-
ca proviene de Max Weber, quién definió al Estado como 
“esa comunidad humana que (exitosamente) proclama el 
monopolio de la violencia física legítima dentro de deter-
minado territorio”.

De hecho, no puede ser el caso que toda la riqueza es 
atribuible al Estado. Históricamente, la existencia de un 

aparato estatal requirió de un excedente previo para man-
tenerlo en primer lugar. El Estado, en otras palabras, no 
existiría sin que la riqueza hubiese sido producida antes 
de su emergencia. Exploremos esto un poco más.

¿Por qué la gente tiene riqueza? Charles Dunoyer, uno 
de los primeros sociólogos liberales, explicó que “existen 
en el mundo solo dos grandes actores; quiénes prefieren 
vivir del producto de su trabajo o de su propiedad, y 
quienes prefieren vivir del trabajo o de la propiedad de 
otros”. Dicho de manera sencilla, los productores gene-
ran riqueza mientras que los tomadores se apropian de ella.

En su importante libro El Estado (The State), el so-
ciólogo Franz Oppenheimer distinguió entre lo que él de-
nominaba los medios económicos y los medios políticos 
de obtener riqueza, esto es, entre “el trabajo y el robo”. 
“El Estado”, concluyó él, “es una organización de los me-
dios políticos”.

Los medios económicos deben preceder a los medios 
políticos. Sin embargo, no todo tipo de trabajo produce 
excedentes suficientes como para sostener un Estado. No 
encontrará Estados entre los cazadores-recolectores, por 
ejemplo, porque ellos no generan un excedente suficiente 
como para mantener a una clase predatoria. Lo mismo 
es cierto de las sociedades primitivas agrícolas. Lo que se 
necesita es una agricultura establecida, que genere sufi-
ciente excedente como para atraer la atención de preda-
dores y mantenerlos. Este tipo de sociedades tradicional-
mente son conquistadas por nómadas —especialmente 
aquellos con caballos, quienes fueron capaces de dominar 
a los agricultores sedentarios. Vemos cómo esto sucedió 
una y otra vez después de los pueblos nómadas estallaron 
en Asia Central hace mucho tiempo.

Hay una memoria preservada de este conflicto anti-
guo en el Libro de Génesis, que cuenta la historia fra-
tricida de Caín y Abel. Es significativo que “Abel era un 
guardián de ovejas, pero Caín era un arador de la tierra”, 
un eco del conflicto entre los agricultores establecidos y 
los pastores nómadas.

5 de diciembre de 2012

Los orígenes del Estado y del gobierno 
por Tom G. Palmer

Tom G. Palmer es un Académico Titular del Cato Institute, autor de Realizing 
Freedom: Libertarian Theory, History, and Practice y editor de The Morality 
of Capitalism y After The Welfare State. También es Vicepresidente Ejecutivo 
de programas internacionales en Atlas Economic Research Foundation. Este es 
el texto del discurso que Palmer dio en la Cato University de julio de 2012.

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado



C A T O  I N S T I T U T E   l   W W W . E L C A T O . O R G

2

La formación del Estado representa la transformación 
de “bandidos ambulantes” en “bandidos estacionarios”. 
Como escribió el economista Mancur Olson, “Si el líder 
de una banda de bandidos ambulantes que solo encuen-
tra pequeñas ganancias es lo suficientemente fuerte como 
para tomar control de determinado territorio y de man-
tener fuera a los otros bandidos, él puede monopolizar el 
crimen en esa zona —se puede convertir en un bandido 
estacionario”. Esa es una observación importante acerca 
del desarrollo de las asociaciones políticas humanas.

El Estado es, en su esencia, una institución predato-
ria. No obstante, de alguna forma, también representa un 
avance, incluso para aquellos que están siendo saqueados. 
Cuando hay que escoger entre bandidos ambulantes —
quienes roban, pelean, queman lo que no pueden robarse 
y luego volver el próximo año— y los bandidos estacio-
narios —quienes se asientan y roban poco a poco durante 
todo el año— la opción es clara. Es menos probable que 
los bandidos estacionarios maten y destruyan conforme 
lo saquean y mantienen fuera a los bandidos rivales. Esa 
es una forma de progreso —incluso desde la perspectiva 
de quienes están siendo saqueados. 

Los Estados emergieron como organizaciones con el 
propósito de extraer los excedentes de aquellos que pro-
ducían riqueza. En su libro El arte de no ser gobernado (The 
Art of  Not Being Governed), el antropólogo y politólogo 
James C. Scott de Yale University estudia las regiones del 
mundo que nunca han sido exitosamente sometidas por 
Estados. Un concepto central en su trabajo es “la fric-
ción del poder”: El poder no fluye hacia arriba fácilmente. 
Cuando olas de conquistadores atravesaron una zona, e-
llos sometieron a los valles, mientras que aquellos que es-
caparon se mudaron a las menos deseables tierras altas. 
Scott señala que quienes escaparon desarrollaron institu-
ciones sociales, legales y religiosas que hace que sean muy 
difíciles de conquistar. Esto es especialmente cierto de 
las personas de las montañas y de aquellos de los panta-
nos (Es una pena que varios líderes no leyeron el libro de 
Scott antes de ocupar Afganistán y promover “la cons-
trucción de un Estado” allí).

¿Cuáles son los incentivos de los gobernantes? Los 
modelos demasiado simplistas suponen que los gober-
nantes buscan maximizar la riqueza, o el producto interno 
bruto. Scott, sin embargo, argumenta que el incentivo de 
los gobernantes no es aumentar el PIB, sino maximizar 
el “PAE”, el Producto Accesible al Estado, comprendi-
do como la producción que es fácil de identificar, moni-
torear, enumerar y confiscar mediante la tributación: “El 
gobernador… maximiza el producto accesible al Estado, 
si es necesario, a cuesta de la riqueza general del reino y 
de sus sujetos”.

Considere (un gobernante diría, “tome”), por ejem-
plo, la agricultura. Los gobernantes en Asia suprimieron 
la cultivación de raíces y tubérculos, “que han sido con-
trarias a todos los estadistas, tradicionales o modernos”, 
a favor de la cultivación de arroz con cáscara. Esto es 

algo extraño. ¿Por qué les importaría tanto a los gober-
nantes qué cultivos son plantados? La razón, señala Scott, 
es que no se puede tributar efectivamente plantas que 
crecen debajo de la tierra. Los cultivadores las cosechan 
cuando quieren; de otra forma permanecen bajo tierra. 
El arroz con cáscara, en cambio, tiene que ser cosechado 
en momentos específicos y por grandes concentraciones 
de gente, así que es más fácil para los gobernantes moni-
torear y cobrar impuestos sobre la cosecha y reclutar a los 
obreros para sus armadas. Los incentivos de los gober-
nantes tienen efectos sistémicos sobre muchas prácticas y 
se impregnan en nuestras sociedades.

Los sistemas estatales de control social —desde la 
conscripción militar hasta la educación obligatoria— han 
penetrado profundamente nuestra conciencia. Considere, 
por ejemplo, el pasaporte. Usted no puede viajar hoy al-
rededor del mundo sin un documento emitido por el Es-
tado. De hecho, ya no puede siquiera viajar alrededor de 
EE.UU. sin un documento emitido por el Estado. Los 
pasaportes son invenciones muy recientes. Por miles de 
años, la gente iba a donde quería sin el permiso del Es-
tado. En una pared de mi oficina tengo un aviso de una 
vieja revista alemana que muestra a una pareja en el com-
partimento de un tren frente a un funcionario de inmi-
gración diciendo “¡Sus pasaportes, por favor!” El aviso 
explica lo maravillosos que son los pasaportes porque e-
llos le dan la libertad del mundo.

Eso, por supuesto, es absurdo. Los pasaportes restrin-
gen su libertad. A usted no se le permite viajar sin per-
miso, pero nos hemos saturado tanto con la ideología del 
Estado —y la hemos internalizado tan profundamente— 
que muchos ven al pasaporte como algo que da libertad, 
en lugar de restringirla. Una vez me preguntaron luego de 
una charla si yo favorecía los certificados de nacimiento 
emitidos por el Estado. Después de un momento dije que 
no encontraba alguna razón contundente que los justi-
fique y que como otras instituciones podrían hacerlo, la 
respuesta era “no”. ¡El que me hizo la pregunta saltó! 
“¿Cómo sabrías quién eres?” Hasta la identidad personal, 
parecería, es concedida por el Estado.

Los Estados modernos también dicen ser la única 
fuente de derecho. Pero históricamente, los Estados sim-
plemente reemplazaron la ley tradicional con la ley im-
puesta. Hay muchas leyes que nos rodean que no son pro-
ducto del Estado, dado que la ley es un efecto secundario 
de la interacción voluntaria. Como el gran jurista Bruno 
Leoni argumentó, “Los individuos hacen la ley en el gra-
do que hacen reclamos justos”. Las personas privadas que 
elaboran contratos están haciendo una ley.

En el siglo XVI, el pensador influyente Jean Bodin 
se enfocó en la idea de la soberanía, que él definió como 
“el poder más alto, absoluto y perpetuo sobre los ciu-
dadanos y súbditos de una comunidad”. Él contrastó el 
“poder indivisible” con otro tipo de orden social, cono-
cido como la ley de la tradición, que él descartaba porque, 
dijo, “La costumbre adquiere su fuerza poco a poco y en 

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado



C A T O  I N S T I T U T E   l   W W W . E L C A T O . O R G

3

base al consentimiento común de todos, o de la mayoría, 
a lo largo de muchos años, mientras que la ley aparece 
repentinamente, y obtiene su fuerza de una persona que 
tiene el poder de mandar a todos”. En otras palabras, 
Bodin reconoció que la costumbre crea un orden social, 
pero definió la ley como algo que requiere la imposición 
jerárquica de la fuerza, que a su vez requiere de un sobe-
rano —un poder que es absoluto, sin condiciones y que, 
por lo tanto, está por encima de la ley.

Ese tipo de soberanía es inherentemente contraria al 
Estado de Derecho, así como también contrario a los prin-
cipios de los sistemas federales, como aquel de EE.UU., 
en los que el poder está dividido entre los distintos niveles 
y ramas del Estado. En los regímenes constitucionales, el 
derecho, no el poder absoluto, es considerado supremo. 

La evolución de la libertad ha involucrado un largo 
proceso de someter el poder bajo la ley. La imposición de 
la fuerza sin embargo ha dejado una poderosa huella en 
nuestras mentes. Alexander Rüstow, un destacado sociólo-
go y padre del renacimiento de la libertad en la Alemania 
de la posguerra, meditó acerca de los orígenes del Estado 
en la violencia y la depredación y su persistente influencia: 

“Todos nosotros, sin excepción, cargamos este veneno 
inherente dentro de nosotros, en los lugares más varia-
dos e inesperados y de las formas más diversas, muchas 
veces desafiando la percepción. Todos nosotros, colec-
tiva e individualmente, somos accesorios de este pecado 
de todos los tiempos, de este verdadero pecado original, 
una culpa hereditaria que puede ser extirpada y borrada 
solamente con una gran dificultad y lentamente, mediante 
una observación de la patología, mediante la voluntad de 
recuperarse, mediante el activo arrepentimiento de to-
dos”. Cuesta trabajo liberar nuestras mentes de nuestra 
dependencia del Estado.

Cuando meditamos acerca de lo que significa vi-
vir como personas libres nunca debemos olvidar que el 
Estado no nos concede nuestras identidades o nuestros 
derechos. La Declaración de Independencia de EE.UU. 
afirma, “Que para asegurar estos Derechos se instituyen 
Gobiernos entre los Hombres”. Aseguramos lo que des-
de ya es nuestro. El Estado puede agregar valor cuando 
nos ayuda a hacer esto, pero los derechos en una socie-
dad preceden al Estado. Es importante recordar esto la 
próxima vez que alguien diga “Usted no construyó eso”.




