COLECCION FILOSOFIA DE A PIE

ica

La polit

Eduardo Rinesi

EDICIONES

Universidad
Nacional de
General
Sarmiento



LA POLITICA



EDUARDO RINESI

LA POLITICA

EDICIONESUNGS

Universidad
m Nacional de

General

Sarmiento



Rinesi, Eduardo

La politica / Eduardo Rinesi. - 1a ed. - Los Polvorines : Universidad Nacional de General Sarmiento,
2020.

Libro digital, EPUB - (Filosofia de a pie / 3)

Archivo Digital: descarga y online

ISBN 978-987-630-513-6

1. Filosofia. 2. Politica. 3. Ensayo. I. Titulo.
CDD 199.82

EDICIONESUNGS

©Universidad Nacional de General Sarmiento, 2020.

J. M. Gutiérrez 1150, Los Polvorines (B1613GSX).
Provincia de Buenos Aires, Argentina.

Tel.: (54 11) 4469-7507. ediciones@campus.ungs.edu.ar
ediciones.ungs.edu.ar

Coleccion Filosofia de a pie
Direccion: Gustavo Ruggiero, Maria Pia Lopez y Gustavo Arroyo

Disefio grafico de la coleccion: Daniel Vidable
Disefio de interior y tapas: Daniel Vidable
EPUB: Andrés Espinosa

Correccion: Maria Valle

Hecho el deposito que marca la ley 11.723.
Prohibida su reproduccion total o parcial.
Derechos reservados.

Libro
Universitario

Argentino



Indice

Introduccion

Conflicto
Poder
Estado

Democracia




COLECCION FILOSOFIA DE A PIE

Andar a pie: no subirse al caballo ni al auto que prestigia. Andar a pie es
andar en el espacio publico, entre los transportes colectivos, codo a codo en
la multitud. Quedar a pata. Andar a pie es darse un tiempo, caminar para
percibir lo rugoso, lo complejo, lo inconcluso, lo vacante. Hablar desde la
llanura y no desde la montafa o la torre. Mirar desde el raso y no desde el
avion o el dron. A pie, una filosofia. O unos escritos que piensan en el
presente. Ensayos que se acercan, con osadia o con pudor, a grandes temas.
A pensarlos otra vez y presentarlos para lectorxs que se presumen cercanxs,
interesadxs, pedestres. Como quienes escriben. Escrituras con experticia y
sin autoridad, hospitalarias para quien se acerca por primera vez a €sos
temas. Ensayos filos6ficos para leer en el bondi, en el tren, en las esperas,
en los bares, en el pasto. A mano y al pie. O sea, interpelaciones a nuestra
sensibilidad lectora y a la curiosidad de Ixs no expertxs. Parte de una
conversacion publica y de una vocacion —muchas veces olvidada— de la
filosofia de intervenir en esa conversacion.



El autor

Gran caminante y cultor de la palabra intelectual como intervencion en el
espacio publico. Eduardo Rinesi es politdlogo y filoésofo, investiga y
ensefia en la UNGS, de la que fue rector entre 2010 y 2014 y donde dirige
la Carrera de Especializacion en Filosofia Politica. Es un escritor prolifico,
que dispersa su obra en editoriales y colecciones varias, y un profesor
entusiasta que siempre deja huella. Algunos de sus libros son Politica y
tragedia (2003), ;Como te puedo decir? (2013), Actores y soldados (2016)
y Restos y desechos (2019).



jFelices los tiempos para los cuales el cielo estrellado es el
tnico mapa de los caminos transitables y que hay que recorrer,
y la luz de las estrellas tnica claridad de los caminos!

GEORG LUKACS, TEORIA DE LA NOVELA







PARA GABRIEL COHN









Introduccion

La peculiar belleza de la excelencia humana reside justamente en su
vulnerabilidad.

MARTHA C. NUSSBAUM, LA FRAGILIDAD DEL BIEN

(De donde podria surgir un principio que nos comprometa a proteger a otros de
la violencia que hemos sufrido, si no es de asumir una vulnerabilidad humana en
comun?

JuDIT BUTLER, VIDA PRECARIA

La palabra “politica” es una voz afieja. La inventaron los antiguos griegos
para nombrar con ella una dimension decisiva de la naturaleza de los
hombres, como era el movimiento o la tendencia que los conducia a realizar
el conjunto de sus potencialidades, a perfeccionarse, a completarse, en el
intercambio con los otros —mediado por el lenguaje— en el espacio publico
de la ciudad, a la que llamaban polis. Hoy estamos muy lejos de esa idea.
Primero, porque nuestra comprension “moderna” de la naturaleza de los
seres en general, y de los seres humanos en particular, no hace de la
naturaleza humana el nombre de un impulso a la actualizacion de lo que
esta contenido en nosotros como posibilidad, como potencia o como
destino, sino, al contrario, el nombre de aquello con lo que los individuos y
los pueblos hemos debido romper, aquello que hemos debido dejar, por asi
decir, atras, para alcanzar nuestro actual estado de cultura o de civilidad.
Segundo, porque, cuando la filosofia social y politica de los tltimos cuatro
o cinco siglos se detuvo a examinar las asi definidas pulsiones “naturales”
de los seres humanos, lo que encontrd, mucho mas que cualquier &nimo
cooperativo o que cualquier impulso en direccion a lo comun, es un temible
conjunto de tendencias agonistas, belicosas y destructivas. La politica, en



los tiempos que solemos llamar “modernos”, se piensa por esa razon como
un conjuro, decididamente artificial, de esas tendencias naturales, como un
conjunto de practicas, de reglas, de instituciones, destinadas a preservarnos
del final terrible al que estariamos expuestos si diéramos rienda suelta a
esos impulsos.

Y sin embargo, pese a esa enorme diferencia entre el modo en que
pensaban las cosas los antiguos griegos y el modo en que lo hacemos
nosotros en la actualidad, nuestra idea sobre la politica sigue manteniendo
como referencia la nocion de ese espacio compartido, comun y publico, de
esa “cosa publica” (de esa res publica, como escribio Ciceron traduciendo
al latin el politeia de los griegos) en la que nuestras vidas individuales se
entrecruzan componiendo una comunidad mayor. No hay politica sin
referencia a esa unidad mayor, comun, a esa comunidad, y con ella a la idea
de una cierta unidad de esa comunidad, de un conjunto basico de consensos
sobre los que esa unidad se funda, de un bien comun, de un interés general,
compartido, de esa comunidad. De ahi que con mucha frecuencia usemos la
palabra de la que aqui se trata, la palabra “politica”, para caracterizar la
practica de gestion o de gobierno de esa comunidad, de esa res publica. O
que nombremos como “politicos” o como “politicas” a los hombres y
mujeres que se ocupan de ese menester, o que buscan o pugnan con otros u
otras por ocupar un cargo o asumir una cierta responsabilidad en el manejo
de las instituciones que sirven a esa gestion o a ese gobierno. O que
califiquemos como “politicos” a los discursos de esos hombres y mujeres o
a los que se refieren a su comportamiento en la administracion de la “cosa
publica”, o que hablemos de ideologias “politicas” para caracterizar a las
que aluden a los mejores modos en los que esa conduccion de la cosa
publica deberia realizarse.

Sin embargo, convendria no reducir la idea de politica al exclusivo
ambito del manejo (o de la disputa por el manejo, o de la discusion sobre el
manejo) de las instituciones de la res publica, como si la politica fuera el



nombre de una cierta “esfera” de la vida social, nitidamente distinguible de
las otras (digamos: de las esferas de la “economia”, de la “religion”, del
“arte”), y no —como nos importa especialmente subrayar que es— el nombre
de una cierta dimension de las acciones o las practicas de una diversidad
muy grande de protagonistas de la vida social. Con frecuencia, en efecto,
calificamos como “politico” lo que una cantidad de actores hacen o discuten
o combaten o promueven en el campo de la cultura, del arte, de la moda, de
una diversidad de instituciones no necesariamente gubernamentales, de las
afectividades, de la sexualidad o las sexualidades, de la vida familiar, o de
la relacion con el medio ambiente. La politica, entonces, no es una esfera de
la vida colectiva ni (para decirlo con la terminologia con la que se expresan
ciertas zonas de las ciencias sociales y politicas contemporaneas) un
subsistema del sistema social, sino una cierta dimension de nuestra
existencia entre los otros, con los otros, en el espacio comun de nuestra vida
en sociedad. Y la pregunta que entonces tiene sentido formularnos y tratar
de responder es la pregunta acerca de que es lo que caracteriza o permite
identificar esta dimension politica de nuestra vida en comun.

Para eso puede resultar interesante aprovechar una muy relevante
indicacion de un filosofo francés de la segunda mitad del siglo xx, Claude
Lefort, quien, a cierta altura de una preciosa reflexion sobre la Historia de
la Revolucion Francesa de Michelet, publicada bajo el sugerente titulo de
/Permanece lo teologico-politico?, desliza, casi al pasar, que la politica
tiene lo que ¢l llama dos “principios constitutivos”: el conflicto y el poder.
Que hay politica, en otras palabras (y casi estamos tentados de agregar,
nosotros, unas pocas palabras, y de escribir: “Que hay politica, y no mas
bien la nada...”), porque hay conflicto y porque hay poder. En efecto, si
fuera posible imaginar (no lo es, pero si fuera posible imaginar) una
comunidad, una res publica, una agrupacion humana cualquiera en la que
no hubiera ningun conflicto (ninguno: ni conflictos sociales ni conflictos
religiosos ni conflictos de género ni conflictos étnicos ni “choque de



civilizaciones”...), es claro que no habria ahi (que no habria necesidad,
siquiera, de que hubiera ahi) politica; por el contrario, esta aparece (es el
conjunto de instituciones, de practicas, de rutinas, de normas, de
procedimientos, de maneras de conversar que aparecen) ahi donde las
personas o los grupos necesitan dirimir sus diferencias, “procesar” —como
se dice— sus conflictos. Hay politica, pues, porque hay conflictos. Si no, lo
que habria seria, quién sabe, mera administracion de lo comun, pura gestion
del orden. Pero no politica.

Pero si, en cambio, pudiéramos imaginar una comunidad en la que
solamente hubiera conflictos, en la que los hombres y las mujeres y los
grupos disputaran (no importa por ahora qué cosa ni por qué motivo:
veremos este interesante problema en un momento) todo el tiempo y sin
cuartel, evidentemente tampoco habria alli politica, sino que no habria nada
de nada: las personas se destruirian unas a otras, las condiciones mismas
para la vida en comuUn desaparecerian. Seria una pura “guerra de todos
contra todos”, para utilizar la férmula que célebremente acuiid, a mediados
del siglo xvii, Thomas Hobbes, un pensador inglés de la més alta
importancia, sobre el que tendremos muchos motivos para volver en este
libro. Una “guerra de todos contra todos”: un infierno de destruccion
reciproca en el que en poco tiempo nada ni nadie lograria quedar en pie.
Asi, hay politica porque hay conflicto, pero también hay politica
(insistimos: y no mas bien la pura nada) porque el conflicto no es todo lo
que hay. Porque, a pesar del conflicto y por sobre el conflicto, alguien o
algunos pueden levantarse con el poder necesario para ser obedecidos por
todos los demads, para hacer cesar las hostilidades y para permitir de esa
manera que la vida en comUn pueda continuar. El poder, entonces, aparece
en el argumento de Lefort como el segundo principio constitutivo de la
politica, sin el que ni la politica ni la propia sociedad podrian existir.

Es interesante —bien se ve— lo que dice Lefort. Sobre todo porque el
conflicto y el poder son categorias que cargan consigo una mala fama que,



con mucha frecuencia, nos lleva a situar los fendmenos que nombran del
lado de las cosas malas de la vida y de la historia. En efecto, querriamos
que los conflictos no existieran, y cuando alguno se produce nos gusta
suponerlo el sintoma del mal funcionamiento de algiin dispositivo del
sistema social que deberia haberlo evitado; suponemos que el poder es una
fuerza maligna que corrompe, que cuando es absoluto corrompe
“absolutamente”, y que mejor seria que no enturbiara con su presencia
maliciosa las relaciones armoénicas entre las personas y los grupos. Lejos de
una y otra de estas dos ingenuidades, Lefort hace del conflicto y del poder,
en cambio, las condiciones mismas de posibilidad de la politica, es decir, ni
mas ni menos, de nuestra vida en comun. En referencia al problema del
conflicto, no hace en esto mas que prolongar las ensefianzas de su bien
conocido Maquiavelo, quien a comienzos del siglo xvi caus6 no poco
revuelo al observar, no solo que los conflictos eran inevitables (esto, al finy
al cabo, lo habian sabido bien los clasicos), sino también —y esto si que era
una novedad: /a novedad— que eran buenos, porque eran los que permitian
la renovacion permanente de las cosas y abrian el presente en una cantidad
de posibles direcciones.

El otro asunto, dijimos, es el poder. Sobre el que por supuesto que
hacemos bien en tener nuestras prevenciones y recelos, en la medida en que
existen formas muy odiosas de ejercicio del poder, en las que, o bien el
mismo se concentra excesivamente en un solo punto o en una sola persona,
lo que lleva siempre al riesgo de un ejercicio muy arbitrario de su autoridad,
o bien es ejercido por esta persona mirando menos al bien comun del
cuerpo politico que a sus propios intereses particulares, o bien reclama una
obediencia perfecta y excluye cualquier posibilidad de participacion de la
ciudadania en el espacio publico de las discusiones colectivas, o bien, con
mucha frecuencia, se ejerce de modos que combinan dos o mas de estas
posibilidades tan poco virtuosas, con la consecuencia de ser muchas veces
tenido por ilegitimo por aquellos mismos sobre quienes se ejerce.



Acabamos de dejar escrita una palabra muy importante en la historia de
la discusion politica en Occidente. En efecto, en un sentido importante esa
historia es la historia de la discusion (en la que sobresale el nombre del
sociologo aleman Max Weber) sobre el grado de legitimidad que aquellos
sobre quienes el poder se ejerce le confieren a aquel o aquellos que lo
detentan, y sobre la capacidad de las comunidades politicas de construir
ordenes politicos y formas de estructuracion de las magistraturas capaces de
garantizar que el ejercicio del poder por parte de aquellos que ejercen esas
magistraturas sea tenido como legitimo por la ciudadania.



Conflicto

Calimaco: [...] Soy una nave estrujada por dos vientos contrarios.

NICOLAS MAQUIAVELO, LA MANDRAGORA

La historia de todas las sociedades hasta nuestros dias es la historia de la lucha
de clases. Hombre libre y esclavo, patricio y plebeyo, maestro y oficial, en una
palabra: opresores y oprimidos...

CARLOS MARX Y FEDERICO ENGELS,MANIFIESTO DEL PARTIDO
COMUNISTA

Vamos a abrir ahora un libro extraordinario, la Historia de la guerra del
Peloponeso, escrito por Tucidides en el siglo v antes de Cristo. De ese libro
formidable, que narra la historia de la guerra entre las ligas de ciudades
griegas lideradas por Atenas y por Esparta en la segunda mitad de ese siglo,
es muy famoso un cierto pasaje, en el que Tucidides transcribe o recrea
(recrea, sin duda: nunca sabremos con qué grado de libertad poética) el
discurso con el que el gran Pericles recibe, en nombre de la ciudad, los
restos de los soldados atenienses muertos en batalla. La “oracion finebre”
era una institucion fundamental en la antigua Atenas (la historiadora
francesa Nicole Loraux le dedico un libro notable), y lo era en el doble
sentido de que era una institucion muy importante y de que era una
institucion fundante de la cultura ateniense y de las representaciones de los
propios ciudadanos atenienses sobre la dignidad de la ciudad. Por cierto,
vale la pena sefialar que la palabra que acabamos de estampar, “cultura”,
tiene en su raiz griega el doble valor de aludir a la accion de los hombres de
abrir la tierra para sepultar en ella a sus mayores, a sus padres, a sus
muertos, y a la de hacerlo para cultivar en ella los cereales con los que
alimentar a sus hijos. Culto y cultivo: pasado y futuro. O mejor: relacion del


mourlasa
Resaltado


presente con ese pasado y ese futuro. En efecto: hay cultura porque
estamos, en el presente en el que vivimos, en relacion con esos otros dos
tiempos entre los que ese presente se sitia; hay politica porque, como
supieron bien los grandes dramaturgos antiguos y modernos, la relacion
entre esas tres caras del tiempo nunca carece de tensiones.

Pero en realidad es otro pasaje del libro de Tucidides el que nos interesa
considerar acd: se trata del debate que sostienen los ciudadanos corintios y
espartanos en relacion con la agresion militar que acababa de recibir la
ciudad aliada de Potidea por parte de los ejércitos de Atenas. En medio de
la discusion, tres ciudadanos atenienses, que integraban una delegacion que,
informa Tucidides, “se daba el caso de que andaba por ahi”, piden la
palabra y hacen, frente a la asamblea, tres cosas. Por un lado, esbozan una
muy interesante teoria sobre las causas de la guerra al explicar que ellos, los
atenienses, la habian declarado por miedo, por afan de gloria y por interes.
Tres causas de la guerra, entonces, y no solo una. Por otro lado, les ofrecen
a los espartanos una descripcion de la situacion: nosotros tenemos la flota
mas poderosa del Peloponeso —dicen—; si nos enfrentan, los vamos a
derrotar. Y por tltimo, y como consecuencia de lo anterior, un consejo: no
nos enfrenten, evitense la guerra y la derrota, acepten nuestra dominacion
(que en griego se dice hegemonia), que tiene como base nuestras fuerzas
superiores, pero que aspira a ejercerse sin hacerlas efectivas sobre sus
bienes y sobre sus vidas, y vuelvan por las buenas al yugo de nuestra gran
ciudad. Que la enumeracion de las tres causas de la guerra no es una
anécdota sin importancia, sino una bien meditada teoria del propio
Tucidides, lo revela el hecho de que solo un par de parrafos después el
historiador vuelve a poner en boca de los delegados atenienses la referencia
a “la gloria, el temor y la conveniencia” como “las principales razones” de
la agresion de su ciudad sobre los discolos lacedemonios.

Este libro de Tucidides fue traducido al inglés en 1629, por un joven
humanista de correctisima formacion clasica, una formacion clasica que


mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado


habia adquirido en sus esmerados estudios de bachillerato en artes y de la
que abjuraria afios después en nombre del fervoroso racionalismo que
abrazaria en la década del cuarenta y que lo emparentaria con René
Descartes, con quien sostendria una rica correspondencia, y con Baruch
Spinoza, que seria su avido lector. Se trata —ya hemos escrito su nombre
previamente— de Thomas Hobbes, quien muchos aios mas tarde, en 1651,
de vuelta también de ese racionalismo entusiasta pero, al cabo, pasajero,
escribiria su obra mas famosa, el célebre Leviatan. Alli, el filosofo nacido
en la localidad de Malmesbury acufiaria una expresion muy importante:
“the natural state of mankind”, que suele traducirse al castellano como “el
estado de naturaleza”, aunque significa mas bien (no es dificil verlo) “la
condicion natural de la humanidad”. La diferencia no es poco significativa:
si the natural state of mankind fuera un estado o una situacion, podriamos
imaginarnoslo, como con demasiada frecuencia se nos ha ensefiado a
hacerlo, como una suerte de postal de un momento anterior a la historia, de
un tiempo anterior al tiempo, del que los hombres habriamos salido un buen
dia a través de la feliz idea de la firma de un contrato. Si, en cambio, the
natural state of mankind es la condicion natural de todos los seres humanos,
podemos representarnoslo, como deberiamos, no afuera nuestro y en algliin
punto incierto del pasado, sino adentro nuestro, como un conjunto de
disposiciones agresivas hacia los otros que, en ausencia de un poder
exterior capaz de limitarlas, nos llevaria a la guerra y a la destruccion
reciproca.

(Por queé? Pues por tres razones, escribe Hobbes en la frase central de
ese verdadero descenso dantesco a los infiernos que es el capitulo xiii del
Leviatan: por competencia (es decir, por causa de la busqueda de bienes),
por prudencia (es decir, por causa de la busqueda de seguridad) y por honor
(es decir, por causa de la busqueda de gloria). ;No es obvio que se trata de
la misma idea de Tucidides, de la misma santisima trinidad de causas de la
guerra que habia postulado el autor de la Historia de la Guerra del


mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado


Peloponeso, puesta ahora por su traductor de varias décadas atrés al
servicio de pensar, no las causas de las guerras entre las ciudades, entre los
pueblos, sino los moviles que llevarian a los hombres, si dieran rienda
suelta a sus impulsos naturales, a enfrentarse unos con otros? (Tres siglos
después, en una célebre carta dirigida a Einstein en el contexto de la
Primera Guerra Mundial, Sigmund Freud explicaria también que los
hombres y los pueblos se pelean no por una sola causa, sino “por toda una
rosa de los vientos de motivos”, entre los que el medico vienés destacaba el
“pan” —digamos: los “bienes”- y la “fama” —digamos: la “gloria”—. Justo
por eso, justo porque los motivos de pelea entre los hombres son tan
diversos y porque la guerra es, por lo mismo, una posibilidad siempre tan
cercana, es necesario que los hombres, que todos y cada uno de los
hombres, renuncien por completo a su soberania sobre sus propias vidas (en
esto consiste, en dos palabras, la firma del célebre contrato) y se entreguen
al poder absoluto e incondicionado de ese verdadero “dios mortal” —como
lo caracterizaba Hobbes— que es el Estado.

Hemos usado varias veces, en lo que llevamos escrito, las expresiones “el
hombre” o “los hombres” para aludir a los sujetos de la vida politica en los
que pensaron los antiguos griegos o autores como Hobbes o —jay!— como
Freud. No lo hemos hecho sin incomodidad. Mas bien, lo hemos hecho, lo
hacemos, para serialar una incomodidad. En sus Apuntes para las
militancias, escrito fundamental de las luchas politicas argentinas de estos
afos, Maria Pia Lopez indica que el uso de la letra “€” en el lenguaje que
suele llamarse “inclusivo” (les estudiantes, les profesores, les niries) no
resuelve ningiin problema (lo cual es evidente, e incluso puede agregarse,
como ya se ha hecho, que plantea unos cuantos), pero que se justifica por su
capacidad para visibilizar ese problema o esos problemas que —cierto— no


mourlasa
Resaltado


puede resolver. Es probable que sea la mejor defensa posible para el uso de
ese recurso lingiiistico y politico que ha renovado nuestros modos de leer,
de escuchar y, de tanto en tanto, de escribir. Andlogamente, pero —por asi
decir— al reves, en sentido exactamente inverso, utilizar (no, claro, cuando
hablamos nosotros, que preferimos no utilizar un universal que es también
un particular genérico, un particular genérico que, por asi decir, “ha ganado
la partida”, pero si cuando recordamos como hablaban, y sobre quiénes
hablaban, los antiguos griegos, Hobbes, Rousseau o Freud), utilizar —
decimos— las expresiones “el hombre” o “los hombres” no nos resuelve un
problema que escapa a nuestras fuerzas y a nuestras capacidades resolver (a
saber, el caracter genéricamente sesgado del mas de dos veces milenario
pensamiento politico del que somos hijos y herederos), pero se justifica,
creo, por su capacidad para visibilizar ese problema. Que es un problema
que, en cambio, no podriamos visibilizar ni ayudar ni ayudarnos a pensar
(al contrario: jsolo lo disimulariamos!) si optdramos, en nombre de una
correccion politica que no seria en este caso mas que un camino directo
hacia seguros errores de interpretacion histérica, por traducir “los hombres”
(insisto: cuando presentamos los pensamientos de Platon o de Aristoteles o
de Hobbes o de Rousseau o de Hegel o de Freud) por “los seres humanos”,
“la humanidad”, “los individuos”, “las personas” o “la ciudadania”, un
problema cuyas consecuencias sobre nuestro propio modo de entender las
cosas, por supuesto, tenemos la obligacion de pensar y de combatir, y sobre
el que autores y autoras muy sutiles y fundamentales para nuestro
pensamiento politico contemporaneo, entre quienes menciono apenas a la
notable filosofa canadiense Carole Pateman, han producido y siguen
produciendo una cantidad de reflexiones y de textos del mas alto interés.



Poder

Es un mal absoluto que el jefe de una nacion sea el enemigo nato de la libertad,
de la que deberia ser el defensor.

JEAN-JACQUES ROUSSEAU, CONSIDERACIONES SOBRE EL GOBIERNO DE
PoLonia

Casio: [...] jCuantas veces los siglos venideros /Veran representar nuestra
sublime escena /En paises y lenguajes aun desconocidos!

WILLIAM SHAKESPEARE, JULIO CESAR

El Leviatdn es, en el sentido mas alto y mas estricto de la palabra, un
panfleto. Es decir, no es un texto tedrico que busque explicarle a su lector
como fue que ocurrieron, alla afuera, en el mundo, tales o cuales cosas (que
los hombres salieron del estado de naturaleza, que firmaron el contrato, o lo
que sea), sino un texto performativo que busca producir, en su lector, un
efecto practico. ;[ De qué? Pues de obediencia. Lo que busca el Leviatan de
Hobbes, en efecto, es que los lectores, al haber aprendido a traves de la
lectura que la opcidn que enfrentan es la de obedecer o sucumbir, acepten
los mandatos de un poder ilimitado y absoluto como condicion misma para
preservar su vida. A diferencia de los pensadores de la Antigiiedad y de la
Edad Media, Hobbes sabe que el poder no radica en ningiin otro lugar que
en la obediencia que le presten aquellos sobre los que se lo ejerce, no tiene
ningun fundamento trascendente a esa observancia; y por €so, el objetivo
de su teoria politica es procurar para el poder esa sumision, tanto mas
necesaria cuanto que ese poder tiene que ser, para Hobbes, absoluto, y esto
en dos sentidos. Primero, en el de que no conoce limites y reclama una
obediencia también ilimitada. Segundo, en el de que, después de cumplido
el acto (tedrico, hipotético, conjetural) a través del cual los ciudadanos


mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado


firman el contrato y crean el Estado, no les reserva a esos mismos
ciudadanos ningiin lugar en absoluto en la vida politica de la comunidad.
Sobra decir que al postular semejante modelo, Hobbes estaba dando por
tierra, con total conciencia y conviccion, con una larga y rica tradicion.

A la cabeza de esa tradicion lucia, por cierto, el nombre de Aristételes,
filosofo griego del siglo iv antes de Cristo, de cuyo pensamiento politico me
gustaria destacar aca dos rasgos. Uno, que ya apuntamos, su reconocimiento
de la existencia, en el seno de cualquier comunidad politica, de conflictos
entre los intereses contrapuestos de grupos sociales diferentes y
enfrentados, entre los que Aristoteles, abriéndoles el camino a pensadores
posteriores como Maquiavelo y como Marx, habia identificado dos: los
ricos y los pobres. El otro, su creencia en que esos intereses contrapuestos
en el seno de la comunidad podian procesarse adecuadamente a través de un
régimen politico virtuoso. En efecto, inaugurando una tradicidn teorica que
seguirian después los republicanismos romano, renacentista y moderno,
Aristoteles sostenia la importancia fundamental de las instituciones como
mediadoras entre la voluntad de los distintos actores y las decisiones
politicas de los gobernantes. Aristoteles no creia que el mejor gobierno
posible fuera el de uno solo (que si ese solo gobernaba en pos del bien
comun se llamaba monarquia, y si lo hacia en pos de sus propios intereses
se denominaba tirania) ni el de unos pocos (que si eran los mejores y
gobernaban a favor de todos se llamaba aristocracia, y si se degradaban
para servir a sus propios intereses minoritarios se denominaba oligarquia),
sino el de todos, al que llamaba —ya escribimos esta palabra griega—
politeia.

El problema es que, en todas las ciudades conocidas, la mayor parte de
esos todos eran pobres, y que entonces el mero principio del nimero podria
producir el efecto de que esa mayoria pobre de la ciudadania, decidiendo en
favor de sus propios intereses, convirtiera al régimen politico en un
gobierno del bajo pueblo: en una democracia, de la que Aristoteles, como


mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado


todos los pensadores griegos de su tiempo, creia que habia que huir como
de la peste. ;Y entonces? Entonces, que habia que conseguir combinar
virtuosamente los principios, valores e instituciones de la oligarquia, que
era el gobierno de los ricos, con los principios, valores e instituciones de la
democracia, que era el gobierno de los pobres (de las mayorias, que eran
pobres), para obtener, gracias a esa mezcla impura, las mejores instituciones
posibles. Dos cosas, aqui, vale la pena destacar: una, esta interesantisima
idea, ubicada en las antipodas de cualquier tipo de idealismo filoséfico, de
que el mejor régimen politico es el que resulta de la combinacion virtuosa
de dos regimenes no virtuosos, sino, al contrario, corrompidos o injustos.
La otra, la posibilidad que nos ofrece la clasificacion aristotélica de las
formas de gobierno (tres justas: monarquia, aristocracia y politeia, y tres
desviadas: tirania, oligarquia y democracia) de identificar con mucha
claridad el mayor enemigo contra el que la tradicion republicana no dejaria
de combatir a lo largo de los siglos.

En efecto, si repasamos las bondades y los déficits de los seis tipos de
gobierno que nos presenta Aristoteles, y dicho ya que la politeia es el mejor
de todos, porque es el gobierno de todos para todos, resulta que ni en la
monarquia ni en la aristocracia deja de atenderse, aunque no sean fodos los
que manden, el bien comun de la ciudad, y que ni la oligarquia ni la
democracia, aunque sean ambos regimenes injustos, dejan de contribuir, a
través de la prudente combinacion de sus principios, valores e instituciones,
al disefio del mejor régimen posible. Solo uno de los seis regimenes de los
que nos habla el filésofo nacido en Estagira no tiene nada, nada, que decir a
favor de su compromiso con el bien comun de la res publica, y es —bien se
ve— la tirania, que es el gobierno de uno solo a favor de sus propios
intereses personales. De ahi que la discusion sobre la tirania haya ocupado
una parte importante de los debates republicanos de los siglos que
siguieron, en los que fueron legion los poetas, fildsofos y tedlogos que
postularon, como hizo célebremente John Locke en el Segundo Tratado


mourlasa
Resaltado


sobre el Gobierno Civil —su gran texto justificatorio de la revolucion que
estallaria en Inglaterra en 1688—, el derecho de los pueblos a la rebelion
contra los tiranos, y en los que incluso no faltaron los que recomendaran los
medios mas violentos (el asesinato de Julio César, en los idus de marzo de
44 antes de Cristo, funciono con frecuencia, en estas discusiones, como un
topico no por polémico menos recorrido) para sacarse de encima a €sos
odiosos personajes.

Entre todos estos escritos, se destaca por su sutileza y radicalidad el que
en 1548 escribié el joven estudiante de la Universidad de Paris Etienne de
la Boétie sobre lo que ¢l llamo6 “la servidumbre voluntaria”, un poderoso
discurso en el que se trata el problema del poder mirando a su opuesto
complementario: la obediencia de aquellos que, acatdndolo, lo confirman y
(ya usamos esta palabrita) legitiman. De la Boétie deplora la pérdida de la
libertad de los hombres sometidos al arbitrio del poder, pero no deja de
destacar que esta pérdida es el resultado de una voluntaria renuncia de esos
hombres a su libertad: de una gozosa aceptacion de la tirania. ;Como —se
pregunta— sino suponiéndola elegida, podria explicarse esa servidumbre de
millones de hombres (De la Boétie estd pensando en Francia) a uno solo?
LY por qué esos hombres habrian de elegir esa servidumbre? Es facil ver
que para De la Boétie —igual que un siglo mas tarde para Hobbes— no tiene
sentido la clasica distincidn entre soberano legitimo y tirano. Para Hobbes
no la tendréd porque el soberano ha sido investido del poder que tiene para
garantizar la vida de sus stibditos, y ninglin precio es excesivo en relacion
con ese bien superior: la distincion entre soberano legitimo y tirano es un
artificio de los sediciosos para sugerir que a veces puede ser valido
desobedecer. Para De la Boétie no la tiene porque todo soberano priva de la
libertad a sus suibditos, y ninglin premio es suficiente para justificar esa
renuncia: la distincion entre soberano legitimo y tirano es un artificio de los
débiles para sugerir que a veces vale la pena perder la libertad. Para
Hobbes, en fin, la distincion entre soberano y tirano no tiene sentido porque


mourlasa
Resaltado


ningun soberano es un tirano; para De la Boétie, porque todo soberano lo
es.

.Y por qué los hombres estan dispuestos a entregarle al soberano, al
tirano, al Uno —como escribe De la Boétie— esa libertad? Pues porque al
hacerlo se legitiman ellos mismos para ejercer, por su parte, sobre otros que
son alin mas pequeios que ellos, sus propias “pequeiias tiranias” que
reclamaran de esos otros, por su parte, su propia obediencia y la renuncia a
su propia libertad. Asi, todo a lo largo de la escala de las jerarquias
politicas, lo que ve De la Boétie es el funcionamiento de lo que llama una
“cadena de pequeiias tiranias” sostenida, “de abajo hacia arriba”, sobre la
aceptacion gozosa de esas pequeias tiranias por parte de quienes las
padecen, todo ello conduciendo a sostener el poder del que esta en la cima
de todo el edificio. De donde, también, la clave de lo que De la Boétie pide
a sus lectores que hagan: nada. Nada. No organizarse para derrocar al tirano
y poner en su lugar a otro. No emboscarlo en alguna noche oscura ni
conducirlo bajo engafios a alguna esquina donde liquidarlo a pufialadas.
Nada. No ejercitar el poder de cada uno sobre quienes estdn aiin mas abajo
en la escala de las jerarquias politicas y ver entonces como todo el edificio
de 6rdenes y prepotencias que esta mas arriba se cae de un golpe por su
propio peso. En cierto sentido, el didlogo entre las obras de Etienne de la
Boétie y de Thomas Hobbes inaugura las grandes corrientes del
pensamiento politico moderno. La teoria de la soberania de Hobbes est4 en
la base de la mayoria de los pensamientos que a lo largo de los ultimos tres
siglos y medio pensaron los problemas del orden politico; la invitacion a la
desobediencia de Etienne de la Boétie, en el punto de partida de algunas de
las grandes tradiciones libertarias cuyos ecos llegan hasta nuestros dias.


mourlasa
Resaltado


A comienzos del siglo xix, en una pequeiia aldea de burdcratas, de
sacerdotes y de mercaderes ubicada muy lejos de las tierras donde pensaron
y escribieron los autores a los que hasta aqui nos hemos venido refiriendo
en este libro, un joven abogado, politico y publicista, inquieto y entusiasta,
advertia: “Si los pueblos no se ilustran, si no se vulgarizan sus derechos, si
cada hombre no conoce lo que vale, lo que puede y lo que se le debe,
nuevas ilusiones sucederan a las antiguas, y después de vacilar algin
tiempo entre mil incertidumbres, sera tal vez su suerte mudar de tiranos sin
destruir la tirania”. Es evidente la presencia en este texto del espiritu de
aquel otro joven, De la Bo¢tie, a quien Montaigne habia dedicado uno de
sus cé¢lebres Ensayos, y cuyo libelo habia seguido desde mediados del

siglo xvi un curso tortuoso —en cuya historia, por cierto, “abundan los
hiatos”, los puntos ciegos y las preguntas sin respuesta— entre las manos y
entre los escritos de los grandes pensadores europeos de la libertad. Un De
la Boétie pasado, en esta frase de gran estilo que acabamos de transcribir,
por el edificante espiritu del Siglo de las Luces. Un De la Boétie, para
decirlo asi, pasado por Voltaire. El autor de la frase que citamos es Mariano
Moreno, quien, con parrafos de este tenor, introducia en el Rio de la Plata la
lectura de E/ contrato social, del ciudadano de Ginebra Jean-Jacques
Rousseau.



Estado

El siglo xix tiene una madre augusta, la Revolucion francesa.

VicTtorR HUGO, WILLIAM SHAKESPEARE

A diferencia de Novalis, a Hegel no le interesa la belleza del Estado, sino su
verdad.

ERNST CASSIRER, EL MITO DEL ESTADO

La libertad consiste en convertir al Estado de érgano erigido por encima de la
sociedad en un 6rgano completamente subordinado a ella.

CARLOS MARX, CRITICA DEL PROGRAMA DE GOTHA

El historiador inglés Quentin Skinner nos ha ensefiado a prestar atencion a
los cambios de significado de las palabras a lo largo de los siglos, y a
prevenirnos de la tentacidon de producir lecturas anacrdnicas de textos de
cuya escritura y de cuyas primeras lecturas nos separa, a veces, mucho
tiempo. Considerando una frase que a cierta altura de El principe estampa
Maquiavelo, que dice que “el principe debe mantener su estado”, il suo
stato, Skinner advierte el error que significaria leer esa frase como si en ella
la palabra “estado” tuviera ya el significado que solo adquiriria, en el
lenguaje politico de Occidente, gracias a una larga y compleja evolucion.
No: en la interesante frase del secretario florentino, dice Skinner, stato
quiere decir, simplemente, status: estado, condicidon (recordara el lector que
previamente deciamos que la expresion “the natural state of mankind”,
caracteristica del contractualismo inglés mas de un siglo posterior al
opusculo de Maquiavelo, indicaba también la “condicion natural” de los
hombres o de la humanidad), y la indicacidén de que el principe debe
mantener su estado quiere decir apenas que el principe debe mantener su



condicion. ¢ Su condicidon de qué? jPues de principe! Que el principe, en
otras palabras, debe mantener su poder. Cuidado, dice Skinner, con hacer
de una teoria renacentista sobre el poder una teoria moderna sobre las
instituciones!

El principe debe mantener su condicion, entonces. Su estado. De
acuerdo. El problema (y no es un problema abstracto, sino concreto: lo
veiamos recién cuando recorddbamos los alegatos contra los tiranos, contra
tyrannos —como se lee en el titulo de un famoso opusculo de esos mismos
siglos europeos—, que organizan parte de la literatura politica europea de ese
tiempo) es qué pasa cuando, para que el principe pueda mantener su estado,
el pueblo debe perder o ver degradarse el suyo. Cuando, para que el estado
o la condicion del principe sean buenos, la vida del pueblo debe ser una
sucesion de sufrimientos. Cuando, para que el principe esté bien, el pueblo
debe estar mal. Aparece entonces, aqui, la pregunta, no por el estado del
principe, sino por el estado del pueblo, que tanto los miembros de ese
pueblo como muchos de los tedricos que escribieron a favor de su causa
tenian buenos motivos para no juzgar menos importante que el estado de
aquel. Asi, vemos aparecer, en el seno de un mismo cuerpo politico, no un
estado, sino dos. O tres, o mas...: el del principe, el del pueblo, el del
clero... Bien se ve que se anuncia aqui, en estos usos del lenguaje politico
del Renacimiento europeo, la evolucion de los usos del lenguaje, o de los
lenguajes, que nos llevara a hablar, en los siglos siguientes, de distintos
“estamentos” enfrentados en el seno de una sociedad (la palabra
“estamento” es una categoria fundamental en los textos clasicos de la
sociologia politica), o de los famosos tres “estados™ que se enfrentarian tres
siglos mas tarde en las jornadas de la Revolucion francesa.

Pero una sociedad con dos, tres o mas “estados”, estamentos, grupos
sociales o politicos distintos y enfrentados, y enfrentados a veces muy
radical y hasta muy violentamente, es un problema: la historia de las
sociedades europeas de los siglos xvi y xvii es la historia de una cantidad de


mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado


guerras civiles a veces muy luctuosas, que hacian imposible la vida misma
de las (nacientes) comunidades nacionales y que parecian reclamar a gritos
una teoria politica del orden que debia imponerse después de tanta sangre
derramada. Al autor de esta teoria del orden ya lo hemos visto aparecer, y
mas de una vez, en estas paginas: a mediados del siglo xvii, Thomas
Hobbes postulo la idea de un poder absoluto (y de una obediencia a ese
poder, como ya vimos, igualmente incondicionada), no de un individuo, no
de un aventurero decidido o afortunado, sino de una institucion (una
institucion que después podia o debia, por su parte, ser representada por un
hombre: la doble teoria de la representacion de Hobbes quiere que los
ciudadanos sean representados por una institucion, y que esa institucion sea,
después, representada por un soberano), una institucion que pudiera ponerse
por encima de todos los “estados” en los que se fraccionaba la inestable
vida politica de la Inglaterra de su tiempo. Cuando quiso ponerle un nombre
a esta institucion fundamental, garante de la paz social y de la posibilidad
misma de la vida en comun de las personas, Hobbes no encontré ninguno
mejor que el que surgia con naturalidad de dos siglos de luchas sin cuartel
en su pais y en toda Europa: la llamd, pero ahora en singular, y con
mayuscula, Estado.

Con la obra monumental de Hobbes se abre un periodo, en la historia de
las ideas politicas de Occidente, en que el Estado no solo ocupara un lugar
central, sino que se ubicara, en la consideracion de todo el mundo, del lado
de las fuerzas positivas que hacen posible o garantizan la vida de los
ciudadanos, su bienestar, su libertad y sus derechos. Sin Estado —escribia
Hobbes—, sin Leviatan (que es el apodo del Estado: el nombre del monstruo
biblico en el que Hobbes se inspira para expresar el caracter omnimodo,
majestuoso, “magnifico”, que debia tener esa institucion de instituciones
que era el Estado) no hay navegacion de los rios, ni industria, ni comercio,
ni sociedad. Sin Estado estariamos en aquella situacion de guerra de todos
contra todos a la que nos conducen, como ya vimos, nuestros agresivos


mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado


impulsos naturales, y de la que solo el temor comun a un poder absoluto
puede mantenernos a distancia. Cuando, a lo largo del siglo y medio que
siguid, las luchas de los pueblos y las evoluciones del pensamiento tedrico
en las ya un poco mas consolidadas naciones europeas —y después también
americanas— fueron haciendo posible y necesario agregar a la lista de bienes
que las sociedades debian preservar, mas alla de la vida de sus miembros,
un creciente numero de libertades y derechos, siempre se entendid que era
bajo la autoridad y gracias a la actividad del gobierno del Estado que los
ciudadanos podian gozar con mayor seguridad de esas mercedes.

A comienzos del siglo xix, cuando todavia resonaba en todas partes el
estrépito de la Revolucion francesa, el filosofo aleman George W. F. Hegel
llevo a su culminacion esta ponderacion positiva del Estado que habia
caracterizado el ultimo siglo y medio de pensamiento politico europeo. Y
esto en los dos sentidos de la palabra “culminacion”. Primero, porque llevo
esa idea a su expresion mas alta. En efecto, en sus Principios de Filosofia
del Derecho Hegel escribio que el Estado es la forma ultima, mas racional y
mas organizada que asume una comunidad nacional cuando esta alcanza el
estadio mas elevado de su autodesarrollo. Hegel lo dice con una férmula
epigramatica y muy célebre. El Estado, dice, es “la realizacion de la idea
¢tica”: es la comunidad, sujeto racional y autoconsciente de la historia,
juridicamente organizada. Pero esta formula de Hegel lleva a su
culminacion el pensamiento estatalista europeo anterior a €l también en el
segundo sentido de que, después de €1, ya nadie mas pens6 de esa manera.
En un sentido importante, Hegel, el mas estatalista de los pensadores
europeos de la modernidad, fue también el Gltimo: el Gltimo que sostuvo
que era de la mano del Estado que podian garantizarse y expandirse las
libertades y los derechos de los ciudadanos y del pueblo. Después de €l, y
contra €l, todos los pensamientos favorables a la libertad y a los derechos
hicieron del Estado uno de los obstaculos —y, a menudo, el enemigo


mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado

mourlasa
Resaltado


principal— que los individuos, las clases sociales o los pueblos debian
superar en el camino hacia su emancipacion.

Asi, el marxismo pensoé al Estado como una superestructura al servicio
de la reproduccion de un sistema social desigual e injusto, el liberalismo lo
considerd una maquina de violar las libertades y avasallar los derechos
fundamentales de los ciudadanos, el anarquismo lo representé como un
instrumento de disciplinamiento de la sociedad y el autonomismo lo reputd
como un odioso mecanismo de heteronomizacion de la conciencia de los
individuos y de los grupos. Todas esas tradiciones de pensamiento cargaron
al Estado con una pesada valencia negativa, y supusieron, desde mediados
del siglo xix hasta hoy, que era contra él que debian dirigirse las energias
politicas emancipatorias. En el medio, sin embargo, el Estado no dejo de
conocer un cierto momento de revitalizacion practica y de correlativa
reivindicacion tedrica: en los paises capitalistas noroccidentales, entre los
afios de la salida de la gran depresion de 1929 y la crisis del petroleo de
1973, seguida por la gran revolucion conservadora de los ochenta; en
América Latina, en los afios durante los que —entre la Revolucién mexicana
de 1910 y el ultimo ciclo de dictaduras en la década del setenta— se
extendieron las distintas experiencias populistas del siglo xx, asi como,
despu¢s de los gobiernos neoliberales del ultimo cuarto de ese siglo, las
neopopulistas de los tres primeros lustros del siglo xxi.

LY entonces? ;Debemos condenar al Estado y suponerlo parte de los
problemas que nuestras sociedades deben superar, 0 mas bien celebrarlo y
postularlo como parte de las soluciones para esos problemas? Es posible
que ni una cosa ni la otra, o mejor todavia: que las dos. Por supuesto que
tienen razon los criticos del Estado al sefialar su complicidad con formas
muy odiosas de opresion de personas, de grupos y de clases, pero por


mourlasa
Resaltado


supuesto que también la tienen quienes sefialan que “del otro lado”, por asi
decir, del Estado no suele ser facil encontrar el reino de la libertad n1 de la
autonomia individual o colectiva finamente realizadas, sino mas bien el
espectaculo de la dominacion inclemente de las puras fuerzas de los
poderosos o del mercado. Sin que sea posible dirimir aqui este problema
enorme, si importa dejar establecido que necesitamos (y que es
posiblemente uno de los grandes déficits de nuestras ciencias sociales y
politicas que todavia no tengamos) una teoria sobre el Estado capaz de
comprender y tematizar su condicion de monstruo bifronte mas bien que de
instrumento exclusivo de opresion o de liberacion, y una practica politica
sobre el Estado capaz de potenciar su dimension emancipatoria volviéndolo
menos lejano, menos injusto, menos secreto y mas democratico. La
importancia de esta Ultima palabra justifica que nos detengamos ahora, ya
para terminar este recorrido, sobre su historia y sobre los desafios que
plantea a nuestra vida politica presente.



Democracia

Sentados en reunion, en asambleas, teatros, tribunales, campamentos, o en
cualquier otra concentracion publica del pueblo, censuran o alaban con gran
alboroto lo que se dice o lo que se hace, exagerados siempre en sus gritos
tumultuosos...

PLATON, REPUBLICA

Los pueblos cristianos ofrecen hoy dia un espectaculo aterrador: el movimiento
que los arrastra ya es bastante fuerte para no poder ser contenido, y no es ain
suficientemente rapido para desesperar de dirigirlo.

ALEXIS DE TOCQUEVILLE,LA DEMOCRACIA EN AMERICA

Las condiciones contemporaneas plantean una doble exigencia en el plano
nacional. Por un lado, el ejercicio de la responsabilidad en el plano externo: el de
la soberania; por el otro, el de la autonomia en el plano interno: el de la
ciudadania.

GABRIEL COHN

La palabra “democracia” es —ya lo sabemos— una voz afieja. La inventaron
los antiguos griegos hace una punta de afios, pero sus mayores pensadores,
como vimos, nunca se llevaron bien con ella, y esto por dos razones. A una
ya la conocemos: la democracia es el gobierno del pueblo, pero como en
todas las ciudades conocidas la mayor parte del pueblo es pobre, el puro
gobierno del pueblo solo puede ser, finalmente, el gobierno del populacho.
La otra razon nos la ofrece el historiador argentino Julian Gallego: el
principio de la democracia, la soberania del pueblo, implica que la voluntad
del pueblo expresada en una asamblea ciudadana vale mas que las leyes
escritas de la ciudad, y esto es el principio mismo de la anarquia: equivale a
decir que las ciudades se han quedado sin leyes en absoluto. Asi, mas que
un tipo de gobierno corrompido, inadecuado o injusto, la democracia



deberia ser considerada la negacion misma de cualquier gobierno, la falta
de cualquier principio de organizacion de la vida colectiva. Por una razén y
por la otra, la democracia fue una “mala palabra” para el pensamiento
politico de los antiguos griegos, y lo que aqui queria sefialar es que no dejo
de serlo durante veinticuatro de sus veinticinco siglos de militancia en los
lenguajes politicos de nuestras sociedades. Desde los tiempos antiguos
hasta comienzos del siglo xx, en efecto, la palabra “democracia” tiene como
sentido dominante uno que combina el temor a la irracionalidad y a la falta
de preocupacion por el bien comun del bajo pueblo, y el temor a los
tumultos y al desorden.

Fue recién después de la Primera y —sobre todo— de la Segunda Guerra
Mundial que la palabra “democracia” adquirid, en el lenguaje politico
dominante en Occidente, la buena fama y el prestigio general que atin hoy
la cortejan, cierto que de la mano de un movimiento que la condujo de
aludir a la participacion activa de las clases populares en el manejo de la res
publica a nombrar apenas un sistema de renovacion de las é€lites
gobernantes por medio del voto universal. Eso, y el compromiso de los
gobiernos asi elegidos de respetar un conjunto minimo de libertades y
garantias de sus ciudadanos, constituye en efecto el ntcleo de la
autorrepresentacion de las orgullosas democracias de los paises avanzados
de nuestro hemisferio frente a los totalitarismos que conocieron varios
paises europeos en el siglo pasado y, también, con no poca frecuencia,
frente a los gobiernos de un pufiado de naciones mas remotas,
especialmente asiaticas, sobre las que las grandes potencias soi disants
democraticas no dejan de pretextar sus mas o menos grotescos zarpazos
imperiales a traveés de retoricas que recogen la suma de todos los prejuicios
que Occidente ha construido sobre su “otro”, desde la Cyropaedia de
Jenofonte hasta las Cartas persas del baron de Montesquieu y mas aca.

Y esa fue también la idea sobre la democracia que presidio el clima de la
discusion politica y tedrica en la Argentina y en la América Latina de las



posdictaduras y de la reconstruccion institucional. En efecto, durante esos
afos de la “transicion” a la democracia, esta Gltima palabra funciono, lejos
de cualquier referencia a ninguna forma de intervencion tumultuosa del
bajo pueblo en el gobierno de la cosa publica, como el nombre de lo que se
solia llamar un “sistema de reglas de juego” que se esperaba que permitiera
dirimir los conflictos entre los distintos actores sociales y politicos sin
alterar la concordia universal. Por supuesto, el acuerdo general sobre este
punto no impedia que hubiese interesantes discusiones sobre las
caracteristicas que debia tener ese sistema de reglas de juego, que algunos
preferian organizado en torno al principio “vertical” de la representacion,
en virtud del cual los ciudadanos —como reza nuestra Constitucion Nacional
en la estela de las ensefianzas de El Federalista de Hamilton, Madison y
Jay— no deliberan ni gobiernan sino por medio de sus representantes, y otros
querian que contemplara un lugar mas destacado para el principio
“horizontal” de la participacion (como dice la ya mencionada Carole
Pateman: “deliberativa y activa”) de los ciudadanos en la discusion de los
asuntos publicos. Entre estos dos principios no hay, por supuesto, una
contradiccion radical, pero si, por lo menos, una evidente tension: quizas el
modo en que se resuelva este tension, la capacidad que tengamos para
democratizar nuestra democracia (una democratizacion que no deberia serlo
solo de nuestro sistema politico, sino también, como ya sugerimos, de
nuestro Estado) constituya uno de los grandes problemas politicos de
nuestro presente.

El otro problema politico que enfrentan las ciudadanias de nuestros
paises, en el marco de las democracias que tenemos, es la capacidad que
tengan esas democracias de garantizar para esas ciudadanias un creciente
numero de libertades y de derechos. El primero de esos dos asuntos, el de
las libertades, tiene una larga presencia en la historia del pensamiento
politico, y no ha dejado de ocupar a muchos de los autores que nos han
acompafiado en estas paginas, los que nos permiten identificar tres grandes



tipos de libertad. Una, la libertad que podemos llamar “liberal”, es la
libertad de los ciudadanos frente a los poderes exteriores a ellos que pueden
sofocarla o conculcarla: el del Estado, por supuesto, pero también el de la
Iglesia, el de las corporaciones, el del mercado, el de la opinion publica.
Otra, la libertad que podemos llamar “democratica”, es la libertad de los
ciudadanos para intervenir activamente en el espacio publico de
discusiones sobre los problemas colectivos y de toma de decisiones en torno
a ellos. Y la tercera, la libertad que podemos llamar “republicana”, es la
libertad colectiva del pueblo frente a los poderes que obstaculizan su
realizacion. No pues la libertad entendida como cosa individual, sino la
libertad entendida como cosa publica, como parte de la res publica sobre la
que venimos conversando desde las primeras paginas de este libro, porque
es la libertad que reclamamos cuando entendemos que nadie, que ningun
ciudadano, que ningtn individuo, puede ser libre en el seno de una
comunidad que no lo es.

Estas tres formas de la libertad no son, por supuesto, excluyentes (mas
bien todo lo contrario: suelen apoyarse y reclamarse mutuamente), pero son
distintas. Quizas uno de los rasgos que distinga con mas fuerza la tercera de
las dos anteriores sea que si para el despliegue de estas el Estado —la fuerza
o los poderes del Estado— suele constituir un obstaculo o puede, de forma
verosimil, ser representado como un limite (de hecho, es muchas veces
contra esas fuerzas o esos poderes del Estado o de su gobierno que se
levanta la reivindicacién de esas libertades ciudadanas), la libertad
republicana del pueblo —que es la libertad de ese pueblo frente a actores tan
poderosos como pueden serlo una potencia extranjera, un ejército invasor o
un organismo financiero internacional— suele por el contrario requerir las
capacidades del Estado (de un Estado que, para estar a la altura de este
desafio, debe estar gobernado al servicio de los intereses colectivos de ese
pueblo, lo cual no es necesario aclarar que no siempre es el caso) como el
instrumento necesario para su realizacion. En cualquier caso, lo que



querriamos sugerir es que, de acuerdo a nuestros modos contemporaneos de
representarnos la idea de democracia, un régimen politico de este tipo sera
tanto mas fuerte y mas robusto cuanto mas consiga estimular y garantizar
estos tres tipos de libertad.

El segundo de los asuntos que planteabamos, el de los derechos, presenta
muchas mas dificultades, empezando por la de poder determinar el preciso
estatuto de esa palabra o de lo que esa palabra nombra: un conjunto de
posibilidades vitales de lo mas variadas que, en una sociedad injusta, estan
siempre desigualmente distribuidas, pero que, al mismo tiempo, nos parece
un escandalo, nos parece que no puede ser, nos parece que no hay derecho,
a que no sean realidades ciertas y efectivas para todo el mundo. Declaramos
entonces (los pueblos, a través de las leyes que dictan sus representantes,
declaran) que tal o cual cosa es un derecho. Declaramos los derechos, en
efecto, como se declaran el amor, los bienes, la verdad o la guerra. Pero al
amor se lo declara porque se lo siente, a los bienes porque se los tiene, a la
verdad porque se la sabe y a la guerra para que tenga lugar. ;Por qué o para
qué declaramos un derecho? Porgue nos parece escandalosa la distribucion
desigual de posibilidades vitales que deberian estar mas democraticamente
distribuidas, porque pensamos, creemos, sostenemos que todos los seres
humanos somos iguales, y nos afrenta la verificacion de hasta qué punto, en
las sociedades injustas en las que vivimos, no lo somos. Y para que,
merced al despliegue de las politicas publicas activas al que la declaracion
de cierta cosa como un derecho obliga a las autoridades del Estado (si esas
autoridades no entienden que la declaracion de cierta cosa como un derecho
les habla y las obliga a ellas en primer lugar, esa declaracion, por
emocionante que pueda resultarnos, no pasa de ser perfectamente abstracta),
podamos serlo un poco mas.



Vivimos —ya lo dijimos— en sociedades desiguales: injustas. EI mero hébito
de hacerlo nos conduce con frecuencia a naturalizar esas desigualdades y a
no percibirlas como injustas, sino, si acaso, como inevitables. Llamamos
ideologia al tipo de pensamiento que nos hace legitimar las injusticias del
presente presentandonos lo artificial como natural, lo contingente como
necesario y lo historico como eterno. Frente a estas cansinas habitualidades,
la postulacion de la igualdad que esta en la base de la reivindicacion de
cualquier derecho como derecho introduce un saludable desacomodamiento,
un desacostumbramiento, un escandalo (*“el escandalo de la igualdad”, dice
un filosofo francés contemporaneo) que es la savia vital del tipo de
democracia dinamica, progresiva (no resignada ni adaptada a ningiin molde,
sino inquieta y abierta en infinitas nuevas direcciones), que aqui querriamos
postular. Una democracia liberal, popular, republicana y emancipatoria,
alejada de cualquier acomodamiento administrativo o gerencial, y atenta al
murmullo o al grito de lo que en este libro hemos llamado politica. Que
quizas pueda pensarse exactamente como la capacidad para seguir
experimentando —por debajo o por detras de las instituciones, las practicas y
los pensamientos que reproducen la injusticia— ese dichoso escadndalo de la
igualdad.

Melipal (Bariloche) - Urca (Coérdoba), enero de 2020



Referencias bibliograficas

Abensour, Miguel (1998). La democracia contra el Estado (trad.: Eduardo
Rinesi). Buenos Aires: Colihue.

Aristételes (2005). Politica (trad.: Maria Isabel Santa Cruz y Maria Inés
Crespo). Buenos Aires: Losada.

Cicerén, Marco Tulio (1991). Sobre la repiblica (trad.: Alvaro D’Ors).
Buenos Aires: Gredos.

De la Boétie, Etienne (2014). Discurso sobre la servidumbre voluntaria
(trad.: Alejandra Gonzélez). Buenos Aires: Colihue.

Eagleton, Terry (1997). Ideologia: una introduccion (trad.: Jorge Vigil
Rubio). Barcelona: Paidos.

Freud, Sigmund (2003). “Consideraciones de actualidad sobre la guerra y la
muerte”. En Obras Completas (trad.: Luis Lopez-Ballesteros), tomo 2,
pp- 2101-2107. Buenos Aires: El Ateneo.

Gallego, Julian (2018). La anarquia de la democracia. Asamblea ateniense

y subjetivacion del pueblo. Buenos Aires: Mifio y Davila.

Hamilton, James; Madison, Alexander y Jay, John (2001). E! federalista
(trad.: Gustavo R. Velasco). México: fce.

Hegel, George W. F. (1987). Principios de Filosofia del Derecho (trad.:
Alfredo Llanos). Buenos Aires: Siglo Veinte.

Hobbes, Thomas (1983). Leviatan (trad.: Carlos Mellizo). Madrid: Alianza.

Lefort, Claude (1981). ; Permanece lo teologico-politico? Buenos Aires:
Hachette.



Locke, John (1990). Segundo Tratado sobre el Gobierno Civil. Un ensayo

acerca del verdadero origen, alcance y fin del Gobierno Civil (trad.:
Carlos Mellizo). Madrid: Alianza.

Lopez, Maria Pia (2019). Apuntes para las militancias. Feminismos:

promesas y combates. Buenos Aires: eme.

Loraux, Nicole (2012). La invencion de Atenas. Historia de la oracion
funebre en la “ciudad clasica” (trad.: Sara Vassallo). Buenos Aires: Katz.

Maquiavelo, Nicolds (2013). El Principe (trad.: Ivana Costa). Buenos Aires:
Colihue.

Marx, Carlos y Engels Federico (1974). Obras Escogidas. Moscu:
Progreso.

Montesquieu (1992). Cartas persas (trad.: Maria Rocio Mufioz). México:
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Pateman, Carole (1985). The problem of political obligation. A critique of
liberal theory. Berkeley: University of California Press.

——(1995). El contrato sexual (trad.: Maria L. Feverias). Barcelona-
México: Anthropos-uam.

Ranciere, Jacques (2003). El filosofo y sus pobres (trad.: Marie Bardet y
Nathalie Goldwaser). Los Polvorines: ungs-inadi.

Rousseau, Jean-Jacques (2011). Del contrato social o Principios del
Derecho politico (edicidon facsimilar). Cordoba-Los Polvorines: unc-ungs.

Siperman, Arnoldo (2008). La ley romana y el mundo moderno. Juristas,
cientificos y una historia de la verdad. Buenos Aires: Biblos-Deseo de
Ley.

Skinner, Quentin (2003). El nacimiento del Estado (trad.: Mariana de
Gainza). Buenos Aires: Gorla.



Tucidides (1989). Historia de la guerra del Peloponeso (ed.: Luis M. Macia
Aparicio). Madrid: Akal.

Weber, Max (2014). Economia y sociedad (trad.: Juan Roura Parella,
Eugenio Imaz, Eduardo Garcia Maynez, José Ferrater Mora y Francisco
Gil Villegas). México: fce.

Me gustaria indicar, adicionalmente, que he aprovechado en el texto

precedente las ensefianzas de varias excelentes tesis de grado y de posgrado

de la Licenciatura en Estudios Politicos y de la Especializacion en Filosofia

Politica presentadas y defendidas en los ultimos afios en esas carreras de la

ungs. Se trata sobre todo (aunque no unicamente) de los importantes

trabajos de Jésica Rojas sobre la idea de igualdad de Jacques Ranciere
como prisma para pensar los procesos de democratizacion (2017), de Lucia

Vinuesa sobre las formas del pensamiento sobre la emancipacion en la

discusion politica francesa contemporanea (2018), de Lucas Franco sobre

las continuidades entre el drama shakespeareano y la filosofia de la historia
de George W. F. Hegel (2018), de Luciano Ivan Rossi sobre los milenarios
encadenamientos y las notables persistencias del pensamiento politico
dominante en Occidente sobre la “cuestion oriental” (2019) y de Cristian

Giambastiani sobre el lugar subalterno de la mujer en la cultura griega y el

modo en que en el Agamenon de Esquilo puede encontrarse una fuente para

una discusion sobre las formas de subjetivacion en el régimen politico

correspondiente a esa cultura (2020).

Para seguir leyendo

Se indican a continuacion un conjunto de textos que pueden ser Utiles para
los lectores y las lectoras que quieran seguir leyendo sobre los asuntos
expuestos en este libro, que apenas constituye una posible introduccion a
una cantidad enorme de discusiones y problemas. El listado que sigue
incluye algunos textos clasicos del pensamiento sobre la politica (que a lo



largo de los siglos se ha formulado en los géneros y estilos mas diversos: es
obvio que la politica no es el dominio exclusivo de ninguna “disciplina’)
que, por distintas razones, no fueron incluidos en el recorrido precedente,
asi como un conjunto de obras contemporaneas que pueden arrojar algunas
lineas de luz sobre el conjunto infinito de cuestiones que forman parte del
problema de “la politica” tal como aqui hemos propuesto pensarlo.

Arendt, Hannah (1997). ;Qué es la politica? (trad.: Rosa Sala Carbo).
Barcelona: Paidos.

Berlin, Isaiah (1988). Cuatro ensayos sobre la libertad (trad.: Belén Urrutia,
Julio Bayon y Natalia Rodriguez Salmones). Madrid: Alianza.

Bobbio, Norberto (1987). La teoria de las formas de gobierno en la historia
del pensamiento politico (trad.: José F. Fernandez Santillan). México: fce.

Bobbio, Norberto y Bovero, Michelangelo (1986). Sociedad y Estado en la
filosofia moderna. El modelo iusnaturalista y el modelo hegeliano-
marxiano (trad.: José Florencio Fernandez Santillan). México: fce.

Bobbio, Norberto; Mateucci, Nicola y Pasquino, Gianfranco (dirs.) (1993).
Diccionario de Politica (redactores de la edicion en espafiol: José Arico,
Marti Soler y Jorge Tula). México: Siglo XXI.

Butler, Judith (2006). Vida precaria. El poder del duelo y la violencia (trad.:
Fermin Rodriguez). Buenos Aires: Paidos.

Esquilo (2008). Tragedias (trad.: Fernando Segundo Brieva Salvatierra).
Buenos Aires: Losada.

Gonzélez, Horacio (2018). La Argentina manuscrita. Buenos Aires:
Colihue.

Gramsci, Antonio (1984). Notas sobre Maquiavelo, sobre la politica y sobre
el Estado moderno. Buenos Aires: Nueva Vision.

Griner, Eduardo (1997). Las formas de la espada. Buenos Aires: Colihue.



Habermas, Jiirgen (1994). Historia y critica de la opinion publica. La
transformacion estructural de la vida publica (trad.: Antonio Doménech).
Barcelona-México: gg.

Hunziker, Paula y Smola, Julia (eds.) (2010). El tiempo, la politica y la
historia. Los Polvorines: ungs.

Koselleck, Reinhart (1982). Critica y crisis. Un estudio sobre la

patogenesis del mundo burgués (trad.: Rafael de la Vega y Jorge Pérez de
Tudela). Madrid: Trotta.

Lefort, Claude (1988). Las formas de la historia. Ensayos de antropologia
politica (trad.: Enrique Lombera Pallares). México: fce.

Maquiavelo, Nicolés (1996). Discursos sobre la primera década de Tito
Livio (trad.: Ana Martinez Arancén). Madrid: Alianza.

Martin, Jos¢ Pablo y Suazo, Gisela (comps.) (2006). La politica, las
palabras y la plaza. Los Polvorines-Buenos Aires: ungs-Del Estante.

Montaigne, Miguel de (1984). Ensayos (trad.: Juan G. de Luaces). Buenos
Aires: Orbis.

Montesquieu (1993). Del espiritu de las leyes (trad.: Mercedes Blazquez y
Pedro de Vega). Barcelona: Altaya.

Nussbaum, Martha (2003). La fragilidad del bien. Fortuna y ética en la
tragedia y la filosofia griega (trad.: Antonio Ballesteros). Madrid:
Machado.

Platon (1980). Republica (trad.: Antonio Camarero). Buenos Aires: Eudeba.

Shakespeare, William (1999). Julio César (trad.: Alejandra Rojas). Bogota:
Norma.

Spinoza, Baruch (1985). Tratado teologico-politico (trad.: Julian Vargas y
Antonio Zuzaya). Madrid: Tecnos.



Strauss, Leo (2006). La ciudad y el hombre (trad.: Leonel Livchits). Buenos
Aires: Katz.

Torres, Sebastian (2013). Vida y tiempo de la republica. Contingencia y
conflicto politico en Maquiavelo. Los Polvorines: ungs.

Vernik, Esteban (coord.) (2018). Actualidad de la nacion. Materia y
memoria de la vida popular. Los Polvorines: ungs.

Vilas, Carlos Maria (2013). El poder y la politica. El contrapunto entre
razon y pasiones. Buenos Aires: Biblos.

Wolin, Sheldon S. (1973). Politica y perspectiva. Continuidad y cambio en
el pensamiento politico occidental (trad.: Ariel Bignami). Buenos Aires:

Amorrortu.



	Filo_pie_RINESI_Politica_EPUB



