
Norberto Bop 
ESTADO, GOBI 

Y SOCIED? 

Este libro parte del análisis de las diferencias 
entre derecho público y privado. De este des- 
linde derivarán distintas formas de gobierno 
sustentadas en la oposición entre el interés 
colectivo y el interés individual, dicotomía de 
la que surge la sociedad civil, encargada de legi- 
timar el poder político. 

Dicha legitimidad del poder y el Estado, dice 
Bobbio, está dada en función de las relaciones 
de equilibrio o desequilibrio que establecen en- 
tre sí gobernantes y gobernados. 
En este estudio, cuyo interés central está 

puesto en las antítesis sociedad civil/Estado y 
democracia /dictadura, Bobbio repasa el pensa- 
miento jurídico-político sobre las nociones de 
gobierno y Estado desde la Grecia clásica y la 
Edad Media hasta el marxismo, el funciona- 

lismo y la teoría de sistemas. 
El FCE ha publicado de Norberto Bobbio El 

existencialismo; Perfil ideológico del siglo xx en 
Italia; Sociedad y Estado en la filosofía moderna 
(en coautoría con Michelangelo Bovero); La 

teoría de las formas de gobierno en la historia del 
pensamiento político; El futuro de la democracia y 
Liberalismo y democracia. 

| | | ii 
9 78968163142 





BREVIARIOS 

del 

FONDO DE CULTURA ECONÓMICA 

GUSTAVO E MEDIKA 

487 

ESTADO, GOBIERNO Y SOCIEDAD 



Traducción de 
José F. FERNÁNDEZ SANTILLÁN Estado, gobierno 

y sociedad 
Por una teoría general de la política 

por NORBERTO BOBBIO 

GUSTAVO E. MEDINA 

FONDO DE CULTURA ECONÓMICA , 

MÉXICO 



Primera edición ervitaliano, 1985 
Primera edición en español, 1989 

Cuarta reimpresión, 1996 

Título original 
Stato, governo, società. Per una teoria generale della politica 
O 1985, Giulio Einaudi editore, s.p.a, Turín 

ISBN 88-06-58818-4 

D. R. © 1989, FONDO DE CULTURA ECONÓMICA, S. A. DE C. V. 
D. R. O 1996, FONDO DE CULTURA ECONÓMICA 
Carretera Picacho-Ajusco 227; 14200 México, D. F. 

ISBN 968-16-3142-0 

Impreso en México 

ADVERTENCIA 

Recopilo en este texto, sin correcciones sustanciales, 
cuatro términos escritos para la Enciclopedia Ei- 
naudi, respectivamente en los volúmenes 1v (1978), 
democracialdictadura, xı (1980), públicolprivado, xın 
(1981), sociedad civil y Estado. Son temas adyacentes 
que se reclaman mutuamente, a veces, y me dis- 
culpo con el lector por algunas inevitables repeti- 
ciones. El primero y el segundo están presentes 
directamente bajo forma de antítesis. El tercero y el 
cuarto representan, a su vez, los términos de otra 
antítesis, no menos crucial en la historia del pensa- 
miento político: sociedad civil/Estado. 
Una de las ideas inspiradoras de la Enciclopedia, 

el análisis de algunos téminos clave junto con su 
opuesto, me era particularmente cercana. En 1974 
escribí un artículo sobre la distinción clásica entre 
derecho privado y derecho público y lo intitulé: “La 
gran dicotomía”.! La antítesis democracia/dicta- 
dura reproduce con términos del lenguaje común la 
contraposición filosófica, que he propuesto muchas 
veces, a través de Kelsen y remontándome hasta 
Kant, entre autonomía y heterotomía. La antítesis 
sociedad civil/Estado la había ya ilustrado históri- 
camente mediante la obra de Hegel,? de Marx, de 

l En N. Bobbio, Dalla struttura alla funzione. Nuovi studi di teoria 
del diritto, Edizioni di Comunità, Milán, 1984, pp. 145-163. 

2 N. Bobbio, Studi hegeliani. Diritto, società civile, Stato, Einaudi, 

Turín, 1981, pp. 147-158. 

7 



8 ADVERTENCIA 

Gramsci? analíticamente bajo el tema “Sociedad civil” 
del Diccionario de Política de Utet. 

El estudio por antítesis, en su uso descriptivo, ofre- 
ce la ventaja de permitir a uno de los dos términos dar 
luz al otro, tan es así que frecuentemente uno (el 
término débil) es definido como la negación del otro 
(el término fuerte), por ejemplo lo privado como 
enunciado de lo que no es público; en su uso axioló- 
gico, esta metodología permite poner en evidencia 
el juicio de valor positivo o negativo, que según los 
autores puede caer sobre uno u otro de los dos 
términos, como siempre ha sucedido en la vieja 
disputa de que es preferible la democracia a la auto- 
cracia; en su uso histórico, posibilita definir incluso 
una filosofía de la historia, por ejemplo, el paso 
de una época de primacía del derecho privado a un 
periodo de supremacía del derecho público. 

De los cuatro escritos, el más extenso por amplio 
margen, es el de “Estado, poder y gobierno” que 
reproduce el término Estado y resume y compendia 
en parte los otros tres, Lo concebí como un intento, 
no sé qué tan logrado, de abrazar el vasto campo de 
los problemas del Estado, considerándolos desde dos 
puntos de vista, el jurídico y el político, frecuente- 
mente separados, o sea, el Estado como orden jurí- 
dico y como poder soberano. En este análisis ex- 
presé ideas que nunca antes había manifestado en 
forma tan completa, especialmente por lo que se 
refiere al poder, sus varias formas y lós diversos 
criterios de legitimación. En cambio, los otros ensa- 
yos son reelaboraciones de escritos anteriores o con- 

3 N. Bobbio, Gramsci e la concezione della societá civile, Feltrinelli, 
Milán, 1976, pp. 17-43. Existe una traducción al español de este 
escrito en N. Bobbio, Estudios de historia de la filosofía: de Hobbes a 
Gramsci, Editorial Debate, Madrid, 1985, pp. 337-364. 

ADVERTENCIA 9 

temporáneos: La gran dicotomía: público/privado se 
refiere en parte a Público-privado. Introducción a un 
debate (1982),* en parte a Democracia y poder invisible 
(1980);* La sociedad civil se refiere, además de los 
escritos citados anteriormente, al ensayo Sobre la 
noción de sociedad civil (1968); Democracia y dictadura 
estátomado en gran parte del curso “La teoría de las 
formas de gobierno en la historia del pensamiento 
político” (1976).7 

Se trata de temas sobre los cuales me he ocupado 
frecuentemente en estos últimos diez años; conside- 
rados particularmente, constituyen fragmentos de 
una teoría general de la política, todavía por escri- 
birse. 

NORBERTO BOBBIO 
julio de 1985 

P En Fenomenologia e Societá, v, núm. 18, junio 1982, pp. 166- 

5 En N. Bobbio, li futuro della democrazia, Einaudi, Turín, 1984, 
pp- 75-100. Existe una traducción al español de este libro publi- 
cado por el Fondo de Cultura Económica, 1986. 

€ En De Homine, vii, núms. 24-25, marzo 1968, pp. 19-36. 
7 Giappicelli, Turín, 1976. Este libro está publicado en español 

por el Fondo de Cultura Económica. 



GUSTAVO E. MEDRA 

I. LA GRAN DICOTOMÍA: 
PÚBLICO/PRIVADO 

1. UNA PAREJA DICOTÓMICA 

MEDIANTE dos fragmentos ampliamente comenta- 
dos del Corpus iuris [Instituciones, 1,1,4; Digesto, 
1,1,11,2], que definen con palabras idénticas respecti- 
vamente el derecho público y el derecho privado -el 
primero “quod ad statum rei romanae spectat” [lo 
que se refiere a la condición del Estado romano], el 
segundo “quod ad singulorum utilitatem” [lo que 
atañe a la utilidad del individuo]. la pareja de tér- 
minos público/privado ingresó en la historia del 
pensamiento político y social de Occidente, a través 
de un uso constante y continuo, sin cambios sustan- 
ciales, y terminó por volverse una de las “grandes 
dicotomías” de las que una o más disciplinas -en este 
caso no solamente las disciplinas jurídicas sino tam- 
bién las sociales y en general las históricas—, se sirven 
tanto para delimitar, representar y ordenar su 
campo de investigación, como para permanecer en 
el ámbito de las ciencias sociales, paz/guerra, demo- 
cracia/autocracia, sociedad/comunidad, estado de 
naturaleza/estado civil. 

Se puede hablar propiamente de una gran dico- 
tomía cuando nos encontramos frente a una distin- 
ción de la que es posible demostrar la idoneidad 
para: a) dividir un universo en dos esferas, conjun- 
tamente exhaustivas, en el sentido de que todos los 

11 

| 
| 
| | 



12 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

entes de ese universo quedan incluidos en ellas sin 
excluir a ninguno, y recíprocamente exclusivas, en 
el sentido de que un ente comprendido en la pri- 
mera no puede ser al mismo tiempo comprendido 
en la segunda; b) establecer una división que al 
mismo tiempo es total, en cuanto todos los entes a 
los que actual o potencialmente se refiere la disci- 
plina deben entrar en ella, y principal, en cuanto 
tiende a hacer coincidir en ella otras dicotomías que 
se vuelven secundarias con respecto a ella. En el 
lenguaje jurídico la preeminencia de la distinción 
entre derecho privado y derecho público sobre las 
demás distinciones, la constancia del uso en las dife- 
rentes épocas históricas, su fuerza inclusive han sido 
tales, que han llevado a un filósofo del derecho de 
orientación neokantiana a considerar los conceptos 
de derecho privado y derecho público incluso como 
dos categorías a priori del pensamiento jurídico 
[Radbruch, 1932, pp. 122-127]. 

Los dos términos de una dicotomía pueden ser 
definidos independientemente uno de otro, o bien 
uno solo de ellos es definido mientras el otro es 
definido negativamente (la “paz” como “no- 
guerra”). En este segundo caso se dice que el pri- 
mero es el término fuerte, el segundo el término 
débil. La definición de derecho público y de dere- 
cho privado anteriormente expuesta es un ejemplo 
del primer caso, pero de los dos términos el más 
fuerte es el primero, en cuanto frecuentemente su- 
cede que “privado” sea definido como “no público” 
(“privatus qui in magistratu non est”, Forcellini) [es 
privado quien no ocupa magistraturas o cargos pú- 
blicos], raramente sucede lo contrario. Además, se 
puede decir que los dos términos de una dicotomía 
se condicionan mutuamente, en cuanto se reclaman 

UNA PAREJA DICOTÓMICA 13 

continuamente uno a otro: en el lenguaje jurídico, 
el léxico público remite inmediatamente por con- 
traste al léxico privado y viceversa; en el lenguaje 
común, el interés público se determina inmediata 
mente en relación y en contraste con el interés pri- 
vado y viceversa. En fin, dentro del espacio que los 
dos términos delimitan, desde el momento en que 
este espacio es ocupado totalmente (tertium non da- 
tur), [no existe una tercera posibilidad], a su vez ellos 
se delimitan mutuamente, en el sentido de que la 
esfera pública llega hasta donde comienza la esfera 
privada y viceversa. Para cada una de las situaciones 
a las que conviene el uso de la dicotomía, las dos 
respectivas esferas pueden ser diferentes -una más 
grande, una más pequeña-—, o para uno o para otro 
de los dos términos. Uno de los lugares comunes del 
debate secular sobre la relación entre la esfera pú- 
blica y la privada es que, aumentando la esfera públi- 
ca, disminuye la privada; aumentando la esfera pri- 
vada, disminuye la pública: una constatación que 
generalmente es acompañada y complicada por jui- 
cios de valor contrapuestos. 

Cualesquiera que sean el origen de la distribución 
y el momento de su nacimiento, la dicotomía clásica 
entre derecho privado y derecho público muestra la 
situación de un grupo social en el que se manifiesta 
ya la distinción entre lo que pertenece al grupo en 
cuanto tal, a la colectividad, y lo que pertenece a los 
miembros, específicos, o más en general entre la 
sociedad global y grupos menores (como la familia), 
o también entre un poder central superior y los 
poderes periféricos inferiores que con respecto a él 
gozan de una autonomía relativa, cuando no de- 
penden totalmente de él. De hecho la diferenciación 
original entre el derecho público y el privado es 



14 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

acompañada por la afirmación de la supremacía del 
primero sobre el segundo, como lo prueba uno de 
los principios fundamentales que rigen todo orden 
en el que tiene validez la gran división, el principio 
de acuerdo con el cual “ius publicum privatorum 
pactis mutari non potest”, [el derecho público no 
puede ser modificado por pactos entre privados], 
[Digesto, 38, 2,14] o “privatorum conventio iuri pu- 
blico non derogat”, [una convención entre privados 
no deroga el derecho público], [ibid, 45,50,17]. A 
pesar del debate secular, provocado por la variedad 
de criterios con base en los cuales ha sido justificada, 
o se ha creído poder justificar, la división de las dos 
esferas, el criterio fundamental sigue siendo el de 
los diversos sujetos a los que se puede referir la 
noción general de utilitas [utilidad]: al lado de la sin- 
gulorum utilitas [utilidad de los individuos] de la de- 
finición citada, no debe olvidarse la célebre defini- 
ción ciceroniana de res publica, de acuerdo con la 
cual es una “cosa del pueblo” cuando por “pueblo” 
no se entiende cualquier agregación de hombres 
sino una sociedad que se mantiene integrada no sólo 
por lo vínculos jurídicos, sino por la “utilitatis co- 
munione”, [utilidad común}, {De re publica, 1,41,48]. 

2. LAS DICOTOMÍAS CORRESPONDIENTES 

La relevancia conceptual y clasificatoria además de 
axiológica de la dicotomía público/privado se mues- 
tra en el hecho de que ella comprende, o en ella 
convergen, otras dicotomías tradicionales y recu- 
rrentes en las ciencias sociales, que la complemen- 
tan o también pueden subrogarla. 

LAS DICOTOMÍAS CORRESPONDIENTES 15 

Sociedad de iguales y sociedad de desiguales 

Al ser el derecho un ordenamiento de relaciones 
sociales, la gran dicotomía público/privado se du- 
plica primeramente en la distinción de dos tipos de 
relaciones sociales: entre iguales y entre desiguales. 
El Estado, y cualquiera otra sociedad organizada 
donde hay una esfera pública, no importa si es total 
o parcial, está caracterizado por relaciones de sub- 
ordinación entre gobernantes y gobernados, esto es, 
entre detentadores del poder de mandar y destina- 
tarios del deber de obedecer, que son relaciones 
entre desiguales; la sociedad natural como fue des- 
crita por los iusnaturalistas, o bien la sociedad de 
mercado en la idealización de los economistas clási- 
cos, en cuanto son tomadas normalmente como 
modelos de una esfera privada contrapuesta a la 
esfera pública, están caracterizadas por relaciones 
entre iguales o de coordinación. La distinción entre 
sociedad de iguales o sociedad de desiguales no es 
menos clásica que la distinción entre esfera privada 
y esfera pública. Recuérdese a Vico: “Omnis socie- 
tas omnino duplex, inaequalis et aequalis” [1720, 
cap. LX]. Entre las primeras están, la familia, el 
Estado, la sociedad entre Dios y los hombres; entre 
las segundas tenemos la sociedad de hermanos, pa- 
rientes, amigos, ciudadanos, huéspedes, enemigos. 

Los ejemplos anteriores permiten observar que 
las dos dicotomías público/privado y sociedad de 
iguales/sociedad de desiguales no se sobreponen 
totalmente: la familia pertenece convencional- 
mente a la esfera privada opuesta a la esfera pública, 
o mejor dicho, es ubicada en la esfera privada allí 
donde por encima de ella se encuentra una organi- 
zación más compleja, como la ciudad (en el sentido 



6 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

ristotélico de la palabra) o el Estado (en el sentido 

le los escritores políticos modernos); pero con res- 

yecto a la diferencia de las dos sociedades es una 

ociedad de desiguales, porque en la pertenencia 

:onvencional de la familia a la esfera privada está la 

rueba de que el derecho público europeo que 

compaña la formación del Estado constitucional 

noderno ha considerado privadas las concepciones 

jatriarcales, paternalistas o despóticas del poder 

soberano, que asemejan el Estado a una familia en 

grande o atribuyen al soberano los mismos poderes 

lel patriarca, el padre, el amo; señores con diversos 

ítulos o con diferente dominio en la sociedad fami- 

liar. Por otra parte, la relación entre enemigos que 

Vico la concibe corréctamente en el ámbito de las 

relaciones entre iguales, porque la sociedad inter- 

nacional de manera abstracta es considerada una 

sociedad de entes formalmente iguales, tan es, así 

que fue comparada, de Hobbes a Hegel, con el 

estado de naturaleza=, es ubicada normalmente en 

la esfera del derecho público, aunque se trate del 

derecho público externo que regula las relaciones 

entre los estados, diferente del derecho público in- 

terno que regula las relaciones entre gobernantes y 

gobernados en un Estado. 
Con el nacimiento de la economía política, de la 

que proviene la diferenciación entre relaciones 

económicas y relaciones políticas, entendidas las re- 

laciones económicas como relaciones fundamen- 

talmente entre desiguales a causa de la división del 

trabajo, pero formalmente iguales en el mercado, la 

dicotomía público/privado aparece bajo la forma de 

distinción entre sociedad política (o de desiguales) y 

sociedad económica (o de iguales), o desde el punto 

de vista del sujeto característico de ambas, entre la 

į 
H 
1 3 
1 

i 
1 
f 

i 
J 
Al 
E 
E 

E 

$ 

LAS DICOTOMÍAS CORRESPONDIENTES 17 

sociedad del citoyen (ciudadano) que mira al interés 

público y la del bourgeois (burgués) que contempla 

los intereses privados en competerrcia o colabora- 

ción con otros individuos. Tras la distinción entre 

esfera económica y esfera política reaparece la anti- 

gua distinción entre la “singulorum utilitas” y el 

“status rei publicae”, con la que surgió por primera 

vez la distinción entre la esfera privada y la esfera 

pública. Así también la distinción jusnaturalista 

entre estado de naturaleza y estado civil se recom- 

pone, a través del nacimiento de la economía polí- 

tica, en la diferenciación entre sociedad económica, 

y en cuanto tal no política, y sociedad política; suce- 

sivamente, entre sociedad civil, entendida hegelia- 

namente, o mejor dicho en términos marxistas, 

como sistema de las necesidades, y estado político: 

donde debe resaltarse que la línea de separación 

entre, por un lado, estado de naturaleza, esfera 

económica, sociedad civil, y por otro, estado civil, 

esfera política, estado político, siempre transita 

entre una sociedad de iguales (por lo menos for- 

malmente) y una sociedad de desiguales. 

Ley y contrato 

La otra distinción conceptual e históricamente rele- 

vante que confluye en la gran dicotomía es la que se 

refiere a las fuentes (en el sentido técnico-jurídico 

del término) del derecho público y del derecho pri- 

vado: la ley y el contrato (o más en general el lla- 

mado “asunto jurídico”). En un trascendental 

fragmento de Cicerón, se dice que el derecho pú- 

blico consiste en la lex [ley], en el senatus consultus 

[decreto del senado], y en el foedus [el tratado inter» 



18 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

nacional]; el derecho privado, en las tabulae [códi- 
gos], en la pactum conventum [pactos o acuerdos] y en 
la stipulatio testipulaciones), [Partitiones oratoriae, 
37, 1313. Como se observa, aquí el criterio de 
distinción entre derecho público y privado es la 
diferente manera bajo la cual uno y otro existen en 
cuanto conjunto de reglas vinculantes de la con- 
ducta: el derecho público es tal en cuanto es im- 
puesto por la autoridad política, y asume la forma 
específica, y cada vez más preponderante conforme 
avanza el tiempo, de “ley”, en el sentido moderno de 
la palabra, es decir, de norma obligatoria porque es 
impuesta por el detentador del poder supremo (el 
soberano) y reforzada constantemente por la coac- 
ción (cuyo ejercicio exclusivo pertenece al propio 
soberano); el derecho privado o, mejor dicho, el 
derecho de los privados, es el conjunto de normas 
que los sujetos establecen para regular sus relacio- 
nes, entre las cuales las más importantes son las 
relaciones patrimoniales, mediante acuerdos bilate- 
rales, cuya fuerza vinculante reposa primordial- 
mente, y naturaliter [por naturaleza], esto es, inde- 
pendientemente de la reglamentación pública, en el 
principio de reciprocidad (do ut des). 

La sobreposición de las dos dicotomías, privado/ 
público, contrato/ley, revela toda su fuerza explica- 
tiva en la doctrina moderna del derecho natural, 
para la cual el contrato es la forma típica bajo la que 
los individuos regulan sus relaciones en el estado de 
naturaleza, es decir, en donde no existe todavía un 
poder público, mientras la ley, definida normal- 
mente como la expresión más alta del poder sobe- 
rano (voluntas superioris), es la forma bajo la cual son 
reguladas las relaciones entre los súbditos, y entre 
éstos y el Estado, en la condición civil, esto es, en la 

LAS DICOTOMÍAS CORRESPONDIENTES 19 

sociedad que se mantiene unida por una autoridad 
superior a los individuos. A su vez, la contraposición 
entre estado de naturaleza y estado civil, como la 
contraposición entre esfera de las libres relaciones 
contractuales y esfera de las relaciones reguladas 
por la ley, es acogida y convalidada por Kant, en el 
que se concluye el proceso de identificación de las 
dos grandes dicotomías de la doctrina jurídica, por 
un lado, derecho privado/derecho público, por 
otro, derecho natural/derecho positivo. El derecho 
privado o de los privados es el derecho del estado de 
naturaleza, cuyos institutos fundamentales son la 
propiedad y el contrato; el derecho público es el 
derecho que emana del Estado, constituido por la 
supresión del estado de naturaleza, por consi- 
guiente es el derecho positivo en sentido estricto, el 
derecho cuya fuerza obligatoria deriva de la posibi- 
lidad de que en su defensa se ejerza el poder coac- 
tivo que pertenece exclusivamente al soberano. 

La mejor confirmación de que la contraposición 
entre derecho privado y derecho. público pasa a 
través de la distinción entre contrato y ley se en- 
cuentra en la crítica que los escritores post- 
jusnaturalistas (en primer lugar Hegel) hacen al 
contractualismo jusnaturalista, o sea, a la doctrina 
que funda el Estado en el contrato social, Para 
Hegel un instituto de derecho privado como el con- 
trato no puede asumirse como fundamento legí- 
timo del Estado al menos por dos razones, estre- 
chamente relacionadas con la naturaleza misma del 
vínculo contractual que es diferente del vínculo que 
deriva de la ley: en primer lugar, porque el vínculo 
que une al Estado con los ciudadanos es perma- 
nente e inderogable por parte de éstos, mientras 
que el vínculo contractual es derogable por las par- 



20 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

tes; en segundo lugar, porque el Estado puede pe- 

dirle a sus ciudadanos, aunque en circunstancias 

excepcionales, el sacrificio del mayor bien, la vida, 

que es un bien contractualmente indisponible. No 

por casualidad el contractualismo es rechazado por 

todos los críticos del iusnaturalismo por ser una 

concepción privatista (y por ello inadecuada) del 

Estado, el cual, para Hegel, toma su legitimidad, y 

por tanto el derecho de mandar y de ser obedecido, 

o por el simple hecho de representar en una deter- 

minada situación histórica el espíritu del pueblo o 

de ser encarnado en el hombre del destino (el “hé- 

roe” o “el hombre de la historia universal”), en 

ambos casos en una fuerza que trasciende la que 

puede derivar de la agregación y del acuerdo de 
voluntades individuales. 

Justicia conmutativa y justicia distributiva 

La tercera distinción que confluye en la dicotomía 

público/privado, y puede ilustrarla y ser ilustrada 

por ella, es la que se refiere a las dos formas clásicas 

de la justicia: distributiva y conmutativa. La justicia 

conmutativa es la que regula los intercambios: su 

objetivo fundamental es que las dos cosas que se 

intercambian sean de igual valor, con el fin de que el 

intercambio pueda ser considerado “justo”, por lo 

que en una compra-venta es justo el precio que 

corresponde al valor de la cosa comprada, en el 

contrato de trabajo esjusta la paga que corresponde 

a la calidad o cantidad del trabajo realizado, en el 

derecho civil es justa la indemnización que corres- 

ponde a la magnitud del daño, en el derecho penal 

el castigo justo es aquel en el que hay corresponden- 

LAS DICOTOMÍAS CORRESPONDIENTES 21 

cia entre el malum actionis y el malum passionis. La 
diferencia entre estos cuatro casos típicos es que en 
los dos primeros tiene lugar la compensación de un 
bien con otro bien, en los últimos dos la correspon- 
dencia es de un mal con un mal. La justicia distribu- 
tiva es en la que se inspira la autoridad pública para 
la distribución de honores y gravámenes: su obje- 
tivo es que a cada uno le sea dado lo que le corres- 
ponde con base en criterios que pueden cambiar, de 
acuerdo con la diversidad de las situaciones objetivas 
o de los puntos de vista; los criterios más comunes 
son “a cada uno según su mérito”, “a cada uno según 
su necesidad”, “a cada uno según su trabajo”. Dicho 
de otro modo: la justicia conmutativa ha sido defi- 
nida como la que tiene lugar entre las partes, la 
distributiva es aquella que tiene lugar entre el todo y 
las partes. Esta nueva sobreposición entre esfera 
privada y justicia conmutativa por un lado, y esfe- 
ra pública y justicia distributiva por otro, se dio a tra- 
vés de la mediación de la diferencia, ya mencionada, 
entre sociedad de iguales y sociedad de desiguales. 
Un claro ejemplo de esta mediación lo ofrece el 
propio Vico para quien la justicia conmutativa, a la 
que llama equatrix, regula la sociedad de iguales, 
mientras que la justicia distributiva, llamada rectrix, 
regula la sociedad de desiguales, como la familia y el 
Estado [1720, cap. LXIII}. 
Una vez más conviene advertir que todas estas 

correspondencias deben ser tomadas con cuidado 
porque la coincidencia de una con otra jamás es 
perfecta. También aquí los casos límite son la fami- 
lia y la sociedad internacional: la familia en cuanto 
vive en el ámbito del Estado es un instituto del 
derecho privado, pero al mismo tiempo es una so- 
ciedad de desiguales y regida por la justicia distribu- 



22 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

tiva; la sociedad internacional, que es al contrario 
una sociedad de iguales (formalmente) y es regida 
por la justicia conmutativa, normalmente corres- 
ponde a la esfera pública, por lo menos ratione su- 
biecti itomando en cuenta la razón del sujeto], en 
cuanto los sujetos de la sociedad internacional los 
Estados se constituyen como los entes públicos por 
excelencia. 

3. EL USO AXIOLÓGICO DE LA GRAN DICOTOMÍA 

Además del significado descriptivo, mostrado en los 
dos parágrafos anteriores, los términos de la dico- 
tomía público/privado también tienen un signifi- 
cado evaluativo. Como se trata de dos conceptos que 
en el uso descriptivo común fungen como contra- 
dictorios, en el sentido de que en el universo delimi- 
tado por ambos un ente no puede ser al mismo 
tiempo público y privado, y tampoco ni público ni 
privado, el significado evaluativo de uno tiende a 
ser opuesto al del otro, en cuanto que cuando es 
atribuido un significado evaluativo positivo al pri- 
mero, el segundo adquiere un significado evalua- 
tivo negativo, y viceversa, Desde este punto de vista 
derivan dos concepciones diferentes de la relación 
entre público y privado que pueden ser definidas 
así: la supremacía de lo privado sobre lo público, ola 
superioridad de lo público sobre lo privado. 

La primacía de lo privado 

La supremacía del derecho privado se afirma a tra- 
vés de la difusión y recepción del derecho romano 

EL USO DE LA GRAN DICOTOMÍA 23 

en Occidente: el llamado derecho de las Pandette* es 
en gran parte derecho privado, cuyos institutos 
principales son la familia, la propiedad, el contrato y 
los testamentos. En la continuidad de su duración y 
en la universalidad de su extensión el derecho pri- 
vado romano adquiere el valor de derecho de la 
razón, es decir, un derecho cuya validez es recono- 
cida independientemente de las circunstancias de 
tiempo y lugar que la originaron y está basada en la 
“naturaleza de las cosas” a través de un proceso 
semejante a aquel pór el que, muchos siglos más 
tarde, la doctrina de los primeros economistas, pos- 
teriormente llamados clásicos (al igual que fueron 
llamados clásicos los grandes juristas de la época de 
oro del derecho romano), será considerada como la 
única economía posible porque descubre, refleja, 
describe, relaciones naturales (propias del dominio 
de la naturaleza o “fisiocracia”). En otras palabras: 
el derecho privado romano, aunque originalmente 
fue un derecho positivo e histórico (codificado en el 
Corpus iuris de Justiniano), se transforma en un de- 
recho natural, mediante la obra secular de los juris- 
tas, glosadores, comentadores, sistemáticos, para 
luego transformarse de nuevo en un derecho posi- 
tivo con las grandes codificaciones de principios del 
siglo xIx, especialmente con la recopilación napo- 
leónica (1804), derecho positivo que por lo demás 
sus primeros comentadores le atribuyen una validez 
absoluta, considerándolo como el derecho de la 
razón. 

Así pues, durante siglos el derecho privado es el 
derecho por excelencia. Incluso en Hegel, Recht, sin 

* Una de las partes del código de Justiniano. Genéricamente 
cualquier texto normativo (nota del traductor). 

| 
| 



24 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

otro agregado, significa derecho privado, el “dere- 
cho abstracto” de los Lineamientos de la filosofía del 
derecho (Grundliniender Philosophie des Rechts, 1821), 

mientras que el derecho público es nombrado, por 

lo menos en los primeros escritos, Verfassung “cons- 
titución”. También Marx, cuando habla de derecho 
y desarrolla la crítica (que hoy se llamaría ideoló- 
gica) del derecho, siempre se refiere al derecho 
privado, cuyo principal fundamento tomado en 
consideración es el contrato entre entes formal- 
mente (aunque no sustancialmente) iguales, El de- 
recho que a través de Marx se identifica con el 
derecho burgués es esencialmente el derecho pri- 
vado, mientras que el derecho público se presenta 
en forma de crítica, no tanto de una forma de dere- 
cho, sino de la concepcion tradicional del Estado y 
del poder político. El primero y más grande teóri- 
co del derecho soviético, Pasukanis, dirá [1924], que 
“el núcleo más sólido de la nebulosa jurídica. .. 
está. .. en el campo de las relaciones del derecho 
privado”, ya que el presupuesto fundamental de la 
reglamentación jurídica (aquí debería haber agre- 
gado “privada”) es “el antagonismo de los intereses 
privados”, lo que explica por qué “las líneas funda- 
mentales del pensamiento jurídico romano hayan 
conservado su valor hasta nuestros días, permane- 
ciendo la ratio scripta {la razón escrita] de toda socie- 
dad productora de mercancías” (trad. it., pp. 122- 
127). En fin, criticando como ideológica, y por lo 
tanto no científica, la distinción entre derecho pri- 
vado y derecho público, Kelsen observó [1960] que 
las relaciones de derecho privado pueden ser defi- 
nidas “como “relaciones jurídicas” tout court como 
relaciones ‘de derecho’ en el sentido más propio y 
estricto del término, para contraponerlas a las rela- 

EL USO DE LA GRAN DICOTOMÍA 25 

ciones de derecho público en cuanto relaciones de 
‘poder ” (trad. it., p. 312). 

El derecho público como cuerpo sistemático de 
normas nació mucho más tarde que el derecho pri- 
vado, en la época de la formación del Estado mo- 
derno, aunque se pueden encontrar sus orígenes 
entre los comentadores del siglo x1v, como Bartolo 

de Sassoferrato. Por lo demás, mientras las obras de 
derecho privado, sobre la propiedad y la posesión, 
los contratos y testamentos, son tratados exclusiva- 
mente jurídicos, los grandes tratados sobre el Es- 
tado, aunque son escritos por juristas, continúan 
siendo durante siglos obras que no mantienen ex- 
clusividad jurídica, esto es, desde los Six livres de la 
République (Seis libros de la República) de Bodino 
(1576) hasta la Allgemeine Staatslehre (Teoría general 
del Estado) de Jellinek (1910). No es que el derecho 
romano no hubiese proporcionado principios váli- 
dos para la solución de algunos problemas capitales 
del derecho público europeo, comenzado por la lex 
regía de imperio (Digesto, 1,4,1} de acuerdo con la cual 
lo que el princeps (príncipe) establece tiene fuerza de 
ley (“habet legis vigorem”), cuando el pueblo le haya 
atribuido este poder, que es originalmente del pue- 
blo, de donde viene la añeja disputa de si el pueblo 
hubiese trasmitido o solamente concedido el poder 
al soberano. Con la disolución del Estado antiguo y 
con la formación de las monarquías germánicas, las 
relaciones políticas sufrieron una transformación 
tan profunda, y surgieron en la sociedad medieval 
problemas tan diversos, como el de las relaciones 
entre el Estado y la Iglesia, entre el imperio y el 
reino, entre los reinos y las ciudades, que el derecho 
romano sólo podía ofrecer muy pocos instrumentos 
de interpretación y de análisis. Queda por señalar 



26 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

que, a pesar de todo, hubo dos categorías funda- 
mentales del derecho público europeo, que habían 
derivado del derecho privado y de las cuales se 
sirvieron durante siglos los juristas para la construc- 
ción de una teoría jurídica del Estado: el dominium 
(dominio), entendido como poder patrimonial del 
monarca sobre el territorio del Estado, que se dis- 
tingue del imperium (imperio), en que representa el 
poder de mandar a los súbditos; y el pactum (pacto), 
con todas sus especies, societatis (asociación), subiec- 
tionis (sumisión), unionis (unión), y que funge como 
principio de la legitimación del poder en toda la 
tradición contractual que va de Hobbes a Kant. 
Uno de los hechos que ilustra mejor la persisten- 

cia de la primacía del derecho privado sobre el dere- 
cho público es la resistencia que el derecho de pro- 
piedad opone a la injerencia del poder soberano, y 
en consecuencia al derecho del soberano de expro- 
piar (por causa de utilidad pública) los bienes del 
súbdito. Incluso un teórico del absołutismo. como 
Bodino considera injusto al príncipe que viola sin 
un motivo justificado y razonable la propiedad de 
sus súbditos, y considera tal acto como una violación 
de la ley natural a la que el príncipe está sometido al 
igual que todos los otros hombres [1576, 1,8]. Hob- 
bes, quien le atribuye al soberano un poder sin 
límites en la esfera privada de los súbditos, reconoce 
sin embargo que los súbditos son libres de hacer 
todo aquello que el soberano no ha prohibido, y el 
primer caso que menciona es “la libertad de com- 
prar, vender y hacer contratos uno con otro” [1651, 

cap. xx11. Con Locke, la propiedad se convierte en 
un verdadero derecho natural, porque nace del es- 
fuerzo personal en el estado de naturaleza antes de 
la constitución del poder político, y como tal su libre 

EL USO DE LA GRAN DICOTOMÍA 27 

ejercicio debe estar garantizado por la ley del Estado 
(que es la ley del pueblo). A través de Locke, la 
inviolabilidad de la propiedad, que comprende 
todos los demás derechos individuales naturales, 
como la libertad y la vida, y que indica que existe una 
esfera del individuo que es autónomo a la esfera del 
poder público, se vuelve uno de los bastiones de la 
concepción liberal del Estado, que en este contexto 
puede ser redefinida como la más consciente, cohe- 
rente, e históricamente importante, teoría de la 
primacía de lo privado sobre lo público. La autono- 
mía de la esfera privada del individuo frente a la 
esfera de competencia del Estado es tomada por 
Constant como emblema de la libertad de los mo- 
dernos, contrapuesta a la libertad de los antiguos, 
en el marco de una filosofía de la historia en la que el 
esprit de commerce (espíritu de comercio), que mueve 
las energías individuales, está destinado a tomar la 
supremacía sobre el esprit de conquête (espíritu de 
conquista), del que están poseídos los detentadores 
del poder político, y la esfera privada se amplía en 
detrimento de la esfera pública, no propiamente 
hasta la extinción del Estado, sino hasta su reduc- 
ción al mínimo. Reducción que Spencer celebra en 
la contraposición entre sociedades militares del pa- 
sado y sociedades industriales del presente, enten- 
dida precisamente como contraposición entre so- 
ciedades en las que la esfera pública prevalece sobre 
la privada y sociedades en las que efectúa el pro- 
ceso inverso. 

La primacía de lo público 

La primacía de lo público ha asumido diversas for- 
mas, de acuerdo con las diferentes maneras bajo las 



28 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

cuales se ha manifestado, sobre todo en el último 
siglo, la reacción a la concepción liberal del Estado y 
la derrota histórica, aunque no definitiva, del Es- 
tado mínimo. La supremacía de lo público se basa en 
la contraposición del interés colectivo al interés in- 
dividual, y en la necesaria subordinación, hasta la 
eventual supresión, del segundo al primero; ade- 
más, en la irreductibilidad del bien común en la 
suma de los bienes individuales, y por tanto en la 
crítica de una de las tesis más comunes del utilita- 
rismo elemental. La primacía de lo público adopta 
diversas formas de acuerdo con las diversas mane- 
ras en que se entiende el ente colectivo -la nación, la 
clase, la comunidad del pueblo- en favor del cual el 
individuo debe renunciar a su autonomía. No es que 
todas las teorías de la supremacía de lo público sean 
histórica y políticamente las mismas, pero es común 
a todas ellas el principio de que el todo es primero 
que las partes. Se trata de una idea aristotélica, y 
después de siglos, hegeliana (de un Hegel que-sobre 
el particular cita a Aristóteles), de acuerdo con la 
cual la totalidad tiene fines que no pueden reducirse 
a la suma de los fines de los individuos que la com- 
ponen y el bien de la totalidad una vez alcanzado se 
transforma en el bien de sus partes. Dicho de otro 
modo: el máximo bien de los sujetos no es efecto de 
la persecución, mediante el esfuerzo personal y el 
antagonismo, del propio bien por parte de cada 
cual, sino es producto de la contribución que ca- 
da uno junto con todos los demás da solidariamen- 
te al bien común, de conformidad con las reglas que 
toda la comunidad o el grupo dirigente que la re- 
presenta (teórica o prácticamente) se ha dado a tra- 
vés de sus Órganos, sean éstos autocráticos o demo- 
cráticos. 

EL USO DE LA GRAN DICOTOMÍA 29 

De hecho, la primacía de lo público significa el 
aumento de la intervención estatal en la regulación 
coactiva del comportamiento de los individuos y de 
los grupos infraestatales, o sea, el camino de la 
emancipación de la sociedad civil con respecto al 
Estado que fue una de las consecuencias históricas 
del nacimiento, desarrollo, hegemonía, de la clase 

burguesa (sociedad civil y sociedad burguesa son, en 
el léxico marxista, y en parte también hegeliano, la 

misma cosa). Al caer los límites de la acción del 

Estado, cuyos fundamentos éticos fueron sacados 
de la tradición iusnaturalista acerca de la prioridad 

axiológica del individuo con respecto al grupo, y en 

la afirmación consecuente de los derechos naturales 
del individuo, el Estado paulatinamente retomó el 

espacio conquistado por la sociedad civil burguesa 
hasta absorberlo completamente en la experiencia 
extrema del Estado total (total precisamente en 
cuanto no deja algún espacio fuera de sí mismo). De 
esta reabsorción de la sociedad civil en el Estado, la 
filosofía del derecho de Hegel representa al mismo 
tiempo la tardía toma de conciencia y la inconsciente 
representación anticipada; una filosofía del dere- 
cho que repercute en una filosofía de la historia en 
la que son juzgadas como épocas de decadencia 
aquellas en las cuales se manifiesta la supremacía del 
derecho privado, como son la época imperial ro- 
mana que se mueve entre los dos polos del despo- 
tismo público y de la libertad de la propiedad pri- 
vada, y la época feudal en la que las relaciones 
políticas son relaciones de tipo contractual, y de 
hecho no existe un Estado; por el contrario, son 
épocas de progreso aquellas en las cuales el derecho 

público toma la revancha sobre el derecho privado, 
como la época moderna que contempla el avasalla- 



30 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

dor surgimiento del gran Estado territorial y buro- 
crático, 

Dos procesos paralelos 

Se ha dicho que la distinción público/privado se 
duplica en la distinción política/economía, con la 
consecuencia de que la primacía de lo público sobre 
lo privado es interpretada como la superioridad de 
la política sobre la economía; esto es, del orden 
dirigido desde arriba sobre el orden espontáneo, de 
la organización vertical de la sociedad sobre la orga- 
nización horizontal. Prueba de ello es que el proce- 
so, que hasta ahora parecía irreversible, de interven- 
ción de los poderes públicos en la regulación de la 
economía también es designado como proceso de “pu- 
blicitación de lo privado”. En efecto, se trata de 
un proceso que las doctrinas socialistas política- 
mente eficaces favorecieron, mientras los liberales 
de ayer y de hoy, además de las diversas corrientes 
del socialismo libertario, hasta ahora políticamente 
ineficaces, rechazaron, y continúan rechazando, 
como uno de los productos perversos de esta socie- 
dad de masas, en la que el individuo, como el esclavo 
hobbesiano, pide protección a cambio de libertad, a 
diferencia del siervo hegeliano destinado a volverse 
libre porque no lucha por salvar la vida sino por su 
reconocimiento. 
De hecho el proceso de publicitación de lo pri- 

vado solamente es una de las facetas del proceso de 
cambio de las sociedades industriales más avan- 
zadas. 

Tal proceso es acompañado y complicado por un 
fenómeno inverso que se puede llamar “privatiza- 
ción de lo público”. Al contrario de lo que había 

EL USO DE LA GRAN DICOTOMÍA 31 

previsto Hegel, de acuerdo con el cual el Estado 
como totalidad ética habría terminado por impo- 
nerse a la fragmentación de la sociedad civil, inter- 
pretada como “sistema del atomismo”, las relaciones 
de tipo contractual, características del mundo de las 
relaciones privadas, de ninguna manera fueron re- 
legadas a la esfera inferior de las relaciones entre los 
individuos o los grupos menores, sino que reapare- 
cieron en el nivel superior de las relaciones políti- 
camente relevantes, por lo menos bajo dos formas: 
en las relaciones entre grandes organizaciones sin- 
dicales para la formación y renovación de los con- 
tratos colectivos, y en las relaciones entre partidos 
políticos para la formación de las coaliciones de 
gobierno. 

La vida de un Estado moderno, en el que la socie- 
dad civil está constituida por grupos organizados 
cada vez más fuertes, es atravesada por conflictos de 
grupo que continuamente se renuevan, frente a los 
cuales el Estado como conjunto de órganos de deci- 
sión (parlamento y gobierno) y ejecutivos (aparato 
burocrático), desempeña la función de mediador y 
de garante más que de detentador del poder de 
imperio, de acuerdo con la imagen clásica de la 
soberanía. Los acuerdos sindicales o entre partidos 
normalmente son precedidos por largas negocia- 
ciones, característica de las relaciones contractuales, 
y culminan en un acuerdo que se parece más a un 
tratado internacional, con la inevitable cláusula “re- 
bus sic stantibus” [hasta que la situación no se modi- 
fica], que a un contrato de derecho privado cuyas 
reglas para una eventual disolución son establecidas 
por la ley. Los contratos colectivos con respecto a las 
relaciones sindicales, y las coaliciones de gobierno 
con respecto a las relaciones entre partidos políticos, 



32 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

son momentos decisivos para la vida de esa gran 
organización, o sistema de sistemas, que es el Estado 
contemporáneo, articulado en su interior por orga- 
nizaciones semisoberanas, como las grandes empre- 
sas, las asociaciones sindicales, los partidos. 

No por casualidad quienes ven en el crecimiento 
de estos centros de poder un ataque a la majestad 
del Estado, hablan de un nuevo feudalismo, enten- 
dido precisamente como la época en la cual, para 
retomar a Hegel, el derecho privado toma la su- 
premacía sobre el derecho público y esta prevarica- 
ción de la esfera inferior sobre la superior mostraría 
un proceso de degeneración del Estado. 

Los dos procesos, de publicitación de lo privado y 
de privatización de lo público, de ninguna manera 
son incompatibles, y de hecho se compenetran uno 
en otro. 

El primero refleja el proceso de subordinación de 
los intereses privados al interés de la colectividad 
representada por el Estado que invade y engloba 
progresivamente la sociedad civil; el segundo re- 
presenta la reivindicación de los intereses privados 
mediante la formación de los grandes grupos orga- 
nizados que utilizan los aparatos públicos para al- 
canzar sus objetivos. 

El Estado puede ser correctamente representado 
como el lugar donde se desarrollan y componen 
estos conflictos, para luego descomponerse y re- 
componerse mediante el instrumento jurídico de 
un acuerdo continuamente renovado, encarnación 
moderna de la tradicional figura del contrato social. 

SEGUNDO SIGNIFICADO DE LA DICOTOMÍA 33 

4. EL SEGUNDO SIGNIFICADO DE LA DICOTOMÍA 

Público o secreto 

No debe confundirse la dicotomía público/privado 
que hasta aquí se ha analizado con la misma distin- 

ción en la que por “público” se entiende manifiesto, 

abierto al público, realizado frente a espectadores, y 
por “privado” lo opuesto, lo que se dice o se hace en 
un círculo restringido de personas, en secreto. Esta 

distinción también es conceptual e históricamente 
importante, pero en un sistema de ideas y en un 
contexto histórico diferente de aquellos en los cua- 
les se inserta la gran dicotomía. Tan diferente que la 
gran dicotomía mantiene toda su validez incluso 
cuando la esfera de lo público, entendida como la 
esfera de competencia del poder político, no coin- 
cide necesariamente con la esfera de lo público, 
entendida como la esfera donde se presenta el con- 
trol por parte del público del poder político. Con- 
ceptual e históricamente el problema de la publici- 
dad del poder es un problema diferente del de su 
naturaleza de poder político distinto del poder de 
los privados; el poder político es el poder público en 
cuanto a la gran dicotomía, aun cuando no es pú- 
blico, no actúa en público, se esconde del público, no 
está controlado por el público. Conceptualmente, el 
problema de la publicidad del poder siempre sirvió 
para mostrar la diferencia entre las dos formas de 
gobierno: la república, caracterizada por el control 
público del poder y en la época moderna por la 
formación libre de una opinión pública, y el princi- 
pado, cuyo método de gobierno contempla el re- 
curso a los arcana imperti, es decir, al secreto de 



34 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

Estado que en un Estado de derecho moderno so- 
lamente está previsto como remedio excepcional. 
Históricamente, el mismo problema distingue una 
época de profunda transformación de la imagen del 
Estado y de las relaciones réales entre el soberano y 
los súbditos; la época del nacimiento de lo “público 
político” en el sentido figurado por Habermas, esto 
es, en el que la esfera pública política adquiere una 
influencia institucionalizada sobre el gobierno me- 
diante el cuerpo legislativo porque “el ejercicio del 
dominio político es efectivamente sometido a la 
obligación democrática de la publicidad” [1964, 
traducción del italiano, p. 58]. 

Publicidad y poder invisible 

La historia del poder político entendido como 
poder abierto al público puede hacerse comenzar 
desde Kant, quien considera como “fórmula trascen- 
dental del derecho público” el principio de acuerdo 
con el cual “todas las acciones referentes al derecho 
de otros hombres, cuya máxima no es compatible 
con la publicidad, son injustas” (1796, trad. it., p. 
3301. El significado de este principio se aclara 
cuando se observa que hay máximas que una vez 
hechas públicas provocarían tal reacción que harían 
imposible su cumplimiento. ¿Qué Estado podría 
declarar al firmar un tratado internacional que no 
se considera obligado a la norma de que los pactos 
deben ser cumplidos? En referencia a la realidad 
que tenemos frente a nosotros, ¿qué funcionario 
podría declarar, al asumir su cargo, que se servirá 
de él para traer un provecho personal, o para sub- 
vencionar secretamente a un partido político, o para 

SEGUNDO SIGNIFICADO DE LA DICOTOMÍA 35 

corromper a un juez que debe juzgar a un pariente 
suyo? . 

El principio de la publicidad de-las acciones de 
quien detenta un poder público (“público” en el 
sentido de “político”) se contrapone a la teoría de los 
arcana imperii, que dominó la época del poder abso- 
luto. Esta teoría sostiene que el poder del príncipe es 
más eficiente, y por tanto apegado a su objetivo, 
cuanto más permanece escondido de la mirada indis- 
creta del vulgo, cuanto más es al igual que el poder 
de Dios, invisible. Esta doctrina se basa en dos ar- 
gumentos principales: uno intrínseco a la natura- 
leza misma del sumo poder, cuyas acciones pueden 
tener mayor éxito conforme son más rápidas e im- 
previsibles: el control público, incluso solamente de 
una asamblea de notables, frena las decisiones e 
impide la sorpresa; otro, derivado del desprecio por 
el vulgo, considerado como objeto pasivo, como la 
“bestia salvaje” que debe ser domesticada, domi- 
nada por fuertes pasiones que le impiden formarse 
una opinión racional del bien común, egoísta de 
vista corta, presa fácil de los demagogos que se 
sirven de él para su propio provecho. La indivisibi- 
lidad y por tanto el control del poder estaban asegu- 
rados, institucionalmente, por el lugar cerrado al 
público en el que se tomaban las decisiones políticas 
(el gabinete secreto) y por la no publicación de las 
mismas decisiones, psicológicamente, mediante la 
permisibilidad profesada y reconocida de la simula- 
ción y de la disimulación como principio de acción 
del Estado, a despecho de la ley moral que prohíbe 
mentir. Los dos expedientes, el institucional y el 
psicológico, son complementarios, en cuanto se re- 
fuerzan uno a otro: el primero autoriza al soberano 
a no hacer saber anticipadamente qué decisiones 



36 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

tomará y a no hacerlas conocer después de que las 
tomó; el segundo lo autoriza a esconder las decisio- 
nes tomadas, o sea, a disimular, o a presentarlas de 
diferente manera, es decir, a simular. Natural- 
mente, allí donde el poder es invisible, el contrapo- 
der está obligado a hacerse también invisible; en 
consecuencia, al secreto de la cámara del consejo 
corresponde la conjura de palacio tramada en se- 
creto en el mismo lugar donde se oculta el poder 
soberano. Al lado de los arcana imperii están los 
arcana seditionis. 

Mientras el principado -en el sentido clásico de la 
palabra—, la monarquía de derecho divino, las diver- 
sas formas de despotismo, exigen la invisibilidad del 
poder y de diversas maneras la justifican, la repú- 
blica democrática -res publica no sólo en el sentido 
propio de la palabra, sino también en el sentido de 
expuesta al público- exige que el poder sea visible. 
El lugar donde se ejerce el poder en toda forma de 
república es la asamblea de ciudadanos (democracia 
directa) donde el proceso de decisiones es in re ipsa 
[de por sí), público, como sucedía en el ágora de los 
griegos; allí donde la asamblea es la reunión de 
los representantes del pueblo, y por tanto las decisio- 
nes podrían ser conocidas solamente por éstos, las re- 
uniones de la asamblea deben ser abiertas al público 
de manera que cualquier ciudadano pueda tener 
acceso a ellas. Hay quien ha creído poder establecer 
un nexo entre el principio de representación y la 
publicidad del poder, como Carl Schmitt, para 
quien “la representación solamente puede tener 
lugar en la esfera de la publicidad” y “no hay alguna 
representación que se desarrolle en secreto y a es- 
condidas” por lo que “un parlamento tiene carácter 
representativo sólo en cuanto se considera que su 

ia 

SEGUNDO SIGNIFICADO DE LA DICOTOMÍA 37 

actividad sea pública” {1928, p. 208}. Bajo este as- 

pecto es esencial para la democracia el ejercicio de 

los diversos derechos de la libertad, que permiten la 

formación de la opinión pública, y de esta manera 

aseguran que las acciones de los gobiernos se sus- 

traigan del secreto de la cámara del consejo, se reti- 

ren de las sedes secretas en las que se tratan de 

ocultar de los ojos del público, para evitar que sean 

examinadas, juzgadas y criticadas. 
Así como al proceso de publicitación de lo pri- 

vado, jamás concluido definitivamente, corres- 

ponde el proceso inverso de privatización de lo pú- 

blico, así también la victoria del poder visible sobre 

el invisible jamás se concluye definitivamente. El 
poder invisible resiste al avance del visible, rein- 
venta formas para ocultarse y para esconder; para 
ver sin ser visto. La forma ideal del poder es la del 
poder que se le atribuye a Dios, el omnividente 

invisible. Los arcana imperii se transformaron en el 

secreto de Estado que en la legislación del Estado 
moderno de derecho se concreta en castigar la pu- 
blicación de actas y documentos reservados; por lo 

demás, con esta diferencia sustancial que contra el 

arcanum [secreto], considerado como instrumento 

esencial del poder, y por tanto necesario-, el secreto 

de Estado es legitimado solamente en los casos ex- 

cepcionales previstos por la ley. De igual manera 
jamás ha decaído la práctica del ocultamiento me- 
diante la influencia que el poder público puede 
ejercer sobre la prensa, a través de la monopoliza- 

ción de los medios masivos de comunicación, sobre 

todo mediante el ejercicio ilimitado del poder ideo- 
lógico, siendo la función de las ideologías la de cu- 
brir con velos o mantos las motivaciones reales que 
mueven el poder, forma pública y lícita de la “men- 

1 
i 

i 



38 LA GRAN DICOTOMÍA: PÚBLICO/PRIVADO 

tira piadosa” de origen platónico o del “engaño 
lícito” de los teóricos de la razón de Estado. 

Por otra parte, si es verdad que en un Estado 
democrático el público observa más el poder que en 
un Estado autocrático, también es cierto que el uso 
de las computadoras, que se está ampliando y se 
extenderá cada vez más, para la memorización de 
las fichas personales de todos los ciudadanos, «per- 
mite y permitirá cada vez más a quienes detentan el 
poder observar al público mucho mejor que los 
Estados del pasado. Lo que significa que a pesar de 
las profundas transformaciones en las relaciones 
entre gobernantes y gobernados, inducidas por el 
desarrollo de la democracia, el proceso de publicita- 
ción del poder, incluso en el segundo sentido de la 
dicotomía público/privado, es todo menos lineal. 
Así, pues, esta dicotomía, tanto en el sentido de 
colectivo/individual (demostrado en los parágrafos 
1, 2 y 3), como en el sentido de manifiesto/secreto 
(mostrado en este parágrafo), a pesar del cambio de 
significados, constituye una de las categorías fun- 
damentales y tradicionales para la representación 
conceptual, la comprensión histórica y la enuncia- 
ción de juicios de valor, en el vasto campo recorrido 
por las teorías de la sociedad y del Estado. 

II. LA SOCIEDAD CIVIL 

1. LAS DIVERSAS ACEPCIONES 

En eL lenguaje político actual la expresión "sociedad 
civil” es conocida generalmente como uno de los 
términos de la gran dicotomía sociedad civil/Estado. 
Lo que quiere decir que no se puede determinar su 
significado y delimitar su extensión más que refi- 
riendo y delimitando al mismo tiempo el término 
“Estado”. Negativamente, se entiende por “socie- 
dad civil” la esfera de las relaciones sociales que no 
está regulada por el Estado, entendido restrictiva- 
mente, y casi siempre polémicamente, como el con- 
junto de los aparatos que en un sistema social orga- 
nizado ejercen el poder coactivo. Se remonta a Au- 
gust Ludwig von Schlózer (1794), y es continua- 
mente retomada en la literatura alemana sobre el 
argumento, la distinción entre societas civilis sine im- 
perio sociedad civil sin poder central), y societas civilis 
cumimperio [sociedad civil con poder central], donde 
la segunda expresión indica lo que en la gran dico- 
tomía se designa con el término “Estado”, en un 
contexto en el que, como se verá más adelante, 
todavía no nacía la contraposición entre la sociedad 
y el Estado, y bastaba un solo término para designar 
uno y otro, aunque con una distinción interna de 
especie. A la noción restrictiva del Estado como 
órgano del poder coactivo, que permite la forma- 
ción y asegura la persistencia de la gran dicotomía, 

39 



40 LA SOCIEDAD CIVIL 

concurre el conjunto de las ideas que acompañan el 
nacimiento del mundo burgués: la afirmación de 
derechos naturales que pertenecen al individuo y a 
los grupos sociales independientemente del Estado 
y que como tales limitan y restringen la esfera del 
poder político; el descubrimiento de una esfera de 
relaciones interindividuales, como son las relacio- 
nes económicas, para cuya reglamentación no es 
necesaria la existencia de un poder coactivo porque 
se autorregulan; la idea general tan eficazmente 
expresada por Thomas Paine, no por casualidad 
autor de un célebre escrito referente a los derechos 
del hombre, de que la sociedad es creada por nues- 
tras necesidades. y el Estado por nuestra maldad 
[1776, trad. it. p.69], porque el hombre es natural- 
mente bueno y toda sociedad necesita, para conser- 
varse y prosperar, limitar el uso de las leyes civiles 
para imponer, con la coacción, el máximo desarro- 
llo de las leyes naturales que no requieren de la 
coacción para ser aplicadas; en suma, la dilatación 
del derecho privado mediante el cual los individuos 
regulan sus relaciones guiados por sus intereses rea- 
les, de los que cada uno es iudex in causa sua, en 
detrimento del derecho público o político donde se 
ejerce el imperium, entendido como el mando del 
superior que como ¿udex super partes tiene el derecho 
de ejercer el poder coactivo. Jamás se resaltará bas- 
tante que el uso de “sociedad civil” en cuanto esfera 
de las relaciones sociales, diferente de la esfera de 
las relaciones políticas, se debe a escritores alemanes 
(en particular a Hegel y a Marx como se verá en 
seguida), a autores que escriben en una lengua 
donde búrgerliche Gesellschafí significa al mismo 
tiempo sociedad civil y burguesa; y que en el len- 
guaje jurídico que se afirmó ampliamente a finales 

LAS DIVERSAS ACEPCIONES 41 

del siglo xvin, el derecho civil, diferente del dere- 
cho penal, comprende las materias tradicionales del 
derecho privado (el Code civil es el código del dere- 
cho privado, en alemán húrgerliches Recht). 

Debido precisamente a que la expresión “socie- 
dad civil” como fue utilizada en el siglo x1x -que es 
la misma que se sigue aplicando hoy- nació de la 
contraposición, desconocida para la tradición, entre 
una esfera política y una esfera no-política, es más 
fácil encontrar una definición negativa que una po- 
sitiva de ella, tanto más cuanto en la práctica del 
derecho público y de la doctrina general del Estado 
(la allgemeine Staatslehre de la tradición académica 
alemana de Georg Jellinek a Felix Ermacora) jamás 
falta una definición positiva del Estado: sociedad 
civil como conjunto de relaciones no reguladas por 
el Estado, y por consiguiente como todo lo que 
sobra, una vez que se ha delimitado bien el ámbito 
en el que se ejerce el poder estatal; pero incluso en 
una noción tan vaga se pueden distinguir diferentes 
acepciones según si predomine la identificación de 
lo no-estatal con lo pre-estatal, con lo anti-estatal o 
con lo post-estatal. Cuando se habla de sociedad civil 
bajo la primera de estas acepciones se quiere decir, 
de acuerdo o no con la doctrina iusnaturalista, que 
antes del Estado hay diversas formas de asociación 
que los individuos forman entre sí para satisfacer 
sus más diversos intereses y sobre los cuales el Es- 
tado se sobrepone para regularlas, pero sin obstacu- 
lizar su desarrollo e impedir su renovación conti- 
nua; si bien en un sentido no estrictamente marxista 
se puede hablar en este caso de la sociedad civil 
como una subestructura y del Estado como una 
superestructura. Bajo la segunda acepción, la socie- 
dad civil adquiere una connotación axiológicá- 



42 LA SOCIEDAD CIVIL 

mente positiva e indica el lugar donde se manifies- 
tan todas las instancias de cambio de las relaciones 
de dominio, donde se forman los grupos que luchan 
por la emancipación del poder político, donde ad- 
quieren fuerza los llamados contrapoderes. Ade- 
más de esta acepción también se puede dar una 
connotación axiológicamente negativa, cuando se 
toma en cuenta el púnto de vista del Estado y se 
consideran los fermentos de renovación que porta 
la sociedad civil como gérmenes de disgregación. 
Bajo la tercera acepción, “sociedad civil” tiene al 
mismo tiempo un significado cronológico, como la 
primera, y un significado axiológico, como la se- 
gunda: representa el ideal de una sociedad sin Es- 
tado destinada a surgir de la disolución del poder 
político. Esta acepción se encuentra en el pensa- 
miento de Gramsci allí donde el ideal característico 
de todo el pensamiento marxista de la extinción del 
Estado es descrito como la “absorción de la sociedad 
política en la sociedad civil” (1930-31 a, p. 662}; 
como la sociedad civil donde se ejerce la hegemonía 
diferente del dominio, liberada de la sociedad polí- 
tica. En las tres diferentes acepciones la no-estatal 
asume tres diferentes figuras: en la primera, la fi- 
gura de la precondición del Estado, es decir, de lo 
que todavía no es estatal; en la segunda, de la antíte- 
sis del Estado, o sea, de lo que se presenta como 
alternativa frente al Estado; en la tercera, de la 
disolución y fin del Estado. 

Es más difícil dar una definición positiva de la 
“sociedad civil”, porque se trata de hacer un reper- 
torio de todo lo que confusamente se puso dentro 
de la valija de la exigencia de circunscribir el ámbito 
del Estado. Baste notar que en muchos contextos la 
contraposición sociedad civil/instituciones políticas 

LAS DIVERSAS ACEPCIONES 43 

es una reformulación de la vieja contraposición país 
real/país legal. ¿Qué es el país real?, ¿qué es la socie- 
dad civil? En una primera aproximación se puede 
decir que la sociedad civil es el lugar donde surgen y 
se desarrollan los conflictos económicos, sociales, 
ideológicos, religiosos, que las instituciones estatales 
tienen la misión de resolver mediándolos, previ- 
niéndolos o reprimiéndolos. Los sujetos de estos 
conflictos y por tanto de la sociedad civil, precisa- 
mente en cuanto contrapuesta al Estado, son las 
clases sociales, o más ampliamente los grupos, los 
movimientos, las asociaciones, las organizaciones 
que las representan o que se declaran sus represen- 
tantes; al lado de las organizaciones de clase, los 
grupos de interés, las asociaciones de diverso tipo 
con fines sociales e indirectamente políticos, los mo- 
vimientos de emancipación de grupos étnicos, de 
defensa de derechos civiles, de liberación de la mu- 
jer, los movimientos juveniles, etcétera. Los parti- 
dos políticos tienen un pie en la sociedad civil y el 
otro en las instituciones, tanto así que ha sido pro- 
puesto enriquecer el esquema conceptual dicotó- 
mico y de intercalar entre los dos conceptos de so- 
ciedad civil y de Estado el de sociedad política ¡Far- 
neti; 1973, pp. 16 ss.] orientado a abarcar precisa- 
mente el fenómeno de los partidos que de hecho no 
pertenecen completamente ni a la sociedad civil nial 
Estado. 

En efecto, una de las maneras más frecuentes de 
definir los partidos políticos es la de mostrar que 
ellos cumplen la función de seleccionar, agregar y 
trasmitir las demandas de la sociedad civil que se 
volverán objeto de decisión política. En las recientes 
teorías sistémicas de la sociedad global, la sociedad 
civil ocupa el lugar reservado para la formación de 



44 LA SOCIEDAD CIVIL 

las demandas (in put) que se dirigen hacia el sistema 
político a las cuales el sistema político tiene la tarea 
de dar respuesta (out put); el contraste entre socie- 
dad civil y Estado se presenta como el contraste 
entre cantidad y calidad de las demandas y capaci- 
dad de las instituciones de dar respuestas adecuadas 
y rápidas. El tan debatido tema de la gobernabilidad 
de las sociedades complejas también puede ser in- 
terpretado en los términos de la clásica dicotomía 
sociedad civil/Estado; una sociedad se vuelve más 
ingobernable en cuanto más aumentan las deman- 
das de la sociedad civil y no aumenta paralelamente 
la capacidad de las instituciones para responder a 
ellas. Más aún: la capacidad de respuesta del Estado 
ha alcanzado límites quizá insuperables (de donde 
proviene el tema, por ejemplo, de la “crisis fiscal”). 
Estrechamente relacionado al tema de la gobernabi- 
lidad aparece el tema de la legitimación: la ingober- 
nabilidad produce crisis de legitimidad. También 
este tema puede ser interpretado en los términos de 
la misma dicotomía: las instituciones representan el 
poder legítimo en el sentido weberiano de la pala- 
bra, o sea, el poder cuyas decisiones son aceptadas y 
realizadas en cuanto son consideradas como ema- 
nadas de una autoridad a la que se reconoce el 
derecho de tomar decisiones válidas para toda la 
colectividad; la sociedad civil es la sede donde se 
forman, especialmente en los periodos de crisis ins- 
titucional, los poderes que tienden a obtener su 
legitimidad incluso en detrimento de los poderes 
legítimos, donde, en otras palabras, se desarrollan 
los procesos de deslegitimación y de relegitimación. 
De aquí la frecuente afirmación de que la solución 
de una crisis grave que amenaza la sobrevivencia de 
un sistema político debe buscarse ante todo en la 

LA INTERPRETACIÓN MARXISTA 45 

sociedad civil, donde se pueden encontrar nuevas 
fuentes de legitimización, y por tanto nuevos espa- 
cios de consenso. En fin, en la esfera de la sociedad 
civil también se ubica normalmente el fenómeno de 
la opinión pública, entendida como la expresión 
pública de consenso y disenso con respecto a las 
instituciones, trasmitida mediante la prensa, la ra- 
dio, la televisión, etcétera. Por lo demás, opinión 
pública y movimientos sociales caminan de la mano 
y se condicionan mutuamente. Sin opinión pública, 
lo que más concretamente significa sin canales de 
trasmisión de la opinión pública, que se vuelve “pú- 
blica” precisamente porque es trasmitida al público, 
la esfera de la sociedad civil está destinada a perder 
su función y finalmente a desaparecer. En último 
término el Estado totalitario que es el Estado en el 
que la sociedad civil es absorbida completamente en 
el Estado, es un Estado sin opinión pública (o sea 
con una opinión oficial solamente). 

2. LA INTERPRETACIÓN MARXISTA 

El actual uso de la expresión “sociedad civil” como 
término íntimamente vinculado al Estado, o sistema 
político, es de derivación marxista, y a través de 
Marx, hegeliana, si bien, como se verá un poco más 
adelante, el uso marxista es reductivo con respecto 
al hegeliano. Debemos a la influencia de la literatura 
marxista en el debate político italiano contemporá- 
neo la frecuencia con la que es usada en el lenguaje 
común la expresión “sociedad civil”. Prueba de ello 
es que en otros contextos linguísticos la expresión 
“sociedad civil” es sustituida en la misma dicotomía 
por el término “sociedad”; en Alemania, por ejem- 



46 LA SOCIEDAD CIVIL 

plo, se ha desarrollado en estos años un amplio y 
docto debate sobre Staat und Gesellschaft (ef. Bócken- 
förde 1976), en el que el término Gesellschaft, “socie- 
dad”, comprende el área de nuestro término “so- 
ciedad civil”. El fragmento canónico para el naci- 
miento del significado “sociedad civil” que se ha 
vuelto habitual es aquel en el cual Marx, en el Prefa- 
cio de la Contribución a la crítica de la economía política 
11859], escribe que estudiando a Hegel llegó a la 
convicción de que las instituciones jurídicas y políti- 
cas tienen sus raíces en las relaciones materiales de 
existencia “que Hegel. .. comprendía bajo el nom- 
bre de “sociedad civil ” y de esto deriva la conse- 
cuencia de que “la anatomía de la sociedad hay que 
buscarla en la economía política” (trad. it. pp. 956- 
957). No importa que en este fragmento Marx haya 
dado una interpretación reductiva y deformante 
del concepto hegeliano “sociedad civil”, como ve- 
remos más adelante; lo que importa resaltar es que 
en la medida en que Marx hace de la sociedad civil la 
sede de las relaciones económicas, o sea, de las rela- 
ciones que constituyen “la base real, sobre la cual se 
eleva una superestructura jurídica y política” bid., 
p- 9571, “sociedad civil” significa el conjunto de las 
relaciones interindividuales que están fuera o antes 
del Estado, y en cierta forma agota la comprensión 
de la esfera preestatal diferente y separada de la del 
Estado, la misma esfera preestatal que los escritores 
del derecho natural y en parte en la línea de los 
primeros economistas, comenzando por los fisiócra- 
tas, habían llamado estado de naturaleza o sociedad 
natural. La sustitución realizada en el lenguaje 
marxista de la expresión “estado de naturaleza” por 
la expresión “sociedad civil”, mediante Hegel pero 
mucho más allá de Hegel, se comprueba en el frag- 

LA INTERPRETACIÓN MARXISTA 47 

mento de una obra de juventud como La sagrada 
familia {Marx y Engels 1845] en la que se lee: 

El Estado moderno tiene como base natural [obsérvese: 
“naturaP] la sociedad civil, el hombre de la sociedad 
civil, es decir, el hombre independiente, unido a otro 
hombre sólo por el vínculo del interés privado y de la 
necesidad natural inconsciente (trad. it. p. 126). 

Todavía más sorprendente es que el carácter especí- 
fico de la sociedad civil definida de esta manera 
coincida totalmente con el carácter específico del 
estado de naturaleza hobbesiano que es, como bien 
se sabe, la guerra de todos contra todos: 

Toda la sociedad civil es precisamente esta guerra [del 
hombre contra el hombre], uno contra otro, de todos 
los individuos, aislados uno de otro ahora sólo por su 
individualidad, y es el movimiento general, desenfre- 
nado, de las potencias elementales de la vida liberadas 
de las cadenas de los privilegios fibid, p. 130]. 

Sorprendente porque en la tradición iusnaturalista 
(cf. $4) se llama “sociedad civil” a lo que hoy es 
llamado “Estado”, la entidad antitélica frente al es- 
tado de naturaleza. 
No se podría explicar esta transposición del signi- 

ficado tradicional de la expresión “estado de natura- 
leza” en el significado de la expresión que tradicio- 
nalmente se le contrapone, o sea la “sociedad civil”, 
si no se tuviese en cuenta una vez más que la socie- 
dad civil de Marx es la búrgerliche Gesellschaft que, 
especialmente después de Hegel y de la interpreta- 
ción de los textos de Hegel de parte de la izquierda 
hegeliana, adquirió el significado de “sociedad bur- 
guesa” en el sentido propio de la sociedad de clase, y 

: 
| 



48 LA SOCIEDAD CIVIL 

quela sociedad burguesa en Marx tiene como sujeto 

histórico la burguesía, una clase que realizó vu 

emancipación política liberándose de las ligaduras 
del Estado absoluto y contraponiendo al Estado tra- 
dicional los derechos del hombre y del ciudadano 
que en realidad fueron los derechos que desde en- 
tonces protegieron los propios intereses de clase. 
Un fragmento del escrito de juventud, La cuestión 
judía (1843), aclara mejor que cualquier discurso la 
transferencia de la imagen del estado de naturaleza 
hipotético en la realidad histórica de la sociedad 
burguesa: 

La emancipación política fue al mismo tiempo la 
emancipación de la sociedad burguesa [que en este 

contexto no tendría sentido si se tradujese como “*ci- 
vil” de la política, de la apariencia misma de un con- 
tenido universal. La sociedad feudal se disolvió en su 

elemento fundamental, el hombre; pero el hombre 

que constituía efectivamente su fundamento, el hom- 
bre egoísta (trad it. p. 383). 

El estado de naturaleza de los iusnaturalistas y la 

sociedad burguesa de Marx tienen en común al 

“hombre egoísta” como sujeto. Y del hombre 

egoísta no puede nacer más que una sociedad anár- 

quica o, por contraste, despótica. 
A pesar de la marcada influencia de la noción 

marxista de “sociedad civil” en el uso actual de la 

expresión, no se puede decir que en la propia tradi- 

ción del pensamiento marxista el uso haya sido 

constante. Muchas veces ha sido reconocida la rele- 

vancia de la dicotomía sociedad civil/Estado en el 

pensamiento de Gramsci; sin embargo, erraría 

quien creyese, como muchos han creído, que la di- 
cotomía gramsciana reproduzca fielmente la dico- 
tomía marxista. Mientras en Marx el momento de la 

LA INTERPRETACIÓN MARXISTA 49 

sociedad civil coincide con la base material (contra- 
puesta a la superestructura donde entran las ideo- 
logías y las instituciones), para Gramsci, en cambio, 
el momento de la sociedad civil es superestructural. 
En las notas sobre los intelectuales se lee: 

Por ahora se pueden fijar dos grandes “planos” super- 
estructurales, aquel que se puede llamar de la “socie- 
dad civil”, es decir, del conjunto de organismos llama- 
dos vulgarmente “privados” y aquel de la “sociedad 
política o Estado” y que corresponden a la función de 
“hegemonía” que el grupo dominante ejerce en toda la 
sociedad y el de “dominio directo” o de mando que se 
manifiesta en el Estado y en el gobierno “jurídico” 
11932, pp. 1518-1519]. 

Para aclarar esta definición conviene utilizar el 
ejemplo histórico que Gramsci tiene en mente 
cuando habla de hegemonía contraponiéndola al 
dominio directo: el ejemplo es la Iglesia católica 
entendida como 

el aparato de hegemonía del grupo dirigente, que no 
tenía un aparato propio, es decir, no tenía una organi- 
zación cultural e intelectual propia, pero sentía como 

tal la organización eclesiástica universal {1930-31 b, p. 
JA 

Al igual que Marx, Gramsci considera a las ideolo- 
gías como parte de la superestructura, pero a dife- 
rencia de Marx, que llama sociedad civil al conjunto 
de las relaciones económicas que constituyen la base 
material, Gramsci llama sociedad civil a la esfera en 
la que actúan los aparatos ideológicos cuya tarea 
es la de ejercer la hegemonía y, mediante la hegemo- 
nía, de obtener el consenso. No es que Gramsci 
abandone la dicotomía base/superestructura, para 



50 LA SOCIEDAD CIVIL 

sustituirla por la dicotomía sociedad civil/Estado. É 
agrega la segunda a la primera y de esta manera 
hace más complejo su esquema conceptual. Para 
representar la contraposición entre el momento es- 
tructural y el momento superestructural normal- 
mente utiliza las siguientes parejas: momento eco- 
nómico/momento ético-político, necesidad/Aibertad, 
objetividad/subjetividad. Para representar la con- 
traposición entre sociedad civil y Estado, se sirve de 
otras parejas: consenso/fuerza, persuasión/coer- 
ción, moral/política, hegemonía/dictadura, direc- 
ción/dominio. Póngase atención en el hecho de que 
en la primera. dicotomía el momento económico se 
contrapone al momento ético-político; la segunda 
dicotomía puede ser considerada como el desdo- 
blamiento de la dualidad (ético-política) implícita en 
el segundo momento de la primera: la sociedad civil - 
representa el momento de la eticidad, mediante el 
cual una clase dominante obtiene el consenso, ad- 
quiere, con el lenguaje actual que Gramsci no usó, 
legitimidad; el Estado representa el momento polí- 
tico estrictamente entendido mediante el cual se 
ejerce la fuerza, tan necesaria como el consenso 
para la conservación del poder, por lo menos hasta 
que el poder sea ejercido por una clase restringida y 
no por la ciase universal (que lo ejerce mediante su 
partido, el verdadero protagonista de la hegemo- 
nía). Al llegar a este punto se puede observar que 
inconscientemente Gramsci recupera el significado 
iusnauralista de sociedad civil como sociedad ba- 
sada en el consenso. Con esta diferencia: que en el 
pensamiento jusnaturalista, para el cual la legitimi- 
dad del poder político depende del estar fundado 
en el contrato social, la sociedad del consenso por 
excelencia es el Estado, mientras que en el pensa- 

saiia 

EL SISTEMA HEGELIANO 51 

miento gramsciano la sociedad del consenso sólo es 

aquella sociedad destinada a surgir de la extinción 

del Estado. 

3. EL SISTEMA HEGELIANO 

Cuando Marx escribió que había llegado al descu- 

brimiento de la sociedad civil subyacente a las insti- 

tuciones políticas estudiando a Hegel e identifica la 

sociedad civil con la esfera de las relaciones econó- 

micas, surgió una interpretación parcial de la cate- 

oria hegeliana de sociedad civil que se trasmitió a 

toda la tradición del hegel-marxismo. La categoría 
hegeliana de sociedad civil a cuya clara formulación 

y denominación Hegel llegó solamente en la última 

fase de su pensamiento, en los Lineamientos de filoso- 
fía del derecho (1821), es mucho más compleja y pre- 

cisamente por su complejidad mucho más difícil de 

interpretar. Como momento intermedio de la etici- 
dad, puesto entre la familia y el Estado, permite la 
construcción de un esquema triádico que se contra- 

nea los dos modelos diádicos anteriores, el aristo- 

télico basado en la dicotomía familia/Estado (societas 

domesticalsocietas civilis, en la cual civilis de civitas 

corresponde exactamente a roderixós de móts) y el 

jusnaturalista basado en la dicotomía estado de na- 

turaleza/sociedad civil. Con respecto a la familia, la 

sociedad civil ya es una forma incompleta de Estado, 

el “Estado del intelecto”; con respecto al Estado, to- 

davía no es el Estado en su concepto y plena reali- 

zación histórica. La sección de la sociedad civil está 

dividida en las lecciones de Berlín en tres momen- 

tos, el sistema de las necesidades, la administración 

de justicia, la policía (junto con la corporación). La 

esfera de las relaciones económicas solamente es 



52 LA SOCIEDAD CIVIL 

abarcada por el primer momento, mientras que el 
segundo y el tercero comprenden partes tradiciona- 
les de la doctrina del Estado. 

La interpretación de la sociedad civil hegeliana 
como el lugar cuya anatomía debe buscarse en la 
economía política es parcial y, en referencia a la 
comprensión del pensamiento genuino de Hegel, 
desorientadora. Es punto de controversia cuál haya 
sido el pensamiento genuino de Hegel en la cons- 
trucción de la sección de la sociedad civil; algunos 
han considerado que fue concebida como una espe- 
cie de categoría residuo donde después de varios 
intentos de sistematización de la materia tradicional 
de la filosofía práctica, que duraron alrededor de 
veinte años, Hegel terminó por incluir en ella todo 
lo que no podía entrar en los dos momentos bien 
delimitados, y aceptados por una sistematización 
consolidada durante siglos, de la familia y del Es- 

' tado. La dificultad más grande de la interpretación 
está en el hecho de que la mayor parte de la sección 
no está dedicada al análisis de la economía política 
sino a dos importantes capítulos de la doctrina del 
Estado, que se refieren respectivamente, para usar 
palabras de hoy, a la función judicial y a la función 
administrativa (bajo el nombre entonces común de 
Estado de policía). ¿Cómo es Hegel, que culmina la 
sección de la eticidad en el Estado, es decir, en un 
análisis de derecho público, la hace presidir de una 
sección en la que trata dos materias tan importantes 
para la delineación del Estado en su conjunto como 
la administración de la justicia y el Estado adminis- 
trativo? La división hegeliana, aunque continúa 
siendo difícil de entender a la luz de la tradición 
anterior y también de los sucesores, puede ser com- 
prendida, o por lo menos puede parecer menos 

EL SISTEMA HEGELIANO 53 

singular, si se toma en cuenta el hecho de que societas 
civilis, que en alemán es búrgerliche Gesellschaft, signi- 
ficó durante siglos y ciertamente hasta Hegel (cf. $4) 
el Estado en su doble contraposición, sea frente a la 
familia en la tradición aristotélica, sea al estado de 
naturaleza en la tradición iusnaturalista. Lo que 
distingue la sociedad civil de Hegel de la de sus 
predecesores no es su retraimiento hacia la sociedad 
pre-estatal —tal retraimiento sólo sucederá con 
Marx-, sino su identificación con una forma estatal 
en todo caso imperfécta. Más que ser, como fue 
interpretada después, el momento anterior a la 
formación del Estado, la sociedad civil hegeliana 
representa el primer momento de la formación del 
Estado, el Estado jurídico-administrativo, cuya 
tarea es la de regular las relaciones externas, mien- 
tras que el Estado propiamente dicho es el momento 
ético-político, cuya misión es la de realizar la adhe- 
sión íntima del ciudadano a la totalidad de la que 
forma parte, tanto así que se podría llamar el Estado 
interno o interior (el Estado in interiore homine de 
Gentile). Más que una sucesión entre fase pre- 
estatal y fase estatal de la eticidad, la distinción hege- 
liana entre sociedad civil y Estado representa la 
distinción entre un Estado inferior y un Estado 
superior. Mientras el Estado superior está caracteri- 
zado por la constitución y por los poderes constitu- 
cionales, como el poder monárquico, el poder legis- 
lativo y el gubernativo, el Estado inferior actúa me- 
diante dos poderes jurídicos subordinados, que son 
el poder judicial y el poder administrativo. De los 
cuales, el primero tiene la tarea fundamentalmente 
negativa de dirimir los conflictos de interés y repri- 
mir las ofensas al derecho establecido; el segundo, 
de proveer a la utilidad común, interviniendo en la 



54 LA SOCIEDAD CIVIL 

vigilancia de las costumbres, en la distribución del 
trabajo, en la educación, en la ayuda a los pobres, en 
todas las actividades que distinguen al Wohlfahrt- 
Staat, el Estado que se ocupa del bienestar externo 
de sus súbditos. $ 

La referencia al significado de societas civilis de la 
tradición para una comprensión correcta de la so- 
ciedad civil hegeliana no es arbitraria; ello puede ser 
probado por el sentido polémico que este momento 
del desarrollo del espíritu objetivo tiene en el sis- 
tema hegeliano. Las categorías hegelianas siempre 
tienen, además de una función sistemática, también 
una dimensión histórica: al mismo tiempo son par- 
tes, vinculadas entre sí, de una concepción global de 
la realidad y de las figuras históricas. Piénsese, por 
ejemplo, en el Estado de derecho (Rechiszustand) de 
la Fenomenología del. espíritu (Phänomenologie des Geis- 
tes, 1807) que conceptualmente es la condición en la 
que son exaltadas las relaciones de derecho privado, 
históricamente, el imperio romano. El hecho de que 
la sociedad civil en el sistema hegeliano sea una 
figura histórica es afirmado en muchas ocasiones 
por el propio Hegel allí donde se dice que los esta- 
dos de la antigúedad, así los despóticos de Oriente 
inmóviles como los de las ciudades griegas, no con- 
tenían en su seno una sociedad civil y que “el descu- 
brimiento de la sociedad civil pertenece al mundo 
moderno” (1821, trad. it. p. 356]. Para Hegel el 
error de quienes descubrieron la sociedad civil -y en 
esta desaprobación reside el sentido polémico de la 
colocación de esta figura no al final del proceso del 
espíritu objetivo, sino en una posición subordinada 
al Estado en su plenitud- está en haber creído ago- 
tar en ella la esencia del Estado. Por ello la sociedad 
civil no es solamente una forma inferior de Estado 

EL SISTEMA HEGELIANO 55 

en el conjunto del sistema, sino que representa tam- 

bién el concepto de Estado en el que se detuvieron 

los escritores políticos y los juristas de derecho pú- 

blico anteriores, y que se podría llamar privatista en 

el sentido de que su principal preocupación es la de 

dirimir los conflictos de interés que surgen en las 

relaciones entre los individuos mediante la adminis- 

tración de justicia y sucesivamente la de cuidar el 

bienestar de los ciudadanos defendiéndolos de los 

perjuicios que pueden derivar del permitir el libre 

desfogue del particularismo egoísta de los sujetos. 

Tras esta concepción restringida de la sociedad civil 

con respecto al Estado totalmente desarrollado, se 

puede entrever una alusión tanto a la teoría lockia- 

na del Estado para la cual el Estado surge única- 
mente para impedir la justicia privada propia del 
estado de naturaleza donde no hay un juicio impar- 
cial por encima de las partes, y para proteger la 
propiedad entendida como un derecho natural, 
como a la teoría del Estado eudemonista propia de 
los partidarios del absolutismo ilustrado, que asume 
la tarea de ver por el bienestar de los súbditos, pero 
que nunca va más allá de una concepción individua- 

lista de la unión social. Hegel no ignoraba que el 

Estado eudemonista ya había sido criticado por 
Kant, quien por lo demás lo había rechazado en 

nombre del Estado de derecho, cuyo ámbito de 

acción está limitado a la garantía de las libertades 
individuales, en una línea que continuaba la de 
Locke y que no anticipaba la concepción orgánica 
con la que solamente se habría podido elevar el 

Estado a la esfera de la eticidad. En fin, la razón por 

ja que Hegel puso el concepto de Estado por encima 
del concepto en el que se detuvieron sus predecesores 
debe ser buscada en la necesidad de dar una expli- 



56 LA SOCIEDAD CIVIL 

cación del porqué se le reconoce al Estado el dere- 
cho de pedir a los ciudadanos el sacrificio de sus 
bienes (mediante los impuestos) y de la misma vida 
(cuando declara la guerra), una explicación que en 
vano se pide a las doctrinas contractualistas en las 
que el Estado nace de un acuerdo que los mismos 
contrayentes pueden disolver cuando les convenga, 
y a las doctrinas eudemonológicas en las que el fin 
supremo del Estado es el bienestar de los súbditos. 
En última instancia lo que caracteriza al Estado con 
respecto a la sociedad civil son las relaciones que 
únicamente el Estado, y no la sociedad civil, man- 
tiene con los otros Estados. Tan es así que el Estado, 
no la sociedad civil, es el sujeto de la historia univer- 
sal con el que se concluye el movimiento del Espíritu 
objetivo. 

4. La TRADICIÓN IUSNATURALISTA 

La utilización hegeliana del concepto sociedad civil 
en lugar del concepto Estado, aunque se trate de 
una forma inferior de Estado, corresponde al sen- 
tido tradicional de societas civilis, donde civilis de 
civitas es sinónimo de modrixós de TróMs; y traduce 
exactamente la expresión xowovié ToMTix. Con 
ella Aristóteles, al inicio de la Política indica larródus 
o ciudad, cuyo carácter de comunidad indepen- 
diente y autosuficiente, ordenada con base en una 
constitución (1rokereía), ha hecho que se le consi- 
dere durante siglos como el origen o el antecedente 
histórico del Estado en el sentido moderno de la 
palabra, si bien bajo dos significados diferentes 
según si se contraponga con base en el modelo aris- 
totélico, para el cual el Estado es la consecuencia 

LA TRADICIÓN IUSNATURALISTA 57 

natural de la sociedad familiar, a la sociedad domés- 
tica o familiar, o se contraponga con base en el 
modelo hobbesiano (o iusnaturalista), para el cual el 
Estado es la antítesis del estado de naturaleza, a la 
societas naturalis constituida por individuos hipotéti- 
camente libres e iguales. La diferencia está en que 
mientras la societas civilis del modelo aristotélico 
siempre es una sociedad natural, en cuanto corres- 
ponde perfectamente a la naturaleza social del hom- 
bre (rroderixóov ¿óov), la misma societas civilis del 
modelo hobbesiano, ya que es la antítesis del estado 
de naturaleza y está constituida por un acuerdo de 
los individuos que deciden salir del estado de natu- 
raleza, es una sociedad instituida o artificial (el homo 
artificialis olamachina machinarum de Hobbes). Nada 
mejor para probar la vitalidad y longevidad de esta 
expresión que la constatación de su uso, así en con- 
textos en los que el término opuesto es la familia 
como en contextos en los que el término opuesto es 
el estado de naturaleza. Para el primer uso léase a 
un típico representante del modelo aristotélico, 
para el cual el Estado es un hecho natural, como 
Bodin: 

El Estado (république o respublica) es la sociedad civil que 
puede subsistir por sí misma sin asociaciones y orga- 
nismos, pero no lo puede hacer sin la familia (1576, 
MI, 7}. 

Para el segundo uso léase, para dar otro ejemplo 
válido y representativo del modelo iusnaturalista, a 
Kant: 

El hombre debe salir del estado de naturaleza, en el 
que cada cual sigue los caprichos de su fantasía, y 
unirse con todos los demás... sometiéndose a una 

i 

il 



58 LA SOCIEDAD CIVIL 

constricción externa públicamente legal. .. es decir, 
que cada cual debe, antes de cualquier otra cosa, entrar 
en un estado civil (1797, trad. it. p. 4981. 

A través de la persistencia del modelo iusnaturalista 
en la época moderna, de Hobbes a Kant, la contra- 
posición de la sociedad civil frente a la sociedad 
natural terminó por hacer prevalecer en el uso de la 
expresión “sociedad civil” el significado de “socie- 
dad artificial”, Tan es así que un autor tradiciona- 
lista como Haller, que considera al Estado de 
acuerdo con el modelo aristotélico como una socie- 
dad natural al igual que la familia, que significa “el 
grado más alto de la sociedad natural o privada” 
(1816, trad. it. p. 463], sostiene que, 

“la distinción, reproducida siempre en los textos de 
doctrina actualmente acreditados, entre la sociedad 
civil y cualquier otra sociedad natural, carecé de fun- 
damento’, por lo que ‘es deseable que la expresión 
sociedad civil (societas civilis), que se ha presentado por la 
lengua de los romanos en la nuestra, sea rápidamente 
retirada por completo de la ciencia jurídica” bid, pp. 
476-4771. 

Una afirmación de este tipo no se entendería si 
mediante el uso iusnaturalista de sociedad civil la 
expresión no hubiese adoptado el significado exclu- 
sivo de Estado como entidad instituida por los hom- 
bres más allá de las relaciones naturales, incluso 
como reglamentación voluntaria de las relaciones 
naturales, en suma como.sociedad artificial, mien- 
tras que en su sentido original aristotélico la socie- 
dad civil, la xowwovia rrodmrixí, es una sociedad na- 
tural al igual que la familia. En realidad lo que 
Heller quería retirar no era tanto la palabra sino el 

LA TRADICIÓN IUSNATURALISTA 59 

sentido que la palabra había asumido para quien, 
como los iusnaturalistas, habían considerado los Es- 
tados, para utilizar la expresión polémica del mismo 
Haller, como “sociedades arbitrariamente forma- 
das y diferenciadas de todas las demás por su origen 
y fin” fibid., p. 463]. 

Siempre en el significado de Estado político dife- 
rente de cualquier forma de Estado no político la 
expresión “sociedad civil” también es utilizada 
normalmente para distinguir el ámbito de compe- 
tencia del Estado o del poder civil del ámbito de 
competencia de la Iglesia o poder religioso en la 
contraposición sociedad civil/sociedad religiosa que 
se agrega a la tradicional sociedad doméstica/socie- 
dad civil. Desconocida por la Antigúedad clásica, 
esta distinción es recurrente en el pensamiento cris- 
tiano. Tómese en cuenta a un escritor católico como 
Antonio Rosmini. En la Filosofía del derecho el estudio 
de la parte dedicada al derecho social se desarrolla a 
través del examen de tres tipos de sociedades nece- 
sarias para la organización “perfecta del género 
humano” [1841-43, ed. 1967-69, pp. 848 ss.}. Estas 
tres sociedades son: la sociedad teocrática o reli- 
giosa, la sociedad doméstica y la sociedad civil, Esta 
tripartición deriva claramente de la conjunción de 
la dicotomía familia/Estado, que es el punto de par- 
tida del modelo aristotélico, con la dicotomía Igle- 
sia/Estado, fundamental en la tradición del pensa- 
miento cristiano. 

Los dos significados de “sociedad civil” como so- 
ciedad política o Estado, y en cuanto tal como socie- 
“dad diferente de la sociedad religiosa, son consa- 
grados por los dos artículos de la Encyclopédie dedi- 
cados respectivamente a la “sociedad civil” [Anó- 
nimo, 1765 b] y ala sociedad (Anónimo, 1765 a]. En 



60 LA SOCIEDAD CIVIL 

el primero encontramos esta definición: “Sociedad 
civil es el cuerpo político que los hombres de una 
nación, de un Estado, de un pueblo u otro lugar, 
forman juntos, y los lazos políticos que los vinculan 
unos a otros” [1765 b, p. 259]. El segundo está dedi- 
cado casi exclusivamente al problema de las relacio- 
nes entre sociedad civil y sociedad religiosa con el 
objeto de delimitar rigurosamente el ámbito que le 
corresponde a cada cual, 

5. SOCIEDAD CIVIL COMO SOCIEDAD CIVILIZADA 

Una opinión común sobre las fuentes del pensa- 
miento de Hegel sostiene desde hace tiempo que la 
noción de bürgerliche Gesellschaft estavó inspirada en 
la obra de Adam Ferguson An Essay on the History of 
Civil Society (1767), que fue traducida al alemán por 
Christian Garve en 1768 y que Hegel seguramente 
conocía. Pero una cosa es considerar que Ferguson y 
Adam Smith sean una fuente de Hegel en lo que se 
refiere a la sección de la sociedad civil que trata del 
sistema de las necesidades y más en general de la 
economía política, y otra muy distinta creer, con 
base en estas coincidencias entre los textos de Fer- 
guson y de Hegel, que la búrgerliche Gesellschaft del 
segundo tenga algo que ver con la civil society 
del primero. Que Hegel haya tomado de Ferguson 
algunos puntos para el estudio de los elementos de 
economía política que forman parte de la sección de 
la sociedad civil no quiere decir que sociedad civil 
tenga en Ferguson el mismo significado que en He- 
gel. Con Ferguson y los escoceses “sociedad civil” 
tiene otro significado: civilis no es adjetivo de civitas 
(condición política) sino de civilitas (condición civili- 

SOCIEDAD CIVIL COMO CIVILIZADA 61 

zada). Sociedad civil significa sociedad civilizada 
(Smith en efecto utiliza el adjetivo civilized), que casi 
tiene un sinónimo en polished. La obra de Ferguson 
que describe el paso de las sociedades primitivas a las 
sociedades evolucionadas es una historia del pro- 
greso: la humanidad pasó y continúa pasando del 
estado salvaje de los pueblos cazadores sin propie- 
dad y sin Estado al estado de barbarie de los pueblos 
que se ocupan de la agricultura e introducen los 
primeros gérmenes de la propiedad, al estado civil 
caracterizado porla institución de la propiedad, por 
el intercambio y por el Estado. No se puede excluir 
del todo que tanto en la societas civilis de los iusnatu- 
ralistas, como en la bürgerliche Gesellschaft se esconda 
también el significado de sociedad civil en el sentido 
de Ferguson y los escoceses: baste pensar en la céle- 
bre contraposición hobbesiana entre estado de na- 
turaleza y estado civil donde entre las características 
del primero está la barbaries y del segundo la elegan- 
tía [Hobbes 1642, x, 1], o recuérdese la repetida 
afirmación de Hegel de que los estados antiguos, 
tanto los despóticos como las repúblicas griegas, no 
tenían una sociedad civil que es una formación ca- 
racterística de la época moderna. Con todo, perma- 
nece siempre el hecho de que la civil society de Fergu- 
son es civil no porque se diferencie de la sociedad 
doméstica o de la sociedad natural, sino porque se 
contrapone a las sociedades primitivas. 

Sólo tomando en cuenta este significado se puede 
comprender plenamente la société civile de Rous- 
seau. En el Discurso sobre el origen y los fundamentos de 
la desigualdad entre los hombres (1754) Rousseau des- 
cribe en un primer momento el estado de natura- 
leza, es decir, la condición del hombre natural, que 
todavía no vive en sociedad porque no la necesita; 



62 LA SOCIEDAD CIVIL 

aprovisionando la naturaleza generosa la satisfac- 

ción de sus necesidades básicas, y es feliz de su 
condición; en un segundo momento describe el es- 

tado de corrupción en el que el hombre natural cae 

luego de la institución de la propiedad privada que 
estimula, alienta y pervierte los instintos egoístas, y a 
la invención de la agricultura y la metalurgia, hoy se 
diría de técnicas que multiplican su poder sobre la 
naturaleza y son transformadas en instrumentos de 

dominación del hombre sobre el hombre, de parte 
de los más hábiles y fuertes. Rousseau llama a este 

estado de corrupción société civile, atribuyéndole cla- 
ramente al adjetivo civile el significado de “civili- 
zado”, aunque:le da una connotación axiológica- 
mente negativa, que distingue su posición en refe- 
rencia a la “civilización” de la mayor parte de los 
escritores de aquel tiempo y en general de la ideolo- 

gía iluminista del progreso. De otra parte, como en 
la mayoría de los escritores en los que la sociedad 
civil tiene el significado principal de sociedad polí- 
tica no está excluido tampoco el significado de so- 
ciedad civilizada, en Rousseau el significado pre- 
ponderante de sociedad civil como sociedad civili- 
zada no excluye que esta sociedad sea también en 
cierne una sociedad política a diferencia del estado 
de naturaleza, aunque en la forma corrupta del 
dominio de los fuertes sobre los débiles, de los ricos 
sobre los pobres, de los astutos sobre los simples, en 
una forma de sociedad política de la que el hombre 
debe salir para instituir la república basada en el 
contrato social, esto es, en el acuerdo paritario de 
cada cual con todos los demás, así como de acuerdo 
con la hipótesis iusnaturalista que parte de una in- 
versión de juicio de los dos términos el hombre debe 
salir del estado de naturaleza. 

ia 

EL DEBATE ACTUAL 63 

6. EL DEBATE ACTUAL 

El devenir histórico ha mostrado la variedad de 
significados incluso contrastantes entre sí bajo los 
cuales ha sido usada la expresión “sociedad civil”. 
Resumiendo, el significado preponderante ha sido 
el de sociedad política o Estado, usado por lo demás 
en diversos contextos según si la sociedad civil o 
política haya sido diferenciada de la sociedad do- 
méstica, de la sociedad natural o de la sociedad 
religiosa. Al lado de éste, otro significado tradicio- 
nal es el que aparece en la secuencia sociedad sal- 
vaje, bárbara, civil, que a partir de los escritores del 
siglo xvIm constituyó un esquema clásico para la 
definición del progreso humano, con la excepción 
de Rousseau para quien la sociedad civil, aun te- 
niendo el significado de sociedad civilizada, repre- 
senta un momento negativo del desarrollo histórico. 
Una historia completamente diferente comienza 
con Hegel para quien por primera vez la sociedad 
civil ya no comprende el Estado en su globalidad, 
sino que representa únicamente un momento en el 
proceso de formación del Estado, y prosigue con 
Marx quien concentrando su atención en el sistema 
delas necesidades que es sólo el primer momento de 
la sociedad civil hegeliana, ubica en la esfera de la 
sociedad civil exclusivamente las relaciones materja- 
les o económicas y con un cambio completo del 
significado tradicional no sólo separa la sociedad 
civil del Estado sino que hace de ella al mismo 
tiempo el momento fundador y antitético. Final- 
mente Gramsci, aunque mantiene la distinción 
entre sociedad civil y Estado, mueve la primera de la 
esfera de la base material a la esfera superestructu- 

F 
i 

| 



64 LA SOCIEDAD CIVIL 

ral y hace de ella el lugar de la formación del poder 

ideológico, diferente del poder político entendido 

en sentido estricto, y de los procesos de legitimación 
de la clase dominante. 
Como se dijo al inicio, en el debate actual la con- 

traposición continúa. A tal grado ha entrado en la 

práctica cotidiana la idea de que la sociedad civil sea 

lo anterior (y contrario) del Estado, que es necesario 

hacer un esfuerzo para convencerse que durante 

siglos la misma expresión fue usada para designar el 

conjunto de las instituciones y normas que hoy cons- 

útuyen lo que se llama Estado, y que ya nadie podría 

llamar sociedad civil sin correr el riesgo de que se le 

malentendiera por completo. Naturalmente todo 

esto no sucedió por un capricho de los escritores 

políticos o por casualidad. No debe olvidarse que 

societas civilis traducía la xowovía moniy de Aris- 

tóteles, una expresión que designaba la ciudad 
como forma de comunidad diferente de la familia y 

superior a ella, como la organización de una convi- 
vencia que efectivamente tenfa las características de 

la autosuficiencia y de la independencia que luego 
serán las características del Estado en todas sus for- 

mas históricas, pero que no se distinguía y jamás 

había sido conscientemente distinguida de la socie- 

dad económica subyacente, siendo la actividad eco- 

nómica un atributo de la familia (de donde proviene 

el nombre de economía al gobierno de la casa). Que 
el Estado fuese definido como una forma de socie- 
dad todavía podía considerarse correcto durante los 
siglos de la controversia entre el Estado y la Iglesia 

para la delimitación de las respectivas fronteras, 
controversia que estuvo representada por una parte 
y por la otra como un conflicto entre dos sociedades, 

la societas civium y la societas fidelium; tampoco es del 

EL DEBATE ACTUAL 65 

todo impropio cuando con la doctrina del derecho 
natural y con el contractualismo el Estado fue con- 
templado sobre todo en su aspecto de asociación 
voluntaria en defensa de algunos intereses funda- 
mentales comola vida, la propiedad y la libertad. No 
debe olvidarse que la identificación tradicional del 
Estado con una forma de sociedad haya contribuido 
a retrasar la percepción de la distinción entre el 
sistema social en su conjunto y las instituciones polí- 
ticas mediante las cuales se ejerce el dominio (Herrs 
chaft en el sentido weberiano), distinción que ya se 
había acentuado-más en la época moderna con el 
desarrollo de las relaciones económicas más allá del 
gobierno de la casa, de un lado, y del aparato de los 
poderes públicos, por otro. Sin embargo es un 
hecho que con Maquiavelo, que también por esto 
debe ser considerado como el fundador de la ciencia 
política moderna, el Estado ya no puede ser compa- 
rado de ninguna manera con una forma de socie- 
dad y sólo por costumbre de escuela todavía puede 
ser definido como societas civilis. Cuando Maquia- 
velo habla del Estado se refiere al máximo poder 
que se ejerce sobre los habitantes de un determi- 
nado territorio y del aparato del que algunos hom- 
bres o grupos se sirven para adquirirlo o conser- 
varlo. El Estado entendido de esta manera no es el 
Estado-sociedad sino el Estado-máquina. Después 
de Maquiavelo el Estado todavía puede ser definido 
como societas civilis, pero la definición se muestra 
cada vez más incongruente y confusa. La contrapo- 
sición entre la sociedad y el Estado que se abre paso 
con el nacimiento de la sociedad burguesa, es la 
consecuencia natural de una diferenciación qué se 
presenta en las cosas y al mismo tiempo de una 
consciente división de funciones, cada vez más nece- 



66 LA SOCIEDAD CIVIL 

saria, entre quien se ocupa de la “riqueza de las 
naciones” y quien se ocupa de las instituciones polí- 
ticas, entre la economía política en un primer mo- 
mento y la sociología en un segundo momento, de 
una parte, y la ciencia del Estado con todas las líneas 
de disciplinas afines, la Polizeiwissenschaft (ciencia de 
la policía), el cameralismo, la estadística en el sentido 
original del término, la ciencia de la administración, 
etcétera, de otra parte. 

En estos años se ha cuestionado si la distinción 
entre la sociedad civil y el Estado que ha tenido 
lugar durante los dos últimos siglos todavía tenga 
alguna razón de ser. Se ha dicho que el proceso de 
emancipación de la sociedad frente al Estado fue 
seguido por un proceso inverso de reapropiación de 
la sociedad de parte del Estado; que el Estado, que 
se transformó de Estado de derecho en Estado so- 
cial (de acuerdo con la expresión divulgada sobre 
todo por los juristas y politólogos alemanes), preci- 
samente porque “social” difícilmente se distingue 
de la sociedad subyacente que él penetra completa- 
mente mediante la regulación de las relaciones eco- 
nómicas., Se ha notado, de otra parte, que a este 
proceso de estabilización de la sociedad ha corres- 
pondido un proceso inverso, pero no menos signifi- 
cativo de socialización del Estado a través del desa- 
rrollo de las diversas formas de participación en las 
alternativas políticas, el crecimiento de las organiza- 
ciones de masas que ejercen directa o indirecta- 
mente un poder político, por lo que la expresión 
“Estado social” no sólo puede ser entendido como 
estado que ha permeado la sociedad sino también 
como Estado que la sociedad ha permeado. Estas 
observaciones son correctas, sin embargo la contra- 
posición entre la sociedad civil y el Estado continúa 

EL DEBATE ACTUAL 67 

utilizándose, cosa que refleja una situación real. 
Aun prescindiendo de la consideración de que los 
dos procesos del Estado que se hace sociedad y de la 
sociedad que se hace Estado son contradictorios, 
porque la realización del primero llevaría al Estado 
sin sociedad, es decir, al Estado totalitario y la reali- 
zación del segundo a la sociedad sin Estado, o sea, a 
la extinción del Estado, los dos procesos están lejos 
de cumplirse y precisamente por su presencia si- 
multánea a pesar de ser contradictorios no pueden 
llegar a su plena realización. Estos dos procesos 
están bien representados por las dos figuras del 
ciudadano participante y del ciudadano protegido 
que están en conflicto entre sí incluso en la misma 
persona: del ciudadano que mediante la participa- 
ción activa siempre pide mayor protección al Estado 
y mediante la exigencia de protección refuerza 
aquel Estado del que quisiera adueñarse y que en 
cambio se vuelve su amo. Bajo este especto la socie- 
dad y el Estado fungen como dos momentos necesa- 
rios, separados pero contiguos, diferentes pero in- 
terdependientes, del sistema social en su compleji- 
dad y en toda su articulación. 

j 
j 

| 



III. ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

1. Para EL ESTUDIO DEL ESTADO 

Las disciplinas históricas 

Para EL estudio del Estado las dos fuentes principa- 

les son la historia de las instituciones políticas y la 

historia de las doctrinas políticas. Que la historia de 

las instituciones pueda derivar de la historia de las 

doctrinas no quiere decir que las dos historias deban 

ser confundidas. Por ejemplo: una cosa es la historia 

de los parlamentos europeos, y otra la historia de los 

escritores parlamentarios. No hay duda de la im- 

portancia de la obra política de Aristóteles para el 

estudio de las instituciones políticas de las ciudades 

griegas, o el libro vide las Historias de Polibio para el 

estudio de la constitución de la república romana; 

pero ninguno se conformaría con leer a Hobbes 

para conocer el ordenamiento de los primeros 

grandes estados territoriales de la época moderna, o 

a Rousseau para conocer el ordenamiento de las 

democracias modernas. Por lo demás, si el estudio 

de las obras de Aristóteles o de las historias de Poli- 

bio es importante para conocer el ordenamiento de 

las ciudades griegas y de la república romana, se 

necesitan otras fuentes, literarias y no literarias, 

desde la época antigua hasta la edad moderna, para 

68 

PARA EL ESTUDIO DEL ESTADO 69 

conocer a fondo los mecanismos muchas veces 

complejos mediante los cuales son instituidas o mo- 

dificadas las relaciones de poder en un sistema polí- 

tico. Por razones fácilmente entendibles, pero fun- 

damentalmente por la gran dificultad que presenta 

la recopilación de las fuentes, la historia de las insti- 

tuciones se desarrolló después que la historia de las 

doctrinas, de manera que frecuentemente los orde- 

namientos de un sistema político determinado han 

sido conocidos o nos hemos conformado con cono- 

cerlos mediante la reconstrucción, e incluso la de- 

formación o idealización, hecha por los escritores. 

Han sido identificados: Hobbes con el Estado abso- 

luto, Locke con la monarquía parlamentaria, Mon- 

tesquieu con el Estado limitado, Rousseau con la 
democracia, Hegel con la monarquía consti tucional, 
etcétera. 

La primera fuente para un estudio autónomo de 
las instituciones frente a las doctrinas está consti- 

tuida por los historiadores: comentando a Tito Li- 
vio, Maquiavelo reconstruye la historia y el orde- 
namiento de las instituciones de la república ro- 
mana; Vico, para reconstruir la historia civil de las 
naciones desde el estado ferino hasta los grandes 

estados de su tiempo, denuncia la arrogancia de los 

doctos “que desean que lo que saben sea tan antiguo 

como el mundo” [1744, ed. 1967, p. 72] y para su 

investigación desea comiportarse “como si no hu- 
biese libros en el mundo” [ibid., p. 1151. 

Posterior al estudio de la historia viene el estudio 

de las leyes que regulan las relaciones entre gober- 

nantes y gobernados, el conjunto de las normas que 

constituyen el derecho público (también una cate- 

goría doctrinal). Las primeras historias de las insti- 

tuciones fueron historias del derecho, escritas por 



70 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

juristas que frecuentemente tuvieron experiencia 
directa en los asuntos de Estado. Hoy la historia de 
las instituciones no sólo se ha emancipado de la 
historia de las doctrinas sino que ha ampliado el 
estudio de los ordenamientos civiles mucho más allá 
de las formas jurídicas que les han dado forma, y 
orienta sus investigaciones hacia el análisis del fun- 
cionamiento concreto en un determinado periodo 
histórico, de un instituto específico a través de los 
documentos escritos, los testimonios de los actores, 
el juicio de los contemporáneos, avanzando del es- 
tudio de un instituto fundamental como el parla- 
mento y sus vicisitudes en los diversos países al estu- 
dio de institutos particulares, como el secretario de 
Estado, el intendente, el gabinete secreto, etcétera, 
mediante los cuales se logra describir el paso del 
Estado feudal a la monarquía absoluta, o la forma- 
ción gradual del aparato administrativo, mediante 
el cual se reconstruye el proceso de formación del 
Estado moderno y contemporáneo. 

Filosofía política y ciencia política 

Por encima de su desarrollo histórico el Estado es 
estudiado en sí mismo, en sus estructuras, funcio- 
nes, elementos constitutivos, mecanismos, órganos, 
etcétera, como un sistema complejo considerado en 
sí mismo y en sus relaciones con los otros sistemas 
contiguos. Hoy, convencionalmente, el inmenso 
campo de investigación está dividido entre dos dis- 
ciplinas didácticamente diferentes: la filosofía polí- 
tica y la ciencia política. Como todas las distinciones 
convencionales, también ésta es lábil y discutible. 
Cuando Hobbes llamaba philosophia civilis (filosofía 

PARA EL ESTUDIO DEL ESTADO 7i 

civil) al conjunto de los análisis sobre el hombre en 
sus relaciones sociales en ella incluía una serie de 
consideraciones que hoy entrarían en la ciencia polí- 
tica; por el contrario, Hegel dio a sus Principios de 
filosofía del derecho (182 1] el subtítulo de staatwissens- 
chaft im Grundrisse “Principios de ciencia del Es- 

tado”. En la filosofía política están comprendidos 
tres tipos de investigación: a) sobre la mejor forma 
de gobierno o sobre la óptima república; b) sobre el 
fundamento del Estado, o del poder político, con 
la consiguiente justificación (o injustificación) de la 
obligación política; c) sobre la esencia de la categoría 
de lo político o de la politicidad, con la disputa 
preponderante sobre la distinción entre la ética y la 
política. Estas tres versiones de la filosofía políti- 
ca están representadas ejemplarmente al inicio de la 
época moderna por tres obras que han dejado hue- 
llas indelebles en la historia de la reflexión sobre la 
política: la Utopía de Moro [1516], diseño de repú- 
blica ideal; el Leviatán de Hobbes [1651], que pre- 
tende proporcionar una justificación racional y por 
tanto universal de la existencia del Estado y deseña- 
lar los motivos por los cuales sus órdenes deben ser 
obedecidas; el Príncipe de Maquiavelo [1513], en el 
cual, por lo menos bajo una de sus interpretaciones, 
la única por lo demás que ha dado origen a un 
“ismo” (el maquiavelismo), se mostraría en qué con- 
siste la propiedad específica de la actividad política y 
cómo se distingue, en cuanto tal, de la moral. 
Hoy entendemos por “ciencia política” una inves- 

tigación en el campo de la vida política que satisfaga 
estas tres condiciones: a) el principio de verificación 
o de falsificación como criterio de aceptabilidad de 
sus resultados; b) el uso de técnicas de la razón que 
permitan dar una explicación causal en sentido 



72 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

fuerte y también en sentido débil del fenómeno 

indagado; c) la abstención o abstinencia de juicios de 

valor, la llamada “avaluatividad”. Considerando las 

tres formas de filosofía política descritas anterior- 

mente, obsérvese cómo a cada una le falta por lo 

menos una de las características de la ciencia polí- 

tica. La filosofía política como búsqueda de la óp- 

tima república no tiene carácter “avaluativo”; como 

indagación del fundamento último del poder no 

pretende explicar el fenómeno del poder sino justi- 

ficarlo, operación que tiene por objeto calificar un 

comportamiento como lícito o ilícito, lo que no se 

puede hacer sin remitirse a valores; como investiga- 

ción de la esencia de la política se aleja de toda 

verificación o falsificación empírica, en cuanto lo 

que se llama presuntuosamente esencia de la polí- 

tica deriva de una definición nominal y como tal no 

es verdadera ni falsa. 

Punto de vista sociológico y jurídico 

Por encima de la distinción de los dos campos lla- 

mados convencionalmente “filosofía” política y 

“ciencia” política, el tema del Estado puede ser 

abordado desde diversos puntos de vista. Con la 

Doctrina general del Estado 11910}, de Georg Jellinek, 

entró por largo tiempo en el uso de las teorías del 

Estado la distinción entre doctrina sociológica y doc- 

trina jurídica del Estado. Esta distinción se volvió 

necesaria luego de la tecnificación del derecho pú- 

blico y de la consideración del Estado como persona 

jurídica que había derivado de tal tecnificación. A su 

vezla tecnificación del derecho público era la conse- 

cuencia natural de la concepción del Estado como 

PARA EL ESTUDIO DEL ESTADO 73 

Estado de derecho, como Estado concebido princi- 
palmente como órgano de producción jurídica, y en 
su conjunto como ordenamiento jurídico. Esta re- 

construcción del Estado como ordenamiento jurí- 
dico, por lo demás, no había hecho olvidar que el 

Estado también era, a través del derecho, una forma 

de organización social y que como tal no podía ser 
separado de las sociedades y de las relaciones socia- 
les subyacentes. De aquí la necesidad de una distin- 
ción entre el punto de vista jurídico, para reservarlo 
a los juristas que por lo demás habían sido durante 
siglos los principales artífices de los tratados sobre el 
Estado, y el punto de vista sociológico que habría 
debido valerse de la contribución de los sociólogos, 
de los etnólogos, de los estudiosos de las diversas 
formas de organización social: una distinción que 
no podría ser concebida antes del advenimiento de 
la sociología como ciencia general que engloba la 
teoría del Estado. 

La distinción de Jellinek fue reconocida como 
una aportación importante, y fue acreditada por 
Max Weber, quien, partiendo precisamente de la 
Doctrina general del Estado, sostuvo la necesidad de 
distinguir el punto de vista jurídico del punto de 
vista sociológico. Jellinek había afirmado que la doc- 
trina social del Estado “tiene por contenido la exis- 
tencia objetiva, histórica y natural del Estado”, 
mientras que la doctrina jurídica se ocupa de las 
“normas jurídicas que en aquella existencia real 
deben manifestarse” [1900, trad. it., 1, p- 73] y había 
basado la distinción en la contraposición, destinada 
a tener éxito, entre la esfera del ser y la esfera del 
deber ser. Weber, al iniciar el estudio de la sociolo- 
gía jurídica, de la cual es considerado uno de los 
fundadores, afirma que “cuando se habla de dere- 



74 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

cho, ordenamiento jurídico, norma jurídica, es ne- 
cesario un especial rigor para distinguir el punto de 
vista jurídico del punto de vista sociológico” [Weber 
1908-20, trad, it., 1, p. 309), una distinción que él 
traduce en la diferenciación entre validez ideal, 
de la que se ocupan los juristas, y validez empírica de 
las normas de la que se ocupan los sociólogos. Para 
Weber, esta distinción era una premisa indispensa- 
ble para hacer entender que se ocuparía del Estado 
como sociólogo y no como jurista. Tal estudio se 
vuelve un capítulo de la teoría de los grupos sociales, 
de los cuales una especie son los grupos políticos, 
que a su vez se vuelven estados (en el sentido de 
“Estado moderno”) cuando están dotados de un 
aparato administrativo que logra con éxito apro- 
piarse del monopolio de la fuerza en un determi- 
nado territorio, Únicamente con Kelsen [1922], que 
critica el doble punto de vista de Jellinek (que llama 
Zweiseitentheorie teoría dual-), el Estado se resuelve 
totalmente en el ordenamiento jurídico y por tanto 
desaparece como entidad consistente en la produc- 
ción y ejecución de normas jurídicas. De todas las 
tesis kelsenianas la reducción radical del Estado a 
ordenamiento jurídico es la que ha tenido menos 
éxito. 
Con la transformación del puro Estado de dere- 

cho en Estado social, las teorías meramente jurídicas 
del Estado, condenadas como formalistas, han sido 
abandonadas por los mismos juristas, y han tomado 
fuerza los estudios de sociología política que tienen 
por objeto el Estado como forma compleja de orga- 
nización social (de los cuales el derecho sólo es uno 
de los elementos constitutivos). 

PARA EL ESTUDIO DEL ESTADO 75 

Funcionalismo y marxismo 

Entre las teorías sociológicas del Estado, dos han 
acaparado el campo en estos últimos años, con fre- 
cuencia en polémica entre sí, pero más a menudo 
ignorándose, yendo cada una por su propio camino 
como si la otra no existiese: la teoría marxista y 
la teoría funcionalista, esta última dominante en la 
political science norteamericana, pero que también 
ha tenido gran influencia en Europa y ha sido to- 
mada durante años como la ciencia política por ex- 
celencia. Entre las dos teorías existen diferencias 
respecto a la concepción de la ciencia en general 
como en referencia al método; pero la diferencia 
fundamental radica en la ubicación del Estado en el 
sistema social considerado en su conjunto, La con- 
cepción marxista de la sociedad distingue en toda 
sociedad histórica, por lo menos desde una cierta 
etapa del desarrollo económico, dos momentos, que 
no son puestos en el mismo nivel con respecto a su 
fuerza determinante y su capacidad de condicionar 
el desarrollo del sistema y el paso de un sistema a 
otro: la base económica y la superestructura. Las 
instituciones políticas, en una palabra el Estado, 
pertenecen al segundo momento. El momento sub- 
yacente que comprende las relaciones económicas, 
caracterizadas en toda época por una determinada 
forma de producción, es el momento determinante, 
aunque no siempre, de acuerdo con algunas inter- 
pretaciones, dominante; al contrario, la concepción 
funcionalista (que proviene de Parsons) concibe el 
sistema global en su conjunto dividido en cuatro 
subsistemas (patter-maintenance, goal-attainment, 

adaptation, integration), caracterizados por las fun- 
ciones igualmente esenciales que cada uno desem- 



76 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

peña para la conservación del equilibrio social, y en 

cuanto tales recíprocamente interdependientes. Al 

subsistema político corresponde la función del 

goal-attainment, lo cual quiere decir que la función 

política realizada por el conjunto de las instituciones 

que constituyen el Estado es una de las cuatro fun- 

ciones fundamentales de todo sistema social. Es 

verdad que también en la concepción marxista la 

relación entre base económica y superestructura 

política es una relación de accción recíproca, pero es 

válida la idea (sin la cual una de las características 

esenciales de la teoría marxista vendría a menos) de 

que la base económica a pesar de todo sea en última 

instancia determinante. En la teoría funcionalista 

no existe difereñcia de niveles entre las diversas 

funciones de las que todo sistema social no puede 

dejar de prescindir. En todo caso, el subsistema al 

que se le atribuye una función preponderante no es 

el subsistema económico sino el cultural, porque la 

mayor fuerza cohesiva de todo grupo social depen- 

dería de la adhesión a los valores y a las normas 

establecidas, a través del proceso de socialización de 

un lado (interiorización de los valores sociales) y de 

control social de otro lado (observancia de las nor- 

mas que regulan la generalidad de los comporta- 

mientos). 

Las dos diversas, más aún, opuestas concepcio- 

nes pueden ser llevadas al diferente problema de 

fondo que se plantean y pretenden resolver: mien- 

tras la teoría funcionalista, especialmente su versión 

parsoniana, está dominada por el tema hobbesiano 

del orden, la teoría marxista está dominada por el 

tema de la ruptura del orden, por el paso de un 

orden a otro, concebido como paso de una forma de 

producción a otra, mediante la explosión de las 

PARA EL ESTUDIO DEL ESTADO 7 

contradicciones internas del sistema, especialmente 

de la contradicción entre fuerzas productivas y rela- 

ciones de producción; mientras la primera se preo- 

cupa esencialmente del problema de la conserva- 

ción social, la segunda se preocupa fundamental- 

mente del cambio social. Los cambios que le intere- 

san ala teoría funcionalista son los que se presentan 

dentro del sistema y que éste tiene la capacidad de 

absorber mediante pequeños ajustes previstos por 

el mecanismo mismo del sistema. Marx y los marxis- 

tas siempre han preconizado, analizado y prefigu- 

rado el gran cambio, que pone en crisis un sistema 

determinado y crea, por medio de un salto cualita- 

tivo, otro. De acuerdo con el lugar común (pero no 
por esto erróneo) del pensamiento sociológico, la 
gran división es la que opone los sistemas que desta- 
can el momento de la cohesión a los sistemas que 
subrayan el momento de antagonismo, los sistemas 

llamados integracionistas a los sistemas nombrados 

conflictualistas. Difícilmente se encontraría en la 
historia del pensamiento sociológico dos prototipos 

de esta gran división más puros que el marxismo y el 

funcionalismo. Se puede agregar que la concep- 

ción funcionalista es en ciertos aspectos semejante a 
aquella contra la que Marx desencadenó una de sus 
batallas teóricas más célebres, la concepción de la 
economía clásica de acuerdo con la cual la sociedad 
civil, a pesar de los conflictos que la sacuden, obe- 
dece a una especie de orden preestablecido, y goza 
de las ventajas de un mecanismo, el mercado, orien- 

tado a mantener el equilibrio mediante un ajuste 
continuo de los intereses en competencia. 

En los últimos años el punto de vista que ha ter- 

minado por prevalecer en la representación del Es- 
tado es el sistémico derivado, aunque con poco rigor 



78 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

y con algunas variantes, de la teoría de sistemas (in 
primis, en primer lugar, David Easton y Gabriel Al- 
mond). La relación entre el conjunto de las institu- 
ciones políticas y el sistema social en general está 
representada como una relación demanda- 
respuesta (input-output). La función de las institu- 
ciones políticas es la de dar respuesta a las demandas 
que provienen del ambiente social o, de acuerdo con 
una terminología común, de convertir las deman- 
das en respuestas. Las respuestas de las instituciones 
políticas son dadas bajo forma de decisiones colecti- 
vas obligatorias para toda la sociedad; a su vez tales 
respuestas influyen en la transformación del am- 
biente social, del que, dependiendo de la manera en 
que son dadas las respuestas, nacen nuevas deman- 
das en un proceso de cambio continuo, que puede 
ser gradual cuando existe correspondencia entre 
demanda y respuesta, y puede ser brusco cuando 
debido a una sobrecarga de las demandas sobre las 
respuestas se interrumpe el flujo de retroalimenta- 
ción; esto conlleva a que las instituciones políticas 
vigentes al no lograr ya dar respuestas satisfactorias 
sufren un proceso de transformación que puede 
llegar a la fase final de su cambio completo. La 
representación sistémica del Estado es perfecta- 
mente compatible con las dos teorías generales de la 
sociedad de las que hablé poco antes, pero no cam- 
bia la diferente interpretación de la función del 
Estado en la sociedad. La representación sistémica 
del Estado intenta proponer un esquema concep- 
tual para analizar la manera en que las instituciones 
políticas funcionan, la forma en que cumplen las 
funciones que lesson propias, y cuál sea su interpre- 
tación. 

PARA EL ESTUDIO DEL ESTADO 79 

Estado y sociedad 

Lo que ha cambiado, que incluso se ha invertido 
completamente en el curso de la reflexión secular 
sobre el problema del Estado, es la relación entre el 
Estado y la sociedad. Durante siglos la organización 
política fue el objeto por excelencia de toda conside- 
ración sobre la vida social del hombre, sobre el 
hombre como animal social, como rodrixóv (Gov, 
donde rrodrixóv estaba comprendido sin diteren- 
ciación del doble significado actual de “social” y 
“político”. Con esto no se quiere decir que el pensa- 
miento antiguo no haya resaltado la existencia de 
formas asociativas humanas diferentes del Estado, 
pero la familia es tomada en cuenta por Aristóteles 
como la primera forma embrional e imperfecta de 
la rrólus y su estudio es ubicado al inicio de la Política. 
Por lo que hace a las otras formas de sociedad o 
xowwviar, que son constituidas por acuerdo o por 
necesidad de los individuos con objeto de alcanzar 
fines particulares, son abordadas por el mismo Aris- 
tóteles en el capítulo de la Etica nicomaquea dedicado 
a la amistad, y precisamente en cuanto son formas 
para el logro de fines particulares, la navegación de 
parte de los navegantes, la victoria en la guerra 
de parte de los hombres de armas, el placer y la moli- 
cie de parte de quienes se reúnen en un banquete, es- 
tán subordinadas a la sociedad política que no se orienta 
a una utilidad particular o momentánea sino a la 
utilidad general y durable que involucra a toda la vi- 
da del hombre [1160 a]. La relación entre la socie- 
dad política que únicamente es la societas perfecta y 
las sociedades particulares es una relación entre el 
todo y sus partes, en la que el todo, el ente que 
engloba, es la sródes, las partes englobadas son la 



80 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

familia y las asociaciones. En todo el estudio de la 
política hasta Hegel incluido, esta relación entre el 
Estado y las sociedades menores o parciales es cons- 
tante. En el Leviatán de Hobbes [165 13, además del 
capítulo sobre la familia y la sociedad patronal, que 
es común a todos los tratados de política de aquel 
tiempo, hay también un capítulo (el xx11) sobre las 
sociedades parciales llamadas grecamente systems, 
de las cuales se presenta una rica ejemplificación 
con una tipología, que hoy constituiría uno de los 
capitulos principales de un tratado de sociología; 
la teoría política de Hegel, como es presentada en la 
tercera parte de los Lineamientos de filosofía del derecho 
[1821], es una teoría del Estado como momento 
culminante del espíritu objetivo, culminante en 
cuanto resuelve y supera los dos momentos anterio- 
res de la familia y de la sociedad civil, y donde es 
ubicado, entre otros, el estudio de las corporacio- 
nes, típicas sociedades parciales con fines particula- 
res en el sentido tradicional. Con la emancipación 
de la sociedad civil-burguesa, en el sentido marxista, 
o de la sociedad industrial, en el sentido saintsimo- 
niano, frente al Estado, la relación entre institucio- 
nes políticas y sociedad se invierte. Paulatinamente 
la sociedad en sus diversas articulaciones se vuelve el 
todo del que el Estado, considerado de manera res- 
tringida como el aparato coactivo con el que un 
sector de la sociedad ejerce el poder sobre otro 
sector, es degradado en parte. Si el curso de la 
humanidad hasta ahora se ha desarrollado de las 
sociedades menores como la familia al Estado, 
ahora finalmente, de un lado, con el descubri- 
miento de las leyes económicas que permiten al 
hombre una convivencia armónica con la mínima 
necesidad de un aparato coercitivo y por tanto de 

| 
| 
į 

PARA EL ESTUDIO DEL ESTADO 81 

poder político, de otro lado, con el desarrollo de la 
organización industrial de la que se ocupan los cien- 
tíficos junto con los propios industriales que de 
ahora en adelante podrán prescindir de la espada 
de César, se desarrollará un proceso inverso, del 
Estado opresivo a la sociedad liberada. De este cam- 

bio nace una de las ideas dominantes del siglo x1x, 
común tanto al socialismo utópico como al socia- 
lismo científico, lo mismo a las diversas formas de 
pensamiento libertario que al pensamiento liberal 
en sus expresiones más radicales, de la inevitable 
extinción del Estado o por lo menos de su reducción 
a los términos mínimos. Por lo que se refiere a los 
estudios del Estado, éstos se vuelven cada vez más 
parciales con respecto al análisis general de la socie- 
dad. Pocos años después de la muerte de Hegel se 
edita el Cours de philosophie positive (1830-42) que 
culmina en la teoría general de la sociedad o socio- 
logía del que el tema del Estado constituye tan sólo 
una parte. En la misma Alemania de Hegel, con 
Lorenz von Stein desaparece la gesamte Staatswissens- 
chaft “ciencia general del Estado”, y a una Staatswis- 
senschaft, “ciencia del Estado”, cada vez más restrin- 
gida en su objeto y reducida a un estudio del Estado 
diferente de la sociedad global, se contrapone una 
Gesellschaftswissenschaft, “ciencia de la sociedad”. 
Hoy la sociología política esuna parte de la sociolo- 
gía general; la ciencia política es una de las ciencias 
sociales; el Estado como sistema político es con res- 
pecto al sistema social un subsistema. 

De parte de los gobernantes o de los gobernados 

Al lado de las diferentes maneras de considerar el 
problema del Estado que hemos examinado hasta 



82 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

aquí con respecto al objeto, el método, al punto de 
vista, a la concepción del sistema social, es necesario 
mencionar una contraposición que generalmente es 
descuidada, pero que divide en dos campos opues- 
tos las doctrinas políticas quizá más que cualquier 
otra dicotomía: nos referimos a la contraposición 
que deriva de la diversa posición que los escritores 
adoptan con respecto a la relación política funda- 
mental, gobernantes-gobernados, o soberano- 
súbdito, o Estado-ciudadanos, relación que gene- 
ralmente es considerada como una relación entre 
superior e inferior, salvo en una concepción demo- 

ica radical donde gobernantes y gobernados se 
identifican por lo menos idealmente en una sola 
persona y el gobierno se resuelve en el autogo- 
bierno. Al considerar la relación política como una 
relación específica entre dos sujetós de los cuales 
uno tiene el derecho de mandar, otro el deber de 
obedecer, el problema del Estado puede ser tratado 
fundamentalmente desde el punto de vista del go- 
bernante o desde el punto de vista del gobernado: ex 
parte principis (de la parte del príncipe) o ex parte 
populi (de la parte del pueblo). En realidad por una 
larga tradición que va del Político de Platón al Prín- 
cipe de Maquiavelo, de la Ciropedia de Xenofonte al 
Princeps christianus de Erasmo (1515), los escritores 
políticos han tratado el problema del Estado prin- 
cipalmente desde el punto de vista de los gobernan- 
tes: temas esenciales, el arte de gobernar bien, las 
virtudes, habilidades o capacidades que se piden 
al buen gobernante, las diversas formas de go- 
bierno, la distinción entre buen gobierno y mal 
gobierno, la tenomenología de la tiranía en sus más 
diversas formas, derechos, deberes, prerrogativas 
de los gobernantes, las diferentes funciones del Es- 

PARA EL ESTUDIO DEL ESTADO 83 

tado y los poderes necesarios para desempeñarlos 
correctamente, los diversos segmentos de la admi- 

nistración, conceptos fundamentales como domi- 
nium (dominio), imperium (imperio), maiestas majes- 
tad), autorilas (autoridad), potestas (potestad) y 
summa potestas (potestad suprema), todos los cuales 
se refieren a uno solo de los dos sujetos de la rela- 
ción, al que está arriba y que de tal manera se vuelve 
el verdadero sujeto activo de la relación, el otro es 
tratado como el sujeto pasivo, la materia con res- 
pecto ala forma (formante). No es que haya perma- 
necido completamente ausente la otra perspectiva, 
la sociedad política contemplada desde abajo, desde 
los intereses, las necesidades, los derechos de los 
destinatarios de los beneficios (o maleficios según 
los casos) del gobierno; pero la persistencia o insis- 
tencia de ciertas metáforas, el pastor que presupone 
una grey, el gubernator (gobernador en el sentido 
original de “timone!l”) que presupone una chusma, 
el padre que presupone hijos menores de edad y 
que necesitan protección, el amo que presupone 
esclavos, muestran más que una larga ejemplifica- 
ción el sentido y la dirección preponderantes en los 
siglos pasados del discurso político. También la me- 
táfora utilizada por Platón en el Político del go- 
bernante-tejedor —“el fin de la tela de la acción 
política es un buen tejido” {311 53- no sale de esta 
perspectiva: el arte de tejer es el que “indica a cada 
quien cuáles son las obras que deben terminarse” 
bid., 308 e. 

El cambio, el descubrimiento de la otra cara de la 

Luna, se presenta al inicio de la época moderna con 
la doctrina de los derechos naturales que pertene- 
cen al individuo. Estos derechos son anteriores a la 
formación de cualquier sociedad política y por tanto 



84 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

de cualquier estructura de poder que la caracteriza. 
A diferencia de la familia o de la sociedad patronal, 
la sociedad política comienza a ser entendida fun- 
damentalmente (anteriormente también había es- 
tado en la época clásica) como un producto volunta- 
rio de los individuos que deciden con un acuerdo 
recíproco vivir en sociedad e instituir un gobierno. 
Johannes Althusius, uno de los mayores artífices de 
esta nueva forma de ver las cosas, define la política 
de la siguiente manera: “La política es el arte por 
medio del cual los hombres se asocian con objeto de 
instaurar, cultivar y conservar entre sí la vida social. 
Por tal motivo se define simbiótica” [1603, ed. 1932, 
1, 1]. Althusius parte de los “hombres” y se mueve a 
través de la obra de los hombres hacia la descripción 
de la comunidad política. El punto de partida de 
Aristóteles, que predominó durante siglos, es exac- 
tamente lo opuesto: “Es evidente. . . que el Estado 
existe por naturaleza [y por tanto no es instituido 
por los hombres] y que es anterior a cualquier indi- 
viduo” (Política, 1253a, 25}. ¿Qué implica este cam- 
bio del punto de partida, aunque Althusius no lo 
llevó a sus últimas consecuencias? Implica la rele- 
vancia dada a los problemas políticos que son dife- 
rentes de los tratados normalmente por quien se 
pone ex parte principis: la libertad de los ciudadanos 
(de hecho o de derecho, civil o política, negativa o 
positiva) y no el poder de los gobernantes; el bienes- 
tar, la prosperidad, la felicidad de los individuos 
tomados uno por uno, y no solamente la potencia 
del Estado; el derecho de resistencia a las leyesinjus- 
tas, y nosólo el deber de obediencia (activa o pasiva); 
la articulación de la sociedad política en partes in- 
cluso contrapuestas (los partidos que ya no son juz- 
gados exclusivamente como facciones que dañan el 

PARA EL ESTUDIO DEL ESTADO 85 

tejido del Estado), y no sólo su unidad compacta; la 
división y contraposición vertical y horizontal de los 
diferentes centros de poder y no únicamente el 
poder en su concentración y centralización; el mé- 
rito de un gobierno que debe buscarse más en la 
cantidad de derechos de los que goza el individuo 
que en la medida de los poderes de los gobernantes. 
Para Locke, la finalidad del gobierno civil es la ga- 
rantía de la propiedad que es un derecho indivi- 
dual, cuya formación es anterior al nacimiento del 
Estado; para Spinoza y Rousseau es la libertad, no la 
libertas que Hobbes leía en los muros de las ciudades 
fortificadas, e interpretaba correctamente como in- 
dependencia frente a las otras ciudades (la autosufi- 
ciencia de la que había hablado Aristóteles). La más 
alta expresión práctica de esta mutación son las 
Declaraciones de los derechos norteamericanas y 
francesas, en las cuales está enunciado solemne- 
mente el principio de que el gobierno es para los 
individuos y no los individuos para el gobierno, un 
principio que no sólo ha influido en todas las consti- 
tuciones que vinieron después, sino también la re- 
flexión sobre el Estado. Tal principio se ha vuelto, 
por lo menos idealmente, irreversible. En la refle- 
xión política, por lo menos de la Revolución fran- 
cesa en adelante, la modificación más importante ha 
sido la que se refiere a la idea de “cambio”, en el 
sentido del libro v de la Política aristotélica, es decir, 
del paso de una forma de gobierno a otra. Conside- 
rado este paso generalmente como un mal (conclu- 
sión lógica de una doctrina política que durante 
siglos privilegió y exaltó la estabilidad y juzgó a la 
guerra civil como el peor de los males), adquiere un 
valor positivo de parte de los movimientos revolu- 
cionarios que miran en el cambio el inicio de unao 



86 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

nueva era; así como la guerra civil representa la 
crisis del Estado vista ex parte principis, la revolución, 
interpretada positivamente, representa la crisis del 
Estado contemplada ex parte populi. 

2. EL NOMBRE Y LA COSA 

Origen del nombre 

Es indiscutible que la palabra “Estado” se impuso 
por la difusión y el prestigio del Príncipe de Maquia- 
velo. Comose sabe, la obra comienza con las siguien- 
tes palabra "odos los estados, todas las domina- 
ciones que ejercieron y ejercen imperio sobre los 
hombres, fueron y son repúblicas o principados” 
(11513, ed. 1977, p. 5]. Esto no quiere decir que la 
palabra fue introducida por Maquiavelo, Minucio- 
sas y amplias investigaciones sobre el uso de “Es- 
tado”, en el lenguaje de los siglos xv y xV1, muestran 
que el paso del significado común del término status 
de “situación” a “Estado” cn el sentido moderno de 
la palabra, ya se había dado mediante el aislamiento 
del primer término en la expresión clásica status rei 
pubblicac. El mismo Maquiavelo no hubiera podido 
escribir tal frase precisamente al comienzo de la 
obra si la palabra en cuestión no hubiese sido ya de 
uso corriente. 
Ciertamente, con el autor de £l Principe el tér- 

mino “Estado” sustituyó paulatinamente, si bien a 
través de un largo camino, los términos tradiciona- 
les con los que había sido designada hasta entonces 
la máxima organización de un grupo de individuos 
sobre un territorio en virtud de un poder de mando: 

ia] 

EL NOMBRE Y LA COSA 87 

civitas que traducia el griego mós, y res publica, con 
lo que los escritores romanos designaban al con- 

junto de las instituciones políticas de Roma, preci- 
samente de la civitas, El largo camino se demuestra 
por el hecho de que, todavía a finales del siglo xv, 
ean Bodin intitulara su tratado político De la répu- 

blique 115761, dedicado a todas las formas de Estado 
y no sólo a las repúblicas en sentido restringido, y 

que en el siglo xv11 Hobbes usará preponderante- 
mente los términos civitas en las obras latinas y com- 
monwealth en las obras inglesas en todas las acepcio- 
nes en las cuales hoy se usa “Estado”. No es que los 
romanos no conociesen y usaran el término regnum 
para señalar un ordenamiento diferente del de civi- 
tas, un ordenamiento regido por el poder de uno 
solo, pero a pesar de que fuese bastante clara la 
distinción entre el gobierno de uno solo y el go- 
bierno de un cuerpo colectivo, jamás tuvieron una 
palabra que sirviese para designar el género, del 
que regna y res publica en sentido restringido fuesen 
las especies, de suerte que res publica fue usada a la 
vez como especie y como género: “Cum penes 
unum est omnium summa rerum, regem illum 
unum vocamus et regnum eius rei publicae status” 
[Cicerón, De re publica, 1, 26, 42]. Por lo demás, la 
misma historia romana ofrecía un ejemplo alta- 
mente significativo y perfectamente reconocido del 
paso de una forma de régimen político a otro, en la 
transición del regnum a la res publica, de la res publica 
alprincipatus. Cuando, durante el dominio de César, 
Cicerón escribe; “rem publicam verbo retinemus, re 
ipsa vero iam pridem amisimus” fibid., V, 1, 2] mues- 
tra estar perfectamente consciente del sentido am- 
biguo del término res publica y de tener bien clara la 
distinción entre la república como forma de go~ 



88 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

bierno específica, o sea, como la forma de gobierno 
de la Roma “republicana”, y otras posibles formas 
de gobierno. La única palabra de género conocida 
por los antiguos para señalar las diversas formas de 
gobierno era civitas, pero ya en Europa en tiempos 
de Maquiavelo, el término civitas debía haberse con- 
siderado, especialmente para quien hablaba en vul- 
gar, como cada vez más inadecuado para represen- 
tar la realidad de los ordenamientos políticos que 
territorialmente se extendían mucho más allá de los 
muros de una ciudad, incluidas las repúblicas que 
tomaban el nombre de una ciudad, como la repú- 
blica de Venecia; la necesidad de disponer de un 
término de género más acorde para representar la 
situación real debió ser más fuerte que el vínculo de 
una larga y reconocida tradición. De aquí el éxito 
del término “Estado” que pasó a través de cambios 
no del todo claros de un significado genérico de si- 
tuación a un significado específico de posesión per- 
manente y exclusiva de un territorio y de situación 
de mando sobre sus habitantes, como aparece en el 
propio fragmento de Maquiavelo, en el que el tér- 
mino “Estado” apenas introducido, inmediata- 
mente es acompañado del término “dominio”. A 
pesar de la novedad del fragmento en el que “Es- 
tado” es usado como el término de género, y “repú- 
blica”, como el término de especie, para señalar una 
de las dos formas de gobierno, y la importancia que 
ha tenido para la formación del léxico que se usa 
hasta ahora, el significado tradicional de estos tér- 
minos no es abandonado del todo por Maquiavelo, y 
su uso continúa siendo común, como lo muestra el 
siguiente fragmento de los Discursos sobre la primera 
década de Tito Livio, en el que Maquiavelo aborda el 
tema de las formas de gobierno, teniendo como guía 

EL NOMBRE Y LA COSA 89 

a Polibio: “Algunos de los que han escrito de las 
repúblicas distinguen tres clases de gobierno que 
llaman principado, notables y popular, y sostienen 

que los legisladores de una ciudad deben preferir al 
que juzguen más a propósito” (1513-19, ed. 1977, 
página 130]. 

Argumentos en favor de la discontinuidad 

El problema del nombre “Estado” no sería tan im- 
portante si la introducción del nuevo término en los 
umbrales de la época moderna no hubiese dado 
ocasión para sostener que no solamente corres- 
ponde a una necesidad de claridad terminológica 
sino que resolvió la exigencia de encontrar un nom- 
bre nuevo para una realidad nueva: la realidad del 
Estado precisamente moderno que debe conside- 
rarse como una forma de ordenamiento tan dife- 
rente de los ordenamientos anteriores que ya no 
puede ser llamado con los nombres antiguos. Efec- 
tivamente, es una opinión muy difundida y soste- 
nida con autoridad por los historiadores, juristas y 
escritores políticos que con Maquiavelo no única- 
mente se inicia el éxito de una palabra sino la refle- 
xión sobre una realidad desconocida para los escri- 
tores antiguos, y de la cual la nueva palabra es un 
ejemplo, de manera que sería oportuno hablar de 
“Estado” únicamente para las formaciones políticas 
que nacen de la crisis de la sociedad medieval, y no 
para los ordenamientos anteriores. Dicho de otro 
modo: el término “Estado” debería usarse con cui- 
dado para las organizaciones políticas que existie- 
ron antes del ordenamiento que de hecho fue Ha- 
mado por primera vez “Estado”; el nombre nuevo 



90 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

no es más que el símbolo de una cosa nueva. Fre- 
cuentemente el debate ha asumido la forma de una 
respuesta a preguntas de este tipo: “¿Existió una 
sociedad política que pueda llamarse “Estado” antes 
de los grandes estados territoriales con los cuales 
comienza la historia del Estado moderno?” O bien: 
“¿El adjetivo ‘moderno’ es necesario para distinguir 
una realidad que nació con el nombre ‘Estado’ y 
para la cual, en consecuencia, cualquier otra aclara- 

ción es inútil?” O incluso: “¿Qué cosa agrega el 
denso significado de ‘Estado’ al adjetivo ‘moderno’, 
que no esté ya en el sustantivo que ciertamente los 
antiguos no conocían?” 

Preguntas de este tipo se enlazan con un pro- 
blema todavía más amplio y sobre el cual las res- 
puestas son infinitamente variadas y radicalmente 
contrastantes: el problema del origen del Estado. 
Entre los historiadores de las instituciones que han 
descrito la formación de los grandes estados territo- 
riales sobre la disolución y transformación de la 
sociedad medieval hay una tendencia a sostener la 
continuidad entre los ordenamientos de la Anti- 
guúedad y del medievo y los de la época moderna, y 
por tanto a considerar el Estado como una forma- 
ción histórica que no sólo no ha existido siempre, 

sino que nació en una época relativamente reciente. 
No faltan los argumentos en favor de una tesis de 
este tipo. El mayor argumento es el proceso inexo- 
rable de concentración del poder de mandar en un 
territorio determinado incluso muy vasto, que se da 
a través de la monopolización de algunos servicios 
esenciales para el mantenimiento del orden interno y 
externo, como la producción del derecho mediante 
la ley, que a diferencia de la costumbre proviene de 
la voluntud del soberano, y el aparato coactivo nece- 

EL NOMBRE Y LA COSA 91 

sario para la aplicación del derecho contra los reti- 
centes; pero también a través del reordenamiento 
de la imposición y de la exención fiscal, necesarios 
para el ejercicio efectivo de los poderes que van 
haciéndose cada vez más grandes. Quien describió 
con extraordinaria lucidez este fenómeno fue Max 
Weber que contempló en el proceso de formación 
del Estado moderno un fenómeno de expropiación 
de parte del poder público de los medios de servicio, 
como las armas, el cual corre paralelamente al pro- 
ceso de expropiación de los medios de producción 
poseídos por los artesanos de parte de los poseedo- 
res de capital. De esta observación deriva la concep- 
ción weberiana, que ya se ha vuelto communis opinio 
(opinión común), del Estado moderno definido 
mediante los dos elementos constitutivos de la pre- 
sencia de un aparato administrativo que tiene la 
función de ocuparse de la prestación de los servicios 
públicos, y del monopolio legítimo de la fuerza. 
Cualesquiera que sean los argumentos en favor o 

en contra de la continuidad de una organización 
política de la sociedad, la cuestión de si el Estado 
existió siempre o si se puede hablar de Estado sola- 
mente a partir de una cierta época es un asunto cuya 
solución depende únicamente de la definición del 
Estado de la que se parte: si se da una definición 
amplia o restringida. La preferencia por una defini- 
ción depende de criterios de oportunidad y no de 
verdad. Se sabe que cuanto más numerosas son las 
connotaciones de un concepto tanto más se res- 
tringe el campo que él denota, es decir, su exten- 
sión. Quien considera como elemento constitutivo 
del concepto de Estado un determinado aparato 
administrativo y la realización de ciertas funciones 
que sólo el Estado moderno desempeña, forzosa- 



92 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

mente deberá sostener que la móts griega no es un 
Estado, que la sociedad feudal no tenía un Estado, 
etcétera. El problema real del que debe preocuparse 
quien tenga interés por entender el fenómeno del 
ordenamiento político no es si el Estado existe como 
tal únicamente de la época moderna en adelante, 
sino más bien si encuentra semejanzas y diferencias 
entre el llamado Estado moderno y los ordenamien- 
tos anteriores, si deben resaltarse más unas que 
otras, cualquiera que sea el nombre que quiera 
darse a los diferentes ordenamientos. Quien consi- 
dere que sólo puede hablarse de Estado cuando se 
hace referencia a los ordenamientos políticos sobre 
los que trataron Bodin, Hobbes o Hegel, se com- 
porta de esta manera porque observa más la discon- 
tinuidad que la continuidad, más las diferencias que 
las semejanzas; quien habla indiferentemente de 
Estado tanto en referencia al Estado de Bodin como 
en el caso de la róldus griega, contempla más las 
analogías que las diferencias, más la continuidad 
que la discontinuidad. Al poner la cuestión en estos 
términos, se debe ir más allá del propio léxico para 
ubicar y describir los cambios que se presentaron en 
el paso de una forma de ordenamiento a otra, lo que 
permaneció y lo que cambió, los elementos de dis- 
continuidad, y los elementos de continuidad sin que 
sorprenda la apariencia de un nombre nuevo. 

Argumentos en favor de la continuidad 

Si en favor de la discontinuidad son válidos los ar- 
gumentos anteriormente indicados, para la conti- 
nuidad son válidos otros argumentos igualmente 
fuertes. Ante todo la constatación de que un tratado 

EL NOMBRE Y LA COSA 93 

de política como el de Aristóteles orientado al análi- 
sis de la ciudad griega no ha perdido nada de su 
eficiencia descriptiva y explicativa con respecto a los 
ordenamientos políticos que se fueron dando de 
entonces a la fecha. Piénsese, por ejemplo, en la 
tipología de las formas de gobierno que ha llegado 
hasta nosotros y que ha sido utilizada, si bien con 
correcciones y adaptaciones, por los mayores escri- 
tores políticos que han hecho objeto de sus reflexio- 
nes al Estado moderno, O, para dar otro ejemplo, 
en la definición que da Aristóteles de “constitución” 
(rrodureíor), como ordenamiento de las magistratu- 
ras, y en las magistraturas que constituyen el orde- 
namiento de una ciudad, en la distribución de los 
cargos y de las funciones que permiten análisis 
comparados con los ordenamientos políticos mo- 
dernos. O bien, considérese el análisis de los cam- 
bios, es decir, de las diversas formas de transición de 
una forma de gobierno a otra, al que está dedicado 
el libro v, un analisis en el que cualquier lector de hoy 
puede encontrar elementos útiles de confrontación 
con fenómenos semejantes a los que siempre han esta- 
do expuestos los estados en el curso de su evolución 
histórica. De manera semejante las relaciones entre 
las ciudades griegas, caracterizadas por guerras, re- 
presalias, treguas, tratados de paz que se reprodu- 
cen a un nivel cuantitativamente superior, pero no 
cualitativamente diferente, en las relaciones entre 
los estados de la época moderna en adelante. Quien 
lea el De iure belli ac pacis (Derecho de guerra y de 
paz) de Grocio [1625], no deberá sorprenderse si se 
topa con una gran cantidad de ejemplos de ius gen- 
tium (derecho de gentes) tomados del mundo anti- 
guo cuando los estados modernos, en el sentido que 
le atribuyen a esta expresión los modernistas, toda- 



94 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

vía no existían. Así como la Política de Aristóteles 
para las relaciones internas, también las Historias de 
Tucídides para las relaciones externas son todavía 
hoy una fuente inagotable de enseñanzas, de puntos 
de referencia y de comparación. Por lo demás, el 
propio Maquiavelo leyó y comentó la historia ro- 
mana, no como un historiador, sino como un estu- 
dioso de política para derivar enseñanzas prácticas 
aplicables a los estados de su tiempo. El estudio de la 
historia romana través de los grandes historiadores, 
de Tito Livio a Tácito, siempre ha sido una de las 
fuentes principales del estudio de la política que 
acompaña la formación y crecimiento del Estado 
moderno. También Montesquieu escribió sus Con- 
sideraciones sobre las causas de la grandeza y decadencia 
de los romanos [1734]. Rousseau dedica la última 
parte del Contrato social [1762] a un examen de las 
magistraturas romanas, los comicios, el tribunado, 
la dictadura, la censura, no con el objeto de desfogar 
una fácil e inútil erudición sino fundamentalmente 
para mostrar su perenne vitalidad. No podría expli- 
car esta continua reflexión sobre la historia antigua 
y las instituciones de los antiguos si en un cierto 
momento del desarrollo histórico se hubiese dado 
una fractura tal que hubiese dado origen a un tipo 
de organización social y política incomparable con 
las del pasado, tan incomparable que él solo mere- 
ciera el nombre de “Estado”. 

El mismo discurso se puede hacer y se ha hecho 
para el largo periodo de historia que va de la caída 
del imperio romano al nacimiento de los grandes 
estados territoriales, y para el cual se ha presentado 
con interés particular la cuestión de la continuidad, 
tanto al inicio, es decir, en referencia a la sociedad y 
a las instituciones económicas y sociales del bajo 

EL NOMBRE Y LA COSA 95 

imperio, con dos preguntas diferentes: “¿el bajo 
imperio ya contiene algunos elementos del medievo 
o bien el alto medievo conserva residuos de la Anti- 
guúedad clásica?; como al final, en el proceso de 
siempre mayor concentración del poder que da ori- 
gena la realidad y a la idea de Estado que sobreviven 
hasta hoy. Una vez más, nada muestra con mayor 
claridad la relatividad de la noción de continuidad 
histórica que la disputa sobre la lar ga época de tran- 
sición y de supuesta decadencia (la “barbarie que 
regresa” de Vico) que habría sido el medievo: ¿con- 
tinuidad respecto a qué cosa? ¿En referencia a las 
instituciones políticas como la organización del 
poder central o con respecto a las instituciones eco- 
nómicas como la gran propiedad territorial y el 
modo de tenencia de la tierra?; ¿hay continuidad 
entre las ciudades romanas y las medievales, entre 
los collegia (colegios) y las corporaciones? Sobre 
todo, por lo que hace a la organización política, ¿se 
puede hablar propiamente de Estado, que implica 
la idea de la unidad del poder en un determinado 
territorio, en una sociedad fraccionada y policén- 
trica como la de los primeros siglos, en la época de 
los reinos bárbaros en los que las principales fun- 
ciones que ahora se suelen atribuir al Estado y sirven 
para caracterizarlo son desempeñadas por poderes 
periféricos, donde no hay distinción ni “abajo ni 
arriba entre el poder propiamente político y el 
poder económico, donde las relaciones de derecho 
público están reguladas por institutos típicos del 
derecho privado como el contrato, que es una rela- 
ción de do ut des (doy y das), donde predominan las 
relaciones personales sobre las territoriales, de 
acuerdo con la conocida distinción entre el Personen 
Verbandstaat y el institutioneller Fláchenstaat?; ¿dónde 



96 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

disminuye y se diluye la idea abstracta de Estado tan 
bien designada por el término latino res publica y el 
Estado cada vez más es identificado en el poder 
personal de un hombre investido por deseo divino 
del mando sobre otros hombres? Así y todo, tam- 
bién en el alto medievo no decae laidea del regnum y 
del imperium, o sea, de un poder que es el único 
autorizado para ejercer en última instancia la 
fuerza, porque tiene como fin supremo de su pre- 
eminencia el mantenimiento de la paz y el ejercicio de 
la justicia (rex a recte regendo): dos funciones que no 
pueden ser realizadas más que por quien posee un 
poder coactivo superior y legítimo, y precisamente 
porque es de esta manera, como observó Marc 
Bloch, ha conservado durante siglos un vigor que 
sobrepasó el sistema de la sociedad feudal, y se 
volvió uno de los principios básicos del estudio del 
Estado que llega hasta nuestros días. Así y todo, es 
precisamente durante el medievo cuando los juris- 
tas elaboran la concepción jurídica del Estado que 
no era desconocida para la teoría política romana 
(recuérdese el Coetus multitudinis iuris consensu de 
Cicerón), pero que solamente a través de la elabora- 
ción de los primeros comentadores del Corpus turis 
llega intacta casi hasta hoy, la relación entre lex y rex 
(ley y rey), la teoría de la soberanía como indepen- 
dencia (superiorem non recognoscens) y por tanto como 
poder de dictar leyes sin autorización (la ciudad sibi 
princeps que reproduce el sentido del avroxpárys 
griego), y que mediante las diferentes interpreta- 
ciones de la lex regia de imperio, pone en discusión el 
problema del fundamento del poder. Pertenece a 
los estudios medievales y atraviesa toda esa época 
uno de los temas más constantes de la teoría política, 
la distinción entre rey y tirano, que a fin de cuentas 

| 
| 

EL NOMBRE Y LA COSA 97 

es el problema del buen gobierno. Éste es uno delos 

temas principales del Polycraticus, de John of Salis- 

bury (siglo x11), y luego de uno de los más conocidos 

tratados de Bartolo da Sassoferrato (Tractatus de 

regimine civitatis y de Coluccio Salutati (De tyranno 

finales del siglo x1v) con el cual se llega a los umbra- 

les de la época moderna. En fin, a través del debate 

sobre el fundamento del poder puesto en términos 

jurídicos nace la idea del contrato social y del con- 

trato de sujeción, destinada a inspirar las doctrinas 

contractualistas que tanta parte tuvieron en el debate 

sobre el origen y fundamento del Estado en la época 

moderna; doctrinas que el siglo x1x rechazó pero 

que hoy se han vuelto de nuevo de gran actualidad 

porque son útiles para explicar la función media- 

dora de los grandes conflictos sociales, propia del 

Estado contemporáneo, más que las teorías orgáni- 

cas del Estado en nombre de las cuales el contractua- 
lismo fue abandonado. 

¿Cuándo nació el Estado? 

Por lo demás, incluso quien considera que el con- 

cepto de Estado y la correspondiente teoría deban 

ser tan amplios que abarquen ordenamientos dife- 

rentes del Estado moderno y anteriores a él, y en 
consecuencia no tienen ninguna dificultad en diso- 

ciar el origen del nombre del origen de la cosa, no 

puede dejar de plantearse el problema de si el Es- 
tado existió siempre o si es un fenómeno histórico 
que aparece en un cierto momento de la evolución 

de la humanidad. Una tesis recorre con extraordi- 

naria continuidad toda la historia del pensamiento 

político: el Estado, entendido como ordenamiento 



98 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

político de una comunidad, nace de la disolución de 
la comunidad primitiva basada en vínculos de pa- 
rentesco y de la formación de comunidades más 
amplias derivadas de la unión de muchos grupos 
familiares por razones de sobrevivencia interna (la 
sustentación) y externa (la defensa). Mientras para 
algunos historiadores contemporáneos, como 
hemos dicho, el nacimiento del Estado señala el 
inicio de la época moderna, de acuerdo con esta más 
antigua y común interpretación el nacimiento del 
Estado representa el paso de la época primitiva, 
dividida en salvaje y bárbara, a la época civil, donde 
“civil” significa al mismo tiempo “ciudadano” y “civi- 
lizado” (Adam Ferguson). En toda la tradición ius- 
naturalista el estado de naturaleza que es anterior al 
estado civil es representado indiferentemente como 
una condición de aislamiento puramente hipotética 
o como la situación en la cual habrían vivido los 
pueblos primitivos y viven hasta hoy los sal vajes; en 
ambos casos, como la condición en la que los hom- 
bres viven cuando todavía no ha surgido el Estado 
llamado no por casualidad, en antítesis al estado de 
naturaleza, societas civilis (civil, precisamente, como 
no natural y al mismo tiempo como no salvaje). Para 
Vico la primera forma de Estado en sentido estricto 
está precedida por el estado ferino (asocial) y por el 
estado de las familias, que es un estado social, pero 
todavía no es propiamente político, y nace cuando 
después de la revuelta de los “sirvientes” los jefes de 
familia se ven obligados a unirse y a dar vida a la 
primera forma de Estado, la república aristocrática. 

Una conocida variante de esta tesis es la de los 
primeros antropólogos, como Charles Morgan, 
adoptada y divulgada por Engels que la trasplantó a 
la teoría marxista del Estado como instrumento de 

EL NOMBRE Y LA COSA 99 

dominio de clase. También para Engels el Estado 

nace de la disolución de una sociedad gentilicia ba- 

sada en relaciones familiares, y el nacimiento del 

Estado señala el paso de la barbarie a la civilización 

(donde el término civilización es usado roussonia- 

namente con una connotación negativa). En con- 

traste con todas las interpretaciones anteriores 

sobre el origen del Estado y la misma teoría de 

Morgan, Engels se distingue por la interpretación 

exclusivamente económica que da de este aconteci- 

miento extraordinario cual es la formación del Es- 

tado. Se trata de una interpretación que recuerda la 

reconstrucción fantástica de Rousseau que hace 

surgir la sociedad civil de quien por primera vez cercó 

un terreno y dijo “esto es mío”, es decir, de la institu- 

ción de la propiedad privada. Para Engels en la 

comunidad primitiva, sea ella la gens de los romanos 
o las tribus de los iroqueses, rige el régimen de la 
propiedad colectiva. Con el nacimiento de la pro- 

piedad privada nace la división del trabajo, con la 

división del trabajo la sociedad se divide en clases, 

en la clase de los propietarios y en la clase de los 

desposeídos, con la división de clases nace el poder 

político, el Estado cuya función esencialmente es la 

de mantener el dominio de una clase sobre otra 

incluso recurriendo a la fuerza y por tanto de impe- 

dir que la sociedad dividida en clases se transforme 

en un estado de anarquía permanente. 

De acuerdo con esta tradición de pensamiento el 

problema del surgimiento del Estado en las socie- 

dades primitivas es uno de los grandes temas de 

debate de la antropología cultural: ¿las sociedades 

primitivas conocieron y conocen ordenamientos de 

convivencia que pueden llamarse estados o deben 

considerarse “sociedades sin Estado”, o como ha 



100 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

sido dicho con intenciones polémicas, “sociedad 
contra el Estado” (lastres)? Este debate en gran 
parte es nominalista en cuanto está condicionado 
por la variedad de sentidos del término “Estado”; 
una alternativa aparente es la que toman cada vez 
con más frecuencia los antropólogos que evitan ha- 
blar de Estado, término demasiado comprometido 
debido al uso que se hace de él para designar al 
Estado moderno, y hablan más bien de organización 
política o de sistema político (véase al respecto la 
obra fundamental en este campo de Evans- 
Pritchard y Fortes [1940)). Digo que es una alterna- 
tiva aparente porque no resuelve la obligación de 
delimitar y definir el concepto de política que es 
igualmente ambiguo que el de Estado, aunque 
ofrezca la ventaja de tener tradicional y convencio- 
nalmente una extensión mayor (la móMs griega 
puede no entrar en la definición de Estado, pero no 
sería posible dejarla fuera de la definición de orde- 
namiento político). La preferencia por alguna de las 
dos afirmaciones siguientes: hay sociedades primi- 
tivas sin Estado en cuanto no tienen una organiza- 
ción política o bien hay sociedades primitivas que 
aunque no son estados tienen una organización po- 
lítica, dependen de una convención inicial sobre el 
significado de términos como “política” y “Estado”. 
Una vez más lo que importa es el análisis de las 
semejanzas y diferencias entre las diversas formas 
de organización social, cómo se pasa de una a otra, 
cuándo se llega a una formación que presenta tales 
caracteres diferenciales en referencia a la anterior 
que lleva a atribuirle un nombre diferente o una 
especificación diferente del mismo nombre. Por 
ejemplo, cuando un estudioso distingue tres tipos 
de sociedades sin Estado a las que llama “sociedad 

| 

EL ESTADO Y EL PODER 101 

con gobierno mínimo”, “con gobierno difuso” y 
“con gobierno en expansión”, no excluye que estas 
sociedades puedan ser consideradas sociedades po- 
líticas, como el uso del término government deja en- 
tender (La Mair). A] llegar a este punto el problema 

se traslada a otro lugar: ¿existen sociedades primiti- 
vas que ni siquiera sean organizaciones políticas en 
el sentido más amplio de la palabra? Para dar otro 
ejemplo, quien distingue sociedades acéfalas de 

aquellas que tienen un jefe considera sociedades no 

políticas a las primeras porque introducen como 

criterio distintivo una cierta concentración de poder 

y la necesidad de un guía en el vértice; si en cambio 

el Estado en un primer momento es identificado 
con la organización de un poder concentrado, pero 
luego se introduce otra distinción entre poder coac- 
tivo, el cual utiliza la fuerza para hacerse valer, y 

poder de las palabras, poder del gesto, de los símbo- 

los, es posible sostener que solamente son socieda- 
des políticas las primeras. 

3. EL ESTADO Y EL PODER 

Teorías del poder 

Antes de la aparición y del uso corriente del término 

“Estado” el problema de la distinción entre orde- 

namiento político y Estado ni siquiera se planteaba; 
pero la identificación entre la esfera de la política y 
la esfera del Estado va mucho más allá de la apari- 
ción del término “Estado”. Desde la Política methodice 
igesta de Johannes Althusius 11603] hasta la Política 

`Yeinrich von Treitschke [1874-96], pasando por 



102 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

la Política in nuce de Croce [1925], el estudio de los 
temas del Estado continúa apareciendo bajo el 
nombre de “política”, derivado originalmente de 
aquella forma particular de ordenamiento político 
que es la 7róds, En estos últimos años los estudiosos 
de los fenómenos políticos han abandonado el tér- 
mino “Estado” para sustituirlo por uno más com- 
prensivo, “sistema político”. Entre otras ventajas 
que ofrece esta expresión se encuentra la de tener 
un significado axiológicamente más neutral que el 
término “Estado”, el cual resiente por un lado la 
divinización, y por otro la satanización, que ha sido 
hecha, respectivamente por los conservadores y por 
los revolucionarios, de los ordenamientos con gran 
concentración de poder que desde Maquiavelo han 
sido llamados así cada vez con más frecuencia. 

Lo que el “Estado” y la “política” tienen en común 
(y es la razón de su intercambiabilidad) es la refe- 
rencia al fenómeno del poder. Del griego xpáros 
“fuerza”, “potencia” y px “autoridad”, nacen los 
nombres de las antiguas formas de gobierno “aris- 
tocracia”, “democracia”, “oclocracia”, “monarquía”, 
“oligarquía”, y todas las palabras que de vez en vez 
han sido utilizadas para indicar formas de poder: 
“fisiocracia”, “burocracia”, “partidocracia”, “po- 
liarquía”, “exarquía”, etcétera, No hay teoría polí- 
tica que no parta de alguna manera directa o indi- 
rectamente de una definición de “poder” y de un 
análisis del fenómeno del poder. Tradicional- 
mente el Estado es definido como el portador de la 
summa potestas (poder supremo); y el análisis del 
Estado se resuelve casi totalmente en el estudio de 
las diferentes potestades que le competen al sobe- 
rano. La teoría del Estado se entrelaza con la teoría 
de los tres poderes (legislativo, ejecutivo, judici” 

EL ESTADO Y EL PODER 103 

de sus relaciones. De acuerdo con un texto canónico 
de nuestros días, Power and Society (Poder y socie- 
dad) de Lasswell y Kaplan {1952}, el proceso político 
es definido como “la formación, la distribución, el 
ejercicio del poder”. Si la teoría del Estado puede 
ser considerada como una parte de la teoría política, 
la teoría política a su vez puede ser considerada 
como una parte de la teoría del poder. 

En la filosofía política el problema del poder ha 
sido presentado bajo tres aspectos, con base en los 
cuales se pueden distinguir tres teorías fundamen- 
tales del poder, sustancialista, subjetivista y relacio- 
nal. Una típica interpretación sustancialista del 
poder es la de Hobbes, según la cual “EL PODER de un 
hombre. .. son los medios que tiene en el presente 
para obtener algún aparente bien futuro” [1651, 
trad. it., p. 82]. Que estos medios sean dotes natura- 
les, como la fuerza y la inteligencia, o bien adquiri- 
das, como la riqueza, no cambia el significado espe- 
cífico del poder, entendido como algo que sirve 
para alcanzar lo que es objeto de nuestro deseo. 
Semejante es la muy conocida definición de Ber- 
trand Russell [1938] de acuerdo con la cual el poder 
consiste en la “producción de los efectos deseados” y 
cuanto tal puede adoptar tres formas: poder físico 
y constrictivo, que tiene su expresión concreta 
más visible en el poder militar; psicológico, con 
base en amenazas de castigos o promesas de recom- 
pensas, en el que consiste principalmente el domi- 
nio económico y mental, aquel que se ejerce me- 
diante la persuasión o la disuación, y tiene su forma 
elemental y presente en todas las sociedades me- 
diante la educación. Una típica interpretación sub- 
¿jvista del poder es la expuesta por Locke [1694,11,'- 

quien por “poder” no entiende la cosa que 



104 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

sirve a alcanzar el objetivo sino la capacidad del 

sujeto de obtener ciertos efectos, por lo que se dice 

que “el fuego tiene el poder de fundir los metales” 

de la misma manera que el soberano tiene el poder 

de hacer leyes y al hacerlas influye en la conducta de 

sus súbditos. Ésta forma de entender el poder es la 

que adoptan los juristas para definir el derecho 

subjetivo: que un sujeto tenga un derecho subjetivo 

quiere decir que el ordenamiento jurídico le atri- 

buyó el poder de obtener ciertos efectos. Ahora 

bien, la interpretación más utilizada en el discurso 

político contemporáneo es la tercera, que se refiere 

al concepto relacional de poder y para la cual por 

“poder” se débe entender una relación entre dos 
sujetos de los cuales el primero obtiene del segundo 

un comportamiento que éste de otra manera no 

habría realizado. La más conocida y sintética de las 

definiciones relacionales es la de Robert Dahl: “La 

influencia [concepto más amplio que abarca al de 

poder] es una relación entre actores, en la que uno 

de ellos induce a los otros a actuar de un modo en el 
que no lo harían de otra manera” [1963, trad. it., p: 

68). En cuanto relación entre dos sujetos, el poder 
así definido está estrechamente ligado al concepto 

de libertad, de manera que los dos conceptos pue- 

den ser definidos uno mediante la negación de otro 

de la siguiente forma: “El poder de A implica la 

no-libertad de B”; “La libertad de “A implica el 
no-poder de B.” 

Las formas de poder y el poder político 

Una vez ubicado el concepto de Estado en el. 
política, y el concepto de política en el de r 

EL ESTADO Y EL PODER 105 

debemos distinguir ahora el poder político de tudas 
las otras formas que puede asumir la relación de 
poder. La teoría política de todos los tiempos se ha 
ocupado de este tema con infinitas variaciones. La 
tipología clásica trasmitida durante siglos es la que 
se encuentra en la Política de Aristóteles, donde se 
distinguen tres tipos de poder con base en el criterio 
de la esfera en la que se ejerce: el poder del padre 
sobre el hijo, del amo sobre el esclavo, del gober- 
nante sobre los gobernados. Aristóteles agrega que 

los tres tipos de poder también se pueden distinguir 
con base en el diferente sujeto que se beneficia del 
ejercicio del poder: el poder paternal es ejercido en 
interés de los hijos, el patronal o despótico en inte- 
rés del amo, el político en interés de quien gobierna 
y de quien es gobernado (de donde derivan las 
formas corruptas de régimen político donde el go- 
bernante, convertido en tirano, únicamente go- 
bierna para su provecho). Esta tipología ha tenido 
relevancia política porque ha servido para propo- 
ner dos esquemas de referencia para definir las 
formas corruptas de gobierno: el gobierno paterna- 
lista o patriarcal en el que el soberano se comporta 
con los súbditos como un padre, y los súbditos son 
tratados eternamente como menores de edad (la 
crítica más célebre a esta forma de gobierno fue 
hecha por Locke en el segundo de los Dos ensayos 
sobre el gobierno civil 11690], en polémica con el Pa- 
triarca de Robert Filmer [1680], y fue retomada por 
Kant con la crítica del Estado eudemonológico que 
se preocupa por la felicidad de sus súbditos en vez 
de limitarse a garantizarles la libertad); el gobierno 
despótico en el que el soberano trata a los súbditos 
cómo esclavos a los que no se les reconocen derechos 
de ninguna especie (esta forma de gobierno ya fue 



106 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

claramente señalada por Aristóteles que la consi- 
deró adecuada para los pueblos esclavos por natura- 
leza como son los orientales, los bárbaros, los cuales 
soportan el peso del poder opresivo sin lamentarse 
o rebelarse, y tendrá reconocimiento pleno, siem- 
pre en referencia a los pueblos orientales, en Mon- 
tesquicu y Hegel). La tripartición de las formas de 
poder en paternal, despótico y civil, es uno de los 
rórros de la teoría política clásica y moderna. En sus 
obras políticas Hobbes, antes de tratar del poder 
civil, analiza el gobierno familiar y el gobierno pa- 
tronal. Locke comienza el segundo Ensayo manifes- 
tando el propósito de buscar en qué cosa se distin- 
gan el poder del padre sobre sus hijos, del capitán 
de una galera sobre los galeotes (que es la forma 
moderna de esclavitud), del gobierno civil. Sin em- 
bargo, el estudio de Locke se distingue del de Aris- 
tóteles por el diferente criterio de diferenciación, 
que se refiere al diverso fundamento de los tres 
poderes, hoy se diría del diferente principio de legi- 
timidad: el poder del padre es un poder cuyo fun- 
damento es natural en cuanto deriva de la procrea- 
ción, el patronal es el efecto del derecho de castigar 
a quien se ha hecho culpable de un delito grave y 
por tanto es acreedor a una pena igualmente grave 
como la esclavitud; el poder civil, únicamente entre 
todas las otras formas de poder, está fundado en el 
consenso manifiesto y tácito de quienes son sus des- 
tinatarios. Como se puede apreciar, se trata de las 
tres formas clásicas del fundamento de toda obliga- 
ción: ex natura, ex delicto, ex contractu. 

Esta división clásica, a pesar de su éxito, no per- 
mite distinguir el poder político de otras formas de 
poder. Los dos criterios, el aristotélico, basado en el 
interés, y el lockiano, fundado en el principio de 

EL ESTADO Y EL PODER 107 

legitimidad, noson criterios analíticos sino axiológi- 

cos, en cuanto son útiles para distinguir el poder 

lítico como debería ser y no como es, las formas 

buenas de las formas corruptas. Tan es así que lo 

mismo Aristóteles que Locke deben reconocer que 

existen gobiernos en los que el poder es ejercido en 

las otras dos formas. Una teoría realista del poder 

político, como forma de poder diferente de cual- 

quier otra, se forma mediante la elaboración, de- 

bida a los juristas medievales, del concepto de sobe- 

ranía o summa potestas. Mientras la sociedad antigua 

no conoce más que una sociedad perfecta, el Estado 

que abarca a todas las otras sociedades menores, la 

sociedad medieval conoce dos, el Estado y la po 

La disputa secular sobre la preeminencia de uno o de 

otra exige una delimitación de las dos esferas de 

competencia y por tanto de dominio, y consecuen- 

temente la delimitación de los caracteres específicos 

de las dos potestates. Se vuelve una opinión común la 

distinción entre la vis directiva, que es prerrogativa 

de la Iglesia y la vis coactiva, que es prerrogativa del 
Estado. En contraposición a la potestad espiritual y 

asus pretensiones, los defensores y los detentadores 
de la potestad temporal tienden a atribuirle al Es- 

tado el derecho y el poder exclusivo de ejercer sobre 

un determinado territorio y en referencia alos habi- 

tantes del territorio la fuerza física, dejando a la 

Iglesia el derecho y el poder de enseñar la religión 

verdadera y los preceptos de la moral, de salva- 

guardar la doctrina de los errores, de dirigir las 

conciencias hacia el logro de los bienes espirituales, 

el primero entre todos la salvación del alma. De esta 

manera el poder político se identifica con el ejercicio 
de la fuerza, y es definido como el poder que para 
obtener los efectos deseados (retomando la defini- 



108 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

ción hobbesiana) tiene derecho de servirse, si bien 
en última instancia, como extrema ratio (razón ex- 
trema), de la fuerza. Aquí, el criterio de distinción 
entre el poder político y el poder religioso de nueva 
cuenta es el medio utilizado para hacerlo valer: el 
poder espiritual se sirve de la amenaza de penas o de 
la promesa de premios ultraterrenales; el poder 
político utiliza la constricción física como es la que se 
ejerce mediante las armas. 

Para la definición del poder político el uso de la 
fuerza física es la condición necesaria, pero no es la 
condición suficiente. De acuerdo con la doctrina 
que se afirma en las grandes controversias entre el 
Estado y la Iglesia, lo que distingue al Estado frente 
a la Iglesia es el ejercicio de la fuerza; pero una 
controversia igualmente decisiva para la definición 
del poder político es la que observa como contra- 
puestos los reinos al imperio universal y las ciudades 
alos reinos. Aquí el problema es otro; no es el del 
derecho de usar la fuerza, sino el de la exclusividad 
de este derecho sobre un determinado territorio. 
Quien tiene el derecho exclusivo de usar la fuerza 
sobre un determinado territorio es el soberano. 
Como la fuerza es el medio más resolutivo para 
ejercer el dominio del hombre sobre el hombre, 
quien detenta el uso de este medio excluyendo a 
todos los demás dentro de ciertos confines es quien 
dentro de esos confines tiene la soberanía entendida 
como summa potestas, como poder supremo; summa 
en el sentido de que no reconoce superior alguno 
(superiorem non recognoscens), suprema en el sentido 
de que no tiene ningún poder por encima de sí 
misma. Si el uso de la fuerza es la condición necesa- 
ria del poder político, sólo el uso exclusivo de este 
poder es la condición suficiente. Las fórmulas que 

| 
| 

| 

EL ESTADO Y EL PODER 109 

anticipan el concepto de soberanía, que se vuelve a 
través de los escritores políticos de la época mo- 
derna el concepto fundamental para la definición 
del Estado, son la distinción entre lascivitates superio- 
rem recognoscentes y superiorem non recognoscentes de 
los juristas medievales que defienden la autonomía 
jurídica y en consecuencia la política de las ciudades, 
y el principio rex in regno suo imperator, afirmado por 
los juristas franceses que defienden la soberanía del 
rey de Francia de las pretensiones del emperador. 
Aquel que es tomado como el teórico dé la sobe- 

ranía (en realidad más que el teórico, el reconocido 
expositor de un concepto que tiene tras de sí una 
larga y consolidada tradición), Jean Bodin, define al 
Estado como “un gobierno justo de muchas familias 
y de lo que les es común con poder soberano” y al 
poder soberano como “el poder absoluto y perpe- 
tuo” [1576, trad. it., pp. 345 y ss], donde “absoluto” 
significa que no está sometido a otras leyes más que 
alas naturales y divinas, y “perpetuo” significa que 
logra obtener obediencia a sus mandatos con conti- 
nuidad también gracias al uso exclusivo del poder 
coactivo. El tema de la exclusividad del uso de la 
fuerza como característica del poder político es el 
tema hobbesiano por excelencia; el paso del estado 
de naturaleza al Estado está representado por el 
paso de una condición en la que cada cual utiliza 
indiscriminadamente su fuerza contra todos los 
demás a la situación en la que el derecho de usar la 
fuerza le corresponde solamente al soberano. A 
partir de Hobbes, el poder político asume una con- 
notación que permanece constante hasta hoy 
cuando en el escrito de juventud La constitución de 

_ Alemania [1799-1802] Hegel lamenta que Alemania 
ya no sea un Estado, observa que “una multitud de 



110 ESTADO, PODER Y GOBIERNO EL ESTADO Y EL PODER 111 

hombres puede darse el nombre de Estado sola- 
mente si está unida por la defensa común de todo lo 
que es su propiedad” (trad. it., p. 22) y repite más — conducta, que consiste principalmente en la realiza- adelante: “Donde una multitud forme un Estado es. ción de un trabajo útil. En la posesión de los medios 
necesario que constituya un aparato militar y un. de producción reside una enorme fuente de po- 

rados como tales, en una situación de escasez, para 
inducir a quienes no los poseen a adoptar una cierta 

poder estatal comunes” fibid., p. 23]. Con un len- der de parte de quienes los poseen frente a los que no guaje tomado de la economía, Weber define al Es- los poseen, precisamente en el sentido específico de tado como el detentador del monopolio de la coac- capacidad de determinar el comportamiento ajeno ción física legítima. Para Kelsen el Estado es un En cualquier sociedad donde existen propietarios ordenamiento coercitivo, en particular: “El Estado no propietarios, el poder del propietario deriva ed es una organización política porque es un ordena- la posibilidad que la posesión exclusiva de un bien le miento que regula el uso de la fuerza” [1945, trad... da de obtener que el no propietario (o propietario it., p. 194]. En uno de los manuales de ciencia polí- solamente de su fuerza de trabajo) trabaje para él tica más difundidos en estos últimos años se lee: bajo las condiciones que él imponga. El poder ideo- “Estamos de acuerdo con Max Weber que la fuerza lógico es el que se sirve de la posesión de ciertas física legítima es el hilo conductor de la acción del formas de saber, doctrinas, conocimientos, incluso sistema político” [Almond y Powell, 1966, trad. it., solamente de información, o de códigos “de con- p. 55]. ducta, para ejercer influencia en el comportamiento 
ajeno e inducir a los miembros del grupoa realizar o Las tres formas de poder ; dejar de realizar una acción. De este tipo de condi- 
cionamiento deriva la importancia social de quienes Desde el punto de vista de los diversos criterios que... saben, los sacerdotes en las sociedades tradicionales han sido adoptados para distinguir las diversas | los literatos, los científicos, los técnicos, los llamados formas de poder, la definición del poder político. | “intelectuales”, en las sociedades secularizadas como el poder que está en posibilidad de recurriren' | porque mediante los conocimientos que ellos di última instancia a la fuerza (y es capaz de hacerlo | funden o los valores que predican e inculcan se porque detenta su monopolio) es una definición. | realiza el proceso de socialización del que todo que se refiere al medio del que se sirve quien de- grupo social tiene necesidad para permanecer tenta el poder para obtener los efectos deseados. El- unido. Lo que tienen en común estas tres formas de 

criterio del medio es el que se utiliza comúnmente. poder es que ellas contribuyen conjuntamente a porque permite una tipología a la vez simple y clara, instituir y mantener sociedades de desiguales divi- la llamada tipología de los tres poderes, económico, | didas en fuertes y débiles con base en el primero, en ideológico y político, o sea, de la riqueza, del saber y. | ricos y pobres con base en el segundo, en sa jentese de la fuerza. El poder económico es el que se vale de ignorantes con base en el tercero. Gen NES la posesión de ciertos bienes, necesarios o conside- entre superiores e inferiores, 



112 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

Después de todo, definir el poder político com
o el 

poder cuyo medio específico es la fuerza sirve para 

hacer entender por qué siempre haya sido conside- 

rado el poder supremo, o sea, el poder cuya pose- 

sión distingue en toda sociedad al grupo domi- 

nante, En efecto, el poder coactivo es aquel del que 

todo grupo social tiene necesidad para defenderse 

de ataques externos o para impedir su disgregación 

interna. En las relaciones entre los integrantes deun 

mismo grupo social, a pesar del estado de subordi- 

nación que la expropiación de los medios de pro- 

ducción crea en los expropiados, a pesar de la adhe- 

sión pasiva a los valores trasmitidos de parte de los 

destinatarios de los mensajes emitidos por la clase 

dominante, sólo la utilización de la fuerza física sirve 

para impedir la insubordinación y para apaciguar 

toda forma de desobediencia. En las relaciones 

entre los grupos sociales, no obstante la presión que 

puede ejercer la amenaza O la ejecución de sancio- 

nes económicas para persuadir al grupo adversario 

a desistir de un comportamiento considerado no~ 

civo u ofensivo (en las relaciones entre grupos los 

condicionamientos de naturaleza ideológica cuen- 

tan menos), el instrumento decisivo para imponer la 

propia voluntad es el uso de la fuerza, es decir, 

la guerra, 
Estas distinciones entre los tres tipos principales | 

de poderes sociales, si bien manifestada de diferen- | 

tes maneras, es un dato casi constante en las teorías ! 

sociales contemporáneas, en las cuales el sistema 

social en su conjunto aparece directa O indirecta: 

mente articulado en tres subsistemas: la organiza: 

ción de las fuerzas productivas, la organización del 

consenso -y la organización del poder coactivo. In- 

cluso la teoría marxista puede ser interpretada en 

EL ESTADO Y EL PODER 113 

este sentido: la base real comprende el sistema eco- 
nómico, mientras la superestructura, escindiéndose 
en dos momentos diferentes, abarceel sistema ideo- 
lógico y el más propiamente jurídico-político (del 
que Marx, es necesario no olvidarlo, toma sobre 
todo el aspecto represivo, resaltando especialmente 
el aparato de coacción). El sistema gramsciano es 
más claramente tricotómico, donde el momento su- 
perestructural es distinguido en dos momentos, el 
momento de la hegemonía o del consenso que es 
llamado “sociedad civil” y el momento del dominio o 
de la fuerza llamado “Estado”. Por lo demás, du- 
rante siglos los escritores políticos han distinguido el 
poder espiritual que hoy se llamaría ideológico 
del poder temporal, y siempre han interpretado el 
poder temporal constituido por la conjunción del 
dominium, que es el poder sobre las cosas, constitu- 
tivo del poder económico, con el imperium, que es el 
poder de mando sobre los hombres, constitutivos 
del poder político en sentido estricto. Así, en la 
dicotomía tradicional como en la marxista se en- 
cuentran las tres formas de poder, con tal de que se 
interprete correctamente como compuesto por dos 
momentos, tanto en un caso como en otro, el se- 
gundo término. La diferencia esencial radica en el 
hecho de que en la teoría tradicional el poder prin- 
cipal está representado por el poder ideológico en 
cuanto el poder económico-político es concebido 
como dependiente del espiritual, mientras en la teo- 
ría marxista el poder principal es el económico en 
cuanto las ideologías y las instituciones políticas tie- 
nen la función de garantizar la permanencia de 
determinadas relaciones de producción (por lo 
menos hasta que la contradicción misma que ex- 
plota en un cierto momento del desarrollo de estas 



114 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

relaciones produce el cambio). Al inicio de la época 
moderna es ejemplar el De cive de Hobbes {1642}, 
dividido en tres partes: libertas, potestas, religio, que i 
corresponden respectivamente a la esfera de la li- 
bertad natural donde se desarrollan las relaciones 
de intercambio en las cuales el poder político debe 

intervenir lo menos posible (hay quien como Mac- 

herson ha creído poder observar en el estado de 
naturaleza hobbesiano una prefiguración de la so- 
ciedad de mercado), al poder político, que detenta 
las dos espadas de la justicia y de la guerra, y al 
poder espiritual, al que corresponde una tarea fun- 
damentalmente de enseñanza. En Hobbes, el poder 
por excelencia es el poder político, el cual, legiti- 
mado para ello por una delegación específica de 
individuos aislados y aterrorizados, impulsados por 
la necesidad de salir del estado de naturaleza, con- 
trola lo mismo el poder espiritual que el poder eco- 
nómico. También bajo este aspecto Hobbes puede 
ser considerado el primero y también.-el máximo 
teórico del Estado moderno, es decir, del Estado 
cuya formación es acompañada por la persistente 
idea de la primacía de la política. 

La primacía de la política 

La diversa relación entre los tres poderes y la dife- 
rente manera de disponerlos en orden jerárquico 
están entre los rasgos más característicos de las 
grandes corrientes del pensamiento político y de la 
filosofía de la historia. La primacía de la política que 
distingue al pensamiento político moderno, de Ma- 
quiavelo a Hegel, se contrapone tanto a la primacía 
del poder espiritual, que distingue a la época me- 

EL ESTADO Y EL PODER 115 

dieval de las grandes controversias entre el Estado y 
la Iglesia y a la cual la Iglesia romana y las otras 
iglesias jamás han renunciado, como a la primacía 
del poder económico cuyo descubrimiento coincide 
con el nacimiento del mundo burgués y el inicio 
de la reflexión sobre el modo de producción ca- 
pitalista. 

La doctrina de la razón de Estado está íntima- 
mente vinculada a la idea de la primacía de la polí- 
tica. No por casualidad tal doctrina nace y se desa- 
rrolla al lado de la teoría del Estado moderno. Una 
de las formas en las que se manifiesta la primacía de 
la política es la independencia del juicio político 
frente al juicio moral, o inclusive la superioridad del 
primero sobre el segundo; que exista una razón de 
Estado diferente de la razón de los individuos 
quiere decir que el Estado, y más concretamente el 
hombre político, es libre de perseguir sus propios 
objetivos sin estar obligado a tomar en cuenta los 
preceptos morales con los que está comprometido el 
individuo en sus relaciones con los otros individuos. 
A la concepción de la primacía de lo espiritual co- 
rresponde la doctrina de la subordinación completa 
de la acción política a la leyes de la moral, que son los 
preceptos de la religión dominante: subordinación 
que se refleja en la figura del príncipe cristiano; en 
cambio, a la concepción de la primacía de la política 
corresponde la doctrina de la necesaria inmoralidad 
oamoralidad de la acción política que debe contem- 
plar su objetivo propio, la salus rei publicae, sin sen- 
tirse obligada o comprometida por rémoras de otra 
naturaleza; primacía que se refleja en la figura del 
príncipe maquiavélico con respecto al cual los me- 
dios de los que se sirve para vencer y conquistar el 
Estado, siempre son, cualesquiera que ellos sean, 



116 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

“juzgados honorables, y loados por cada cual” 

11513, ed. 1977, p. 88]. En la Filosofía del derecho de 

Hegel, que concluye (lo que Hobbes abre) la teoría 

del Estado moderno, el último momento del espi- 

rítu objetivo que cubre el territorio tradicional de la 

filosofía práctica, no es la moral sino la eticidad, de 

la cual la figura suprema es el Estado, Abordando el 

tema clásico de la distinción entre la moral y la 

política. o sea, de la razón de Estado, Hegel mani- 

fiesta con la máxima fuerza la idea de la primacía de 

la segunda sobre la primera, en un fragmento que 

puede ser considerado justamente la quintaesencia 

de esta idea y contiene el argumento principal para 

su justificación: 

El bien de un Estado tiene un derecho totalmente 

diferente del bien del individuo, porque el Estado, que 

es la "sustancia ética”, “tiene su existencia, es decir, su 

derecho, inmediatamente en una existencia no abs- 

tracta sino concreta. . . y solamente esta existencia con- 

creta, no una de las tantas proposiciones generales, 

sujetas a preceptos morales, puede ser principio de su 

acción y de su comportamiento” (1821, trad. it., p. 286] 

¿Qué quiere decir este fragmento? Significa que el 

principio de acción del Estado debe ser buscado en 

su propia necesidad de existencia, que es la condi- 

ción misma de la existencia (no sólo de la existencia 

sino también de la libertad y del bienestar) de los 

individuos. Prueba de ello es que el tribunal que 

juzga las acciones del Estado no es ni el externo 

instituido por el propio Estado para juzgar las ac- 

ciones de los súbditos ni el que cada individuo erige 

en su interior para responder a su conciencia o a 

Dios, sino el tribunal de la historia universal, cuyos 

sujetos no son los individuos sino los estados. 

EL FUNDAMENTO DEL PODER 117 

4. EL FUNDAMENTO DEL PODER 

El problema de la legitimidad 

En referencia al poder político tradicionalmente no 
sólo se ha presentado el problema de su definición y 
de las características que lo distinguen de las otras 
formas de poder, sino también el de su justificación. 
El problema de la justificación del poder nace de la 
pregunta: “¿Admitiendo que el poder político sea el 
poder que dispone del uso exclusivó de la fuerza en 
un determinado grupo social, es suficiente la fuerza 
para hacerlo aceptar por aquellas personas sobre las 
cuales se ejerce, para persuadir a sus destinatarios a 
obedecerlo?” Una pregunta de este tipo puede 
tener y ha tenido dos respuestas según si es inter- 
pretada como una pregunta sobre lo que el poder es 
de hecho o sobre lo que débe ser. Como sucede en el 
estudio de los problemas políticos, también estas dos 
respuestas frecuentemente han sido confundidas 
entre sí o sobrepuestas, de manera que no siempre 
se logra entender si quien se plantea el problema de 
la relación entre el poder y la fuerza suponga un 
problema de mera efectividad (en el sentido de que 
un poder basado solamente en la fuerza no puede 
durar) o también un problema de legitimidad (en el 
sentido de que un poder basado únicamente en la 
fuerza de hecho puede ser efectivo pero no puede 
ser considerado legítimo). Una cosa es sostener que 
el poder político no puede ser únicamente fuerte 
en el sentido de que no es posible, y otra cosa muy 
diferente es que no puede ser solamente fuerte en el 
sentido de que no es lícito. Desde el punto de vista de 
los destinatarios del poder, el mismo cuestiona- 



118 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

miento ha sido visto como problema de la obligación 

política; pero también el problema de la obliga- 

ción política puede ser planteado como análisis de 

las razones por las cuales se obedecen las órdenes de 

quien detenta un cierto tipo de poder o como de- 

terminación de los casos en los cuales se debe obede- 

cer y de los casos en los que es lícita la desobediencia 

o la obediencia pasiva. 
La filosofía política clásica, que, como se ha dicho 

(ver la parte referente a ciencia política y filosofía 

lítica), considera que su tarea es plantearse el 

problema del fundamento del poder, se ha incli- 

nado a negar que un poder únicamente fuerte, in- 

dependientemente del hecho de que sea capaz de 
durar, pueda ser justificado. De aquí la distinción ya 

no analítica sino axiológica entre poder legítimo y 

poder ilegítimo, con base en el argumento ritual: 

“¿Si nos limitamos a fundar el poder exclusiva- 

mente en la fuerza, cómo se logra distinguir el 

poder político del de una banda de ladrones?” 
Este problema fue presentado de manera con- 

tundente por San Agustín en el famoso fragmento 
sobre el cual se han vertido una infinidad de comen- 

tarios: “¿Sin la justicia qué serían en realidad los 

reinos si no bandas de ladrones?, ¿y qué son las 

bandas de ladrones si no pequeños reinos?” Frag- 

mento seguido por el también célebre intercambio 
de palabras entre Alejandro y el pirata: 

preguntándole este rey qué le parecía cómo tenía in- 
quieto y perturbado el mar, con arrogante libertad le 
dijo: por el mismo motivo por el que tú infestas la 
tierra; mas porque yo lo hago con un pequeño bajel me 
llaman corsario, y a ti, porque lo haces con un gran 
ejército, te llaman emperador. [De civitate Dei, La ciu- 
dad de Dios, 1v, 4, 1-15). 

EL FUNDAMENTO DEL PODER 119 

Dos de los más famosos libros de teoría política, la 
República de Platón y el Contrato social de Rousseau, 
comienzan con un debate sobre la relación entre la 
justicia y la fuerza, en el que se rechaza la tesis del 
“derecho del más fuerte”. También Rousseau recu- 
rre al ejemplo del bandido: “¿Si un bandido me 
sorprende en un bosque, estaré, no solamente por la 
fuerza, sino aun pudiendo evitarlo, obligado en 
conciencia a entregarle mi bolsa? Porque, en fin, 
también la pistola que él tiene es un poder.“ (1762, 
trad.it., p. 14]. Para Bodin el Estado es “el gobierno 
justo [en francés droit, en latín legitimus} que se 
ejerce. . .” [1576, trad. it., p. 1593. El mismo Hobbes 
afirma que por la seguridad de los súbditos, que es 
el fin superior del Estado, y en consecuencia de las 
instituciones del poder político, es necesario que 
alguien, no importa si sea una persona física o una 
asamblea, “detente legítimamente en el Estado el 
poder supremo” (1642, trad. it., p. 165]. Por lo 

demás, precisamente con base en esta atribución de 
un carácter ético o jurídico, durante siglos se ha 
hecho la distinción entre poder político bueno y 
poder político malo, entre rey y tirano (cuando “ti- 
ranía” no sea tomada en la acepción de mal go- 
bierno, como en la Antigúedad clásica, sino de 
usurpación del poder); es ésta una distinción que 
implica consecuencias importantes con respecto al, 
problema de la obligación política, de suerte que el 
mismo Hobbes, teórico de la obediencia absoluta, 
afirma que el usurpador, es decir, el príncipe ilegi- 
timo, debe ser tratado como un enemigo. 

La consideración recurrente según la cual el 
poder supremo, que es el poder político, deba tener 
una justificación ética (o lo que es lo mismo, un 
fundamento jurídico) ha dado lugar a la variada 

r 
i 
! 



120 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

formulación de principios de legitimidad, o sea, de 
las diversas maneras bajo las cuales se ha buscado 
dar una razón, en referencia a quien detenta el 
poder, de mandar, y a quien lo sufre, de obedecer; 
lo que Gaetano Mosca llamó con una expresión 
afortunada la “fórmula política”, explicando que, 

en todas las sociedades discretamente numerosas y 
llegadas a un cierto grado de cultura hasta ahora ha 
sucedido, que la clase política no justifica exclusiva- 
mente su poder únicamente con la posesión de hecho, 

sino que busca darle una base moral y legal, haciéndolo 
emanar como consecuencia necesaria de doctrinas y 
creencias generalmente reconocidas y aceptadas en la 
sociedad que esa clase política dirige 11896, ed. 1923, 
p- 1081. 

Mosca reconocía exclusivamente dos fórmulas polí- 
ticas, la que hace derivar el poder de la autoridad de 
Dios y la que lo hace derivar de la autoridad del 
pueblo, Aunque las consideraba como meras ficcio- 
nes pensaba que correspondían a una necesidad 
real, a la necesidad de gobernar y de sentirse gober- 
nados “no solamente con base en la fuerza material 
e intectual, sino también con base en un principio 
moral” fibid., p. 110}. 

Los diversos principios de legitimidad 

En realidad los principios de legitimidad adoptados 
alo largo de la historia no son únicamente los dos 
indicados por Mosca. Sin ser exhaustivos podemos 
indicar por lo menos seis, que se reclaman en pare- 
jas antitéticas a tres grandes principios unificantes: 
la Voluntad, la Naturaleza y la Historia. Los dos 

É 

A 
: 

$ 
$ 

EL FUNDAMENTO DEL PODER 121 

principios de legitimidad que se reclaman a una 
voluntad superior son los recordados por Mosca: los 
gobernantes reciben su poder de la voluntad de 
Dioso de la voluntad del pueblo. La fórmula clásica 
de este tipo de legitimación es la hobbesiana: “No es 
la razón, sino la autoridad la que hace la ley.” ¿Pero, 
cuál es la fuente última de la autoridad? En una 
concepción descendente del poder (concibiendo la 
estructura de poder como una pirámide el poder 
baja del vértice a la base) la autoridad última es la 
voluntad de Dios; en una concepción ascendente 
(de acuerdo con la cual el poder sube de la base al 
vértice), la autoridad última es la voluntad del pue- 
blo. Ficción por ficción los dos principios, por anti- 
téticos que puedan ser, en algunas doctrinas se re- 
fuerzan entre si: vox populi vox Dei (la voz del pueblo 
es la voz de Dios). A las doctrinas voluntaristas 
siempre se opusieron las doctrinas naturalistas que 
dieron origen a las diversas formas de derecho na- 
tural. También éstas se presentan en dos versiones 
aparentemente antitéticas: la naturaleza como 
fuerza originaria xmáros, de acuerdo con la pre- 
ponderante concepción clásica del poder, y la natu- 
raleza como orden racional por lo que la ley natural 
se identifica con la ley de la razón de acuerdo con la 
preponderante interpretación del jusnaturalismo 
moderno. Apelar a la naturaleza para fundar el 
poder significa, en la primera versión, que el dere- 
cho de mandar de unos y el deber de obedecer de 
otros deriva del hecho ineluctable que hay natural- 
mente, y por tanto independientemente de la vo- 
luntad humana, fuertes y débiles, sapientes e igno- 
rantes, o sea, individuos y también pueblos enteros 
aptos para mandar e individuos y pueblos capaces 
de obedecer; en cambio apelar a la naturaleza como 



122 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

orden racional significa fundar el poder en la capa- 

cidad del soberano de identificar y aplicar las leyes 

naturales que son las leyes de la razón. Para Locke, 

el principal deber del gobierno es el de hacer posi- 

ble, mediante el ejercicio del poder coactivo, la ob- 

servancia de las leyes naturales para el respeto de las 

cuales no habría necesidad de algún gobierno si 

todos los hombres fueran seres racionales. En 

cuanto los hombres no son racionales, Locke nece- 

sita del consenso para fundar el Estado, pero el 

consenso mismo, esto es, el acuerdo necesario para 

salir del estado de naturaleza e instituir el gobierno 

civil, es, con todo, un acto racional. No hay necesi- 

dad del consenso solamente allí donde el príncipe 

mismo que gobierna es racional de conformidad 

con las leyes naturales que le revelan los iniciados; al 

llegar a este punto el gobierno de la naturaleza, la 

fisiocracia, sustituye completamente al gobierno de 

los hombres. También el apelo a la Historia tiene 

dos dimensiones según si la historia de cuya autori- 

dad se busca derivar la legitimación del poder sea la 

pasada o la futura. El reclamo a la historia pasada 

instituye como principio de legitimación la fuerza 

de la tradición y en consecuencia está en la base de 

las teorías tradicionalistas del poder de acuerdo con 

las cuales el soberano legítimo es quien ejerce el 

poder desde tiempos inmemoriales. El poder de 

mandar también se puede adquirir, con base en un 

principio general de derecho, apoyado en el uso que 

se trasmite en el tiempo, como se adquiere la pro- 

piedad o cualquier otro derecho. En sus Reflexiones 

sobre la revolución francesa [17901, Edmund Burke 

enunció la teoría de la prescripción histórica que 

justifica el poder de los reyes (de donde no por 

casualidad nacen las pretensiones legitimistas de los 

a a e 

EL FUNDAMENTO DEL PODER 123 

soberanos despotestados) contra los intentos sub- 
versivos de los revolucionarios. Mientras la referen- 
cia a la historia pasada constituye un típico criterio 
para la legitimación del poder constituido, la refe- 
rencia a la historia futura es uno de los criterios para 
la legitimación del poder por constituirse. El nuevo 
ordenamiento que el revolucionario tiende a impo- 
ner desarticulando al viejo puede ser justificado en 
cuanto se le represente como una nueva etapa en el 
curso histórico, una etapa necesaria, inevitable, y 
más avanzada axiológicamente, en referencia a la 
anterior. Un ordenamiento que no existe todavía, 
que está en cierne, no puede encontrar su fuente de 
legitimación más que post factum. El conservador 
tiene una concepción estática de la historia: está 
bien lo que dura. El revolucionario, una concepción 
dinámica: está bien lo que cambia en corresponden- 
cia con el movimiento; predeterminado y final- 
mente comprendido, del progreso histórico. Ambos 
pretenden estar en la historia (representan dos po- 
siciones históricas); pero el primero considera que 
la respeta aceptándola, el segundo anticipándola (e 
incluso estimulándola). 

El debate sobre los criterios de legitimidad no sola- 
mente tiene un valor doctrinario; el problema de la 
legitimidad está íntimamente vinculado al de la obli- 
gación política con base en el principio de que la 
obediencia se debe solamente al mandato del poder 
legítimo. Donde termina la obligación de obedecer a 
las leyes (la obediencia puede ser activa o solamente 
pasiva) comienza el derecho de resistencia (que a su 
vez puede ser solamente pasiva o activa). El juicio 
sobre los límites de la obediencia y la validez de la 
resistencia depende del criterio de legitimidad que 
se asuma. Un poder que con base en un criterio es 



124 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

afirmado como legítimo, con base en otro puede ser 
considerado ilegítimo. De los seis criterios enlista- 
dos algunos son más favorables al mantenimiento 
del statu quo, es decir, están ex parte principis, Otros 
son más favorables al cambio, o sea, están ex parte 
populi. De una parte, el principio teocrático, el apelo 
ala naturaleza como fuerza originaria, la tradición; 
de otro, el principio democrático del consenso, el 
apelo a la naturaleza ideal, el progreso histórico, 
Quien contemple los movimientos de resistencia, en 
el sentido más amplio de la palabra, del mundo 
actual, no tardará en darse cuenta de la persistencia 
de estos criterios: contra un gobierno despótico, 
contra una potencia colonial o imperialista, contra 
un sistema económico o político considerado injusto 
y opresivo, el derecho de resistencia o de revolución 
es justificado: mediante el reclamo a la voluntad 
general conculcada, y por consiguiente a la necesi- 
dad de un nuevo contrato social; a través del dere- 
cho natural a la autodeterminación que vale no sólo 
para los individuos sino también para los pueblos; 
mediante la necesidad de remodelar lo que está 
condenado por la historia y de meterse en el cauce 
del devenir histórico que se mueve inexorable- 
mente hacia nuevas y más justas formas de sociedad. 

Legitimidad y efectividad 

Con el advenimiento del positivismo jurídico el 
problema de la legitimidad cambió completamente. 
Mientras de acuerdo con todas las teorías anteriores 
el poder debe estar apoyado por alguna justifica- 
ción ética para poder durar, y en consecuencia la 
legitimidad es necesaria para la efectividad, con las 

f 

E 
$ E 

EL FUNDAMENTO DEL PODER 125 

teorías positivistas se abre paso la tesis de que sólo el 
poder efectivo es legítimo: efectivo en el sentido del 
principio de efectividad del derecho internacional, 
según el cual,con las palabras de Kelsen que ha sido 
uno de sus más respetables partidarios, 

una autoridad de hecho constituida es el gobierno 
legítimo, el ordenamiento coercitivo puesto en prác- 
tica por tal gobierno es un ordenamiento jurídico, y la 
comunidad constituida por ese ordenamiento es un 
Estado en el sentido del derecho internacional, en 
cuanto este ordenamiento es en conjunto eficaz (1945, 
trad. it., p. 123). 

Desde este punto de vista la legitimidad es un puro y 
simple estado de hecho. Lo que no quita que un 
ordenamiento jurídico legítimo en cuanto eficaz y 
reconocido como tal por el ordenamiento interna- 
cional pueda ser sometido a juicios axiológicos de 
legitimidad, que pueden llevar a una gradual, más o 
menos rápida, inobservancia de las normas del or- 
denamiento, y por tanto a un proceso de deslegiti- 
mación del sistema. Sin embargo, permanece el 
hecho de que con base en el principio de efectividad 
un ordenamiento continúa siendo legítimo hasta 
que la ineficacia ha llegado a tal punto que hace 
probable o previsible la eficacia de un ordena- 
miento alternativo. 

En el ámbito del positivismo jurídico, es decir, de 
una concepción en la que se considera derecho so- 
lamente al que está puesto por las autoridades dele- 
gadas para ello por el mismo ordenamiento y hecho 
eficaz por otras autoridades previstas por el propio 
ordenamiento, el tema de la legitimidad ha tomado 
otra orientación, ya no la de los criterios axiológicos, 
sino la de las razones de la eficacia dela que derivala 



126 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

legitimidad. Bajo esta orientación se presenta la fa- 

mosa teoría weberiana de las tres formas de poder 

legítimo. Weber no se planteó el problema de enlis- 

tar las diversas maneras con las cuales toda clase 

política ha buscado en todo tiempo justificar su po- 

der, sino de ubicar y describir las formas históricas 

de poder legítimo, una vez definido el poder legí- 

timo (Herrschaft), diferente de la mera fuerza 

(Machi), como el poder que logra determinar el 

comportamiento de los miembros de un grupo so- 
cial emitiendo mandatos que son obedecidos habi- 
tualmente en cuanto su contenido es tomado como 

máxima de la conducta. Los tres tipos puros o idea- 

les de poder legítimo son, de acuerdo con Weber, el 

poder tradicional, el poder legal-racional y el poder 

carismático. Describiendo estos tres tipos de poder 
legítimo Weber no pretende presentar fórmulas po- 
líticas en el sentido mosquiano de la palabra, sino 

intenta comprender cuáles son las diferentes razo- 

nes por las que se forma en una determinada socie- 
dad esa relación estable y continua de mandato- 

obediencia que distingue al poder político. Los tres 
tipos de poder representan tres tipos diferentes de 
motivación: en el poder tradicional el motivo de la 
obediencia (o lo que es lo mismo, la razón por la que 

el mandato tiene éxito) es la creencia en la sacrali- 

dad de la persona del soberano, sacralidad que de- 

riva de la fuerza de lo que dura, de lo que siempre 
ha sido y, en cuanto siempre ha sido, no hay razón 
para cambiarlo; en el poder racional, el motivo de la 
obediencia deriva de la creencia en la racionalidad 
del comportamiento conforme a las leyes, esto es, a 
normas generales y abstractas que instituyen una 

relación impersonal entre gobernante y gobernado; 
en el poder carismático, por la creencia en las dotes 

A 

ESTADO Y DERECHO 127 

extraordinarias del jefe. En otras palabras: con la 
teoría de los tres tipos de poder legítimo Weber 
quiso mostrar cuáles han sido hasta ahora en la 
historia los fundamentos reales, no los presuntos o 
declarados, del poder político. Lo que no excluye 
que pueda existir una relación entre ellos. Tanto la 
tradición como la racionalidad del poder son por un 
lado un motivo de obediencia así como un principio 
de legitimación y es difícil establecer dónde termina 
uno y comienza otro. 

En esta perspectiva, que no contempla los crite- 
rios axiológicos sino el proceso real de legitimación 
(y de deslegitimación) en un determinado contexto 
histórico, se ubica el reciente debate sobre la teoría 
de Niklas Luhmann, de acuerdo con el cual, en las 
sociedades complejas que han concluido el proceso 
de positivización del derecho la legitimidad no es el 
efecto de la referencia a valores, sino es producto de 
la aplicación de ciertos procedimientos (Legitimitát 
durch Verfahren) establecidos para producir decisio- 
nes vinculantes, como las elecciones políticas y los 
procedimientos legislativo y judicial. Allí donde los 
mismos sujetos participan en el procedimiento, si 
bien dentro de los límites de las reglas establecidas, 
la legitimidad es representada como una prestación 
del mismo sistema (1972, trad. it., p. 2631. 

5. ESTADO Y DERECHO 

Los elementos constitutivos del Estado 

Al lado del problema del fundamento del poder, la 
doctrina clásica del Estado siempre se ha ocupado 



128 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

del problema de los límites del poder, que general- 

mente es planteado dentro de las relaciones entre el 

derecho y el poder (o derecho y Estado). 

Desde que los juristas se adueñaron del problema 

del Estado, éste es definido mediante los tres ele- 

mentos constitutivos del pueblo, del territorio y de 

la soberanía (concepto jurídico por excelencia, ela- 

borado por los juristas y aceptado universalmente 

por los escritores de derecho público). Para citar 

una definición conocida y respetada, el Estado es 

“un ordenamiento jurídico para los fines generales 

que ejerce el poder soberano en un territorio de- 

terminado, al que están subordinados necesaria- 

mente los sujetos que pertenecen a él” [Mortati, 

1969, p. 23]. En la reducción rigurosa que Kelsen 

hace del Estado a ordenamiento jurídico, el poder 

soberano se vuelve el poder de crear y aplicar el 

derecho (o sea normas vinculantes) en un territorio 

y hacia un pueblo, poder que recibe su validez de la 

norma fundamental y de la capacidad de hacerse 

valer recurriendo en última instancia a la fuerza, y 

en consecuencia por el hecho de ser no solamente 

legítimo sino también eficaz (legitimidad y eficacia 

sereclaman mutuamente). El territorio se convierte 

en el límite de validez espacial del derecho del Es- 

tado, en el sentido de que las normas jurídicas ema- 

nadas del poder soberano únicamente valen dentro 

de determinados confines. El pueblo se vuelve el 

límite de validez personal del derecho del Estado, 

en cuanto las mismas normas jurídicas solamente 

valen, salvo casos excepcionales, para determinados 

sujetos que de tal manera constituyen los ciudada- 

nos del Estado. Definiciones de este tipo prescinden 

completamente del fin o de los fines del Estado. 
Para Weber 

i 
| 3 
$ 
E 
{ E 
E 

ESTADO Y DERECHO 129 

no es posible definir un grupo político -y tampoco al 
Estado— indicando el objetivo de su acción de grupo. 

No hay ningún objetivo que grupos políticos no se 

hayan propuesto en alguna ocasión desde el esfuerzo 
por proveer a la sustentación hasta la protección del 

arte; y no hay nada que no hayan perseguido, desde la 
garantía de la seguridad personal hasta la determina” 
ción del derecho. (1908-20, trad. it. 1, pp. 53-34], 

Con la terminología de Kelsen, el Estado en cuanto 

ordenamiento coactivo es una técnica de organiza- 

ción social: en cuanto tal, es decir, en cuanto técnica, 

o conjunto de medios para lograr un objetivo, 

puede ser empleado para los objetivos más diversos. 
Una definición de este tipo puede ser corroborada 
por un fragmento famoso del Espíritu de las leyes, en 

el que Montesquieu, allí donde quiere exaltar a la 
nación cuya constitución tiene como objetivo la li- 

bertad política (Inglaterra), agrega: “Aunque todos 
los estados en general tengan el mismo fin, que es el 
de conservarse, cada uno tiende a desear un obje- 
tivo particular”, en consecuencia presenta algunos 
ejemplos curiosos: “El engrandecimiento era el fin 
de Roma; la guerra, el de los espartanos; la religión, 
el de las leyes hebreas; el comercio, de los marselle- 

ses, etcétera” 11748, trad. it., 1, p.274]. La definición 
formal y la concepción instrumental del Estado se 
apoyan mutuamente. 

Desde el punto de vista de una definición formal e 
instrumental la condición necesaria y suficiente 
para que exista un Estado es que en un territorio 
determinado haya un poder capaz de tomar deci- 
siones y emitir los mandatos correspondientes, obli- 
gatorios para todos los que habitan en ese territorio, 
y obedecidos efectivamente por la gran mayoría de 



130 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

los destinatarios en la mayor parte de los casos en los 
que se requiere la obediencia; cualesquiera que sean 
las decisiones. Lo que no quiere decir que el poder 
estatal no tenga límites. Justamente Kelsen, además 
de los límites de validez espacial y personal que 
redefinen en términos jurídicos los dos elementos 
constitutivos del territorio y del pueblo, toma en 
consideración otras dos especies de límites: los lími- 
tes de validez temporal por los que cualquier norma 
tiene una validez limitada en el tiempo que corre 
entre el momento de la emancipación, salvo que se 
le atribuya efecto retroactivo, y el momento de la 
abrogación, y el límite de validez material en cuanto 
existen: a) materias que de hecho no pueden ser 
sometidas, objetivamente, a alguna reglamentación, 
de donde proviene el viejo dicho de que el parla- 
mento inglés puede hacer todo excepto transfor- 
mar al hombre en mujer (un ejemplo, en honor a la 
verdad, hoy no muy apropiado), o la afirmación de 
Spinoza [1670, cap. 1v] de que aun el soberano que 
tenga el derecho de hacer todo lo que quiera no 
tiene el poder de hacer que una mesa coma pasto; b) 
materias que pueden ser hechas indisponibles por el 
propio ordenamiento, como sucede en todos los 
ordenamientos en los que está garantizada la pro- 
tección de algunos espacios de libertad, representa- 
dos por los derechos civiles, en los que el poder 
estatal no puede intervenir, y una norma, aunque 
fuese válida, que los violase puede ser considerada 
ilegítima por un procedimiento previsto por la misma 
Constitución. 

El gobierno de las leyes 

Desde la Antigúedad, el problema de la relación 
entre el derecho y el poder fue planteado con esta 

ESTADO Y DERECHO 131 

pregunta: “¿Es mejor el gobierno de las leyes o el 
gobierno de los hombres?” 

Platón, distinguiendo el buen gobierno del mal 
gobierno, dice: 

Veo pronto la destrucción en el Estado. . . donde la ley 
es súbdita y no tiene autoridad; en cambio donde la 
ley es patrona de los magistrados y éstos son sus siervos 
yo veo la salvación y toda clase de bienes que los dioses 
dan a los Estados [Leyes, 715 d}. 

Aristóteles, al iniciar el discurso sobre las diversas 
constituciones monárquicas, se plantea el problema 
de si sea “más conveniente ser gobernados por el 
mejor hombre o por las mejores leyes” (12864, 9]. 
En favor de la segunda opción enunció una máxima 

. destinada a tener una larga duración: “La ley no 
tiene pasiones que necesariamente se encuentran 
en cualquier alma humana” ([Zbid., 20]. La suprema- 
cía de la ley con respecto al juicio casuístico del 
gobernante (el gubernator plátonico, que salva a los 
compañeros en los peores momentos, “no redacta 
leyes escritas, sino que proporciona como ley su 
arte” [Política, 297a3) reside en su generalidad y en 
su constancia, en no estar sometida a lo variable de 
las pasiones; este contraste entre las pasiones de los 
hombres y lo desapasionado de las leyes llevará al 
tónos igualmente clásico de la identificación de las 
leyes con la voz de la razón. Uno de los puntos 
fundamentales de la doctrina política medieval es la 
subordinación del príncipe a la ley de acuerdo con el 
principio enunciado a manera de aforismo por 
Bracton: “Rex non debet esse sub homine, sed sub 
Deo et sub lege, quia lex facit regem” [El rey no debe 
estar subordinado a ningún hombre, sino a Dios y a 
la ley, ya que es la ley la que hace al rey]. [De legibus et 



132 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

Consuetudinibus Angliae 1, 8,5] En la tradición jurí- 

dica inglesa el principio de la subordinación del rey 

a la ley conduce a la doctrina de la rule of law, o 

gobierno de las leyes, que es el fundamento del 

Estado de derecho entendido, en su acepción más 

restringida, como el Estado cuyos poderes son ejer- 

cidos en el ámbito de leyes prestablecidas. Para 
Santo Tomás el regimen politicum (régimen político) 

se distingue del regimen regale (régimen real) por el 
hecho de que mientras este último está caracteri- 
zado por la plenaria potestas (potestad plena) del go- 

bernante, el primero tiene lugar “quando ille quí 

pracest habet potestatem coarctatam secundum ali- 

quas leges civitatis“ [cuando quien está a la cabeza 

del Estado tiene limitado su poder con base en algu- 

nas leyes de la ciudad]. {n octo libros Politicorum 
Aristotelis expositio, 1, 13]. 

Naturalmente una respuesta de este tipo produce 

un cuestionamiento de fondo: ¿ya que las leyes ge- 

neralmente son puestas por quien detenta el poder, 

de dónde vienen las leyes a las que debería obedecer 

el propio gobernante? Las respuestas dadas por los 

antiguos a esta pregunta abrieron dos caminos. El 

primero: por encima de las leyes puestas por los 

gobernantes hay otras leyes que no dependen de la 

voluntad de los gobernantes, y son las leyes natura- 
les, derivadas de la propia naturaleza del hombre 

que vive en sociedad; o bien, las leyes cuya fuerza 
obligatoria proviene del estar arraigadas en lo que 

es la tradición. 
Una y otras son leyes “no escritas” O “leyes co- 

munes”, como aquellas a las que obedeció Antí- 

gona violando el mandato del tirano, O aquellas a las 

que, obedeció Sócrates que rechazó huir de la pri- 

sión para salvarse del castigo. El segundo: al inicio 

ESTADO Y DERECHO 133 

de un buen ordenamiento de leyes hubo un hombre 
sabio, el gran legislador, que dio a su pueblo una 
constitución a la que los futuros regidores se debe- 
rán apegar escrupulosamente. Esta idea del buen 

legislador que cronológica y axiológicamente es an- 
terior a los regidores está ejemplarmente represen- 

tada por la leyenda de Licurgo que, ordenado el 

Estado, anunció al pueblo reunido en asamblea que 

le era necesario alejarse de Esparta para consultar al 

oráculo y recomendó que no se cambiara nada de las 

leyes que estableció él hasta que no regresara, y 

jamás regresó. 
Tanto uno como otro camino han sido recorridos 

alo largo de la historia del pensamiento político: los 

regidores que si bien son los artífices de las leyes 
positivas están obligados a respetar las leyes supe- 

riores a las leyes positivas, como las leyes naturales, 
que en la tradición del pensamiento medieval son 

las leyes de Dios (“Jus naturale est quod in lege et 
Evangelio continetur” Decretum Gratiani [1,1, en 

Migne, Patrologia latina, CLXXXvVH, col. 207), o las 
leyes del país, la Common law, de los juristas ingleses, 
que es considerada una ley de la razón, a la que los 
propios soberanos están sometidos. Cuando la idea 

del derecho natural se extenuó, Rousseau retomó el 

mito del gran legislador, del “hombre extraordina- 
rio”, cuya tunción es excepcional porque "no tiene 
nada de común con la autoridad humana” y debe 
establecer las condiciones de un sabio y durable 

dominio [1762, trad. it., p. 571. Las primeras consti- 
tuciones escritas, así la norteamericana como la 
francesa, nacieron bajo la insignia de la misión ex- 

traordinaria de quien instaura con un nuevo cuerpo 
de leyes el reino de la razón interpretando las le- 
yes de la naturaleza y transformándolas en leyes 

j i 



134 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

positivas con una constitución que brotó de un solo 
gesto de la mente de los sabios. 

Los límites internos 

Esta idea recurrente del gobierno de las leyes como 
superior al gobierno de los hombres puede parecer 
contraria al principio de acuerdo con el cual el prin- 
ceps es legibus solutus. Tal principio, derivado de un 
fragmento de Ulpiano Digesto, 1, 3, 31], inspiró y 

ió la conducta de los soberanos en las monarquías 
absolutas del continente europeo. 

El principio no quiere decir -como por motivos 
polémicos de parte de los escritores liberales poste- 

riores, o por error, se ha creído—, que el poder del 

ríncipe no tenga límites; las leyes a las que se re- 
iere el principio son las leyes positivas, es decir, las 

leyes puestas por la propia voluntad del soberano, 
quien no está sometido a las leyes que él establece 
porque nadie puede dar leyes a sí mismo. Esto de 
ninguna manera excluye que esté sometido, en 

cuanto hombre, como todos los hombres, a las leyes 

naturales y divinas. Bodin señala: “Por lo que 

hace... a las leyes naturales y divinas, todos los 
príncipes del mundo están sujetos a ellas, no está en 
su poder transgredirlas, si no quieren hacerse cul- 

pables de lesa majestad divina” [1576, trad. it., p. 
3613. Incluso otros partidarios de la monarquía ab- 

soluta van más allá: el poder del príncipe no sólo 

está limitado por las leyes naturales y divinas, sino 
también por las leyes fundamentales del reino, 

como por ejemplo las leyes que regulan la sucesión 
al trono, que son leyes trasmitidas, leyes consuetu- 

dinarias, y como tales positivas. El problema de las 

ESTADO Y DERECHO 135 

leyes fundamentales y su fuerza obligatoria es un 
tema que aparece en todos los escritos de los juristas 
que se preocupan por fijar con normas claras y 

ciertas los límites del poder del rey; son las normas 

de aquella constitución no escrita que regula las 

relaciones entre gobernantes y gobernados. El rey 

que viola las leyes naturales y divinas se vuelve un 

tirano ex parte exercitii; el rey que viola las normas 

fundamentales es un usurpador, o sea, un tirano ex 

defectu tituli. En fin, hay un tercer límite que más que 

cualquier otro es útil para distinguir la monarquía 

real de la monarquía despótica: el poder del rey no 

se extiende hasta invadir la esfera del derecho pri- 

vado (que es considerado un derecho natural) salvo 

en casos de clara y justificada necesidad. En polé- 

mica con la doctrina de la comunidad de bienes 

propuesta por Platón, Bodin afirma que “no hay 

nada público allí donde no hay nada privado” y “los 

estados han sido ordenados por Dios” con el objeto 
de que el Estado cuide de lo que es público y de lo 
que a cada cual le corresponde en su propiedad 
privada” fibid., p. 178]. 

De diferente naturaleza es la disputa entre los 

partidarios de la monarquía absoluta, como Bodin y 

Hobbes, y los simpatizantes de la monarquía limi- 

tada, moderada, temperada o regulada, como los 

escritores ingleses que defienden la monarquía 

constitucional reclamándose al modelo ideal del go- 

bierno mixto o los escritores franceses que apoyan la 

resistencia de los estamentos contra el proceso de 

concentración y centralización de todo el poder es- 

tatal en las manos del rey, interpretando la monar- 

quía francesa como gobierno mixto. Para unos y 

otros el poder del rey debe estar limitado no sola- 
mente por la existencia de leyes superiores que 



136 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

nadie pone en discusión, sino también por la exis- 

tencia de centros de poder legítimos como las órde- 

nes o estados —el clero, la nobleza, las ciudades- con 

sus órganos colegiados que pretenden tener dere- 

cho de deliberar en determinadas materias como la 

imposición fiscal. Se trata de un límite que deriva de 

la misma composición y organización de la sociedad 

y como tal, allí donde los estamentos tuvieron éxito 

como en Inglaterra, más fuerte que el límite puesto, 

pero no impuesto, por las leyes superiores. Por lo 

demás, también allí donde la resistencia de las órde- 

nes fue destruida, como en Francia, que representa 

el prototipo de los estados absolutistas, y en general 

delos grandes estados (mientras el Estado estamen- 

tal sobrevive principalmente en los pequeños esta- 

dos alemanes), y el rey gobierna exclusivamente a 

través de sus funcionarios y comisarios, el proceso 

de transformación no se presenta en plenitud, y 

jamás logra oscurecer la idea de la monarquía con- 

trolada por la presencia de los cuerpos intermedios, 

que Montesquieu, tomando en cuenta a Inglaterra, 
considera necesarios también para su propio país. Si 

el respeto de las leyes superiores sirve para distin- 

guir el reino de la tiranía, la presencia de los cuerpos 

intermedios es útil para distinguir la monarquía del 

despotismo. No hay partidario del absolutismo que 

no sepa distinguir claramente el poder monárquico 

del tiránico, de una parte, y del despótico, de otra. 

Una siguiente fase del proceso de limitación jurí- 

dica del poder político es la que se afirma en la teoría 

y práctica de la separación de poderes. Mientras la 

lucha entre los estamentos y el príncipe se refiere al 

proceso de concentración del poder del que nacie- 

ron los grandes estados territoriales modernos, la 

disputa entre la divisibilidad o indivisibilidad del 

A aa s 

ESTADO Y DERECHO 137 

er se refjere al proceso paralelo de concentra- 
ción de las funciones típicas que son competencia de 
quien detenta el poder supremo en un territorio 
determinado, el poder de hacer leyes, de hacerlas 
ejecutar y juzgar con base en ellas lo justo y lo 
injusto. Aunque los dos procesos corran paralela- 
mente, deben ser distinguidos porque el primero 
tiene su mayor realización en la división del poder 
legislativo entre el rey y el parlamento, como suce- 
dió primeramente en la historia constitucional in- 
glesa; el segundo desemboca en la separación y re- 
áproca independencia de los tres poderes, legisla- 
tivo, ejecutivo y judicial, que tiene su máxima afir- 
mación en la constitución escrita de los Estados 
Unidos. No es casual que por encima de la famosa 
exposición de la doctrina de la separación de pode- 
res hecha por Montesquieu (“Para que no se pueda 
abusar del poder, es necesario que, por la disposi- 
ción de las cosas, el poder frene al poder” (1748, 
trad. it., 1, p. 274), la más clara y completa exposi- 
ción de la doctrina se encuentra en algunas cartas 
de El Federalista, atribuidas a Madison, donde se 
lee que 

Concentrar... todos los poderes, legislativo, ejecutivo y 
judicial en las mismas manos, sean éstas las de muchos, 
pocos o uno. . . puede con mucha razón ser definido 
como la verdadera dictadura [Hamilton, Jay y Madi- 
son 1787-88, trad. it., p. 3701. 

Contrariamente de una opinión común que los 
mismos autores de El Federalista se proponen confu- 
tar, separación de poderes no quiere decir que los 
tres poderes deban ser recíprocamente indepen- 
dientes, sino que deba excluirse que quien poseá 



138 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

todos los poderes de un sector determinado posea 
también todos los poderes de otro de manera que 
pueda subvertir el principio en el que se basa una 

constitución democrática, y por tanto sea necesaria 
una cierta independencia entre los tres poderes a 
fin de que a cada uno le sea garantizado el control 
constitucional de los demás. 

La última lucha por la limitación del poder polí- 
tico es la que se combatió en el terreno de los dere- 
chos fundamentales del hombre y del ciudadano, 
comenzando por los derechos personales, ya enun- 
ciados en la Magna Charta (Carta Magna) de Enri- 
que II (1225), hasta los diversos derechos de liber- 
tad, religión, opinión política, prensa, reunión y 
asociación, que constituyen la materia de los Bill of 
Rights de los estados americanos y de las Declaracio- 
nes de los derechos del hombre y del ciudadano emanadas 
durante la revolución francesa. Cualquiera que sea 
el fundamento de los derechos del hombre, Dios, la 
naturaleza, la historia, el consenso de las personas, 
ellos son considerados como derechos que el hom- 
bre tiene en cuanto tal, independientemente del ser 
puestos por el poder político y que por consiguiente 
el poder político no solamente debe respetar sino 
proteger. Según la terminología kelseniana, estos 
derechos constituyen límites a la validez material del 
Estado. En cuanto tales son diferentes de los límites 
considerados anteriormente, porque no tocan tanto 
la cantidad del poder sino su extensión. Solamente 
su reconocimiento pleno dio origen a la forma de 
Estado limitado por excelencia que es el Estado 
liberal y a todas las formas sucesivas que, aun reco- 
nociendo otros derechos fundamentales, como los 
derechos políticos y los derechos sociales, no vinie- 
ron a menos en el respeto de los derechos de liber- 

ESTADO Y DERECHO 139 

tad. Se suele llamar “constitucionalismo” a la teoría 
y la práctica de los límites del poder; el constitucio- 
nalismo encuentra su completa expresión en las 
constituciones que establecen límites no solamente 
formales sino también materiales al poder político, 
bien representados por la barrera que los derechos 
fundamentales una vez reconocidos y protegi- 
dos jurídicamente elevan contra el intento y presun- 
ción del detentador del poder soberano de some- 
ter a reglamentación cualquier acción que los indi- 
viduos o los grupos intenten emprender. 

Los límites externos 

Ningún Estado está solo. Todo Estado existe al lado 
de otros estados en una sociedad de estados. Como 
las ciudades griegas, así los estados contemporá- 
neos. Toda forma de convivencia, incluso aquella 
sin leyes del estado de naturaleza, implica límites en 
la conducta de cada uno de los convivientes: límites 
de hecho, como los que cualquier individuo tiene 
con respecto a todos los demás individuos en el 
estado de naturaleza, donde cada cual tiene tanto 
derecho como poder (como decía Spinoza [1670, 
Cap. XVI), pero ninguno, excepto Dios, es omnipo- 
tente; o límites jurídicos, como aquellos puestos por 
el derecho que regula desde tiempo inmemorial las 
relaciones entre los estados soberanos, 0 ius gentium 
(derecho de gentes), límites que derivan de tradi- 
ciones que se han vuelto obligatorias (las costumbres 
internacionales) o de acuerdos recíprocos (los trata- 
dos internacionales). La soberanía tiene dos caras, 
una que mira hacia el interior, otra que mira hacia el 
exterior. En consecuencia, se encuentra con dos 



140 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

upos de límites: los que derivan de las relaciones 

entre gobernantes y gobernados, y son los límites 

internos y los que derivan de las relaciones entre los 

estados, y son los límites externos. Entre las dos 

especies de límites hay una cierta correspondencia 

en el sentido de que cuanto un Estado es más fuerte 

y por tanto sin límites en el interior, tanto más es 

fuerte y por tanto con menores límites en el exte- 

rior; al proceso de unificación interior corresponde 

un proceso de emancipación exterior; mientras un 

Estado logra vincular más a sus súbditos, más logra 

hacerse independiente de los otros estados. Así ha 

sucedido en la formación del Estado moderno: el 

proceso de unificación de los poderes difusos y de 

diversas formas en conflicto entre ellos, que carac- 

teriza la sociedad medieval, corre paralelamente al 

proceso de liberación del poder unificado por las 

dos summae potestates tendencialmente universales 

de la Iglesia y el imperio. Cada vez que el poder se 

vuelve más ilimitado en lo interno, lo que quiere 

decirunificante, también se vuelve más ilimitado en 

lo externo, lo que quiere decir independiente. La 

fórmula que los juristas franceses enunciaron en 

favor de las pretensiones del rey de Francia en el 

siglo XIIL, rex in regno suo imperator, expresa bien 

el doble proceso: en el momento en que el rey es 

emperador en su reino, el emperador ya no es rey 

en el reino ajeno. El rey y el emperador se cambian 

Jas partes: lo que el rey gana el emperador lo pierde 

(un buen ejemplo de la teoría que considera el 

poder como una relación de suma cero). El final del 

imperio como potencia, es decir, como verdadero y 

propio Estado universal unificante, coincide con el 

renacimiento del derecho internacional; renaci- 

miento, no nacimiento u origen, como frecuente- 

| 

| | 

A AR 

ESTADO Y DERECHO 141 

mente se ha dicho, porque allí donde existen esta- 
dos más potentes, independientes o autosuficientes, 
siempre se ha reconocido la necesidad de un dere- 
cho que regule sus relaciones. Cuando Pufendorf, 
uno de los restauradores del derecho internacional, 

después de Alberico Gentili y Hugo Grocio, se plan- 
tea el problema del “status imperii germanici”, es 
decir, si el imperio germánico sea todavía un Estado 
en el pleno sentido de la palabra, lo define una “res 
publica irregularis” (república irregular), que- 
riendo decir que ya no es un Estado en sentido 
propio, polemizando con quienes lo consideran un 
Estado verdadero y propio en la forma peculiar del 
gobierno mixto, y al mismo tiempo es algo diferente 
de una simple confederación de estados [1672, vii, 
2,15]. Ciento cincuenta años más tarde Hegel ini- 
ciará su escrito juvenil sobre la constitución de Ale- 
mania con la misma constatación: “Alemania [en- 
tendiendo el imperio germánico] ya no es un Es- 
tado” [1799-1802, trad. it., p. 12). 

Al proceso de disolución gradual del imperio al 
que corresponde la formación de los estados terri- 
toriales y nacionales, se contraponen procesos in- 
versos de unificación paulatina de pequeños estados 
en uniones más vastas que pasan a través de la 
confederación, en la que cada Estado conserva su 
independencia no obstante la unión perpetua con 
los otros estados (como sucedió originalmente con 
Suiza), para llegar por primera vez a la formación 
nueva y original de los estados federales con la cons- 
titución de los Estados Unidos (1787). Mientras el 
proceso de disolución del imperio representa un 
relajamiento de poder hacia los nuevos estados, el 
proceso de formación de un Estado más grande por 
la unión de estados pequeños significa un reforza- 



142 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

miento de poder del primero sobre los segundos; lo 

que éstos ganan en fuerza en el exterior uniéndose a 

otros, lo pierden en independencia interna. Lo 

había visto bien Montesquieu, a cuya autoridad se 

reclaman los autores de El Federalista, cuando escri- 

bió el elogio de la “república federativa” que “al ser 

capaz de resistir a las potencias extranjeras, puede 

mantenerse en su grandeza sin corromperse en el 

interior” (1748, trad. it., 1, p. 238]. Únicamente a 

través de la unión federativa, la república, conside- 

rada durante siglos, después del final de la repú- 

blica romana, una forma de gobierno adecuada 

para los pequeños estados, puede volverse la forma 

de gobierno de un gran Estado como los Estados 

Unidos; lo que había entendido Mably cuando hizo 

el elogio de la república federal americana en las 

Observaciones sobre el gobierno y las leyes de los Estados 

Unidos de América (1784). La fuerza sugestiva de la 

idea federativa, es decir, del modelo de una repú- 

blica grande que se forma a través de la agregación 

de pequeños estados, es tal que hace plausible la 

idea de una república federativa universal que al 

abrazar a todos los estados existentes haga practica- 

ble de nuevo el ideal universalista del imperio, si 

bien bajo un proceso contrario, no ya descendente 

de arriba hacia abajo sino ascendente de abajo hacia 

arriba. La república universal de los Estados confe- 

derados, propuesta por Kant en su Paz perpetua 

(Zum ewigen Frieden, 1796), representa una verda- 

dera y propia alternativa que puede llamarse demo- 

crática por su inspiración y por sus posibles desarro- 

llos, a la idea medieval del imperio universal. Desa- 

rrollos, si bien parciales, de esta república universal 

contrapuesta al imperio universal han sido la Socie- 

dad de Naciones después de la primera Guerra 

ESTADO Y DERECHO 143 

Mundial, y la Organización de las Naciones Unidas, 
después de la segunda; incluso en la fórmula selec- 
cionada “naciones unidas”, los estados que partici- 
paron en la formación de la nueva confederación 
universal mostraron los antecedentes en los que se 
inspiraron (las Provincias unidas, los Estados unidos). 
Desde el punto de vista de sus relaciones exterio- 

res la historia de los estados europeos (y ahora no so- 
lamente europeos), es un proceso continuo de des- 

composición y recomposición y, por tanto, de 

vinculación y desvinculación de límites jurídicos. La 
formación de estados independientes y nacionales 
desde el siglo pasado hasta nuestros días, primero 
en los Estados Unidos, luego en América Latina, 
posteriormente en Europa, para terminar en los 
países del Tercer Mundo mediante el proceso de 
descolonización, algunas veces se presenta por des- 
composición de estados más grandes y otras por 
recomposición de estados pequeños; pero siempre 
la recomposición tiende a reforzar los límites inter- 
nos, mientras la descomposición tiende a relajar los 
límites externos. La tendencia actual hacia la forma- 
ción de estados o de constelaciones de estados cada 
vez más grandes (las llamadas superpotencias) im- 
plica un aumento de los límites externos de los esta- 
dos que son absorbidos en el área más grande (los 
estados satélites) y una disminución de los límites 
externos del super-Estado. Cuando se llegase a la 
formación del Estado universal, éste solamente ten- 
dría límites internos y ya no límites externos. 



144 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

6. LAS FORMAS DE GOBIERNO 

Tipologías clásicas 

En la teoría general del Estado se distinguen, aun- 

queno sea siempre neta la línea de demarcación, las 

formas de gobierno de los tipos de Estado. En la 

tipología de las formas de gobierno se toma en 

cuenta más la estructura de poder y las relaciones 

entre los diversos órganos a los que la constitución 

asigna el ejercicio del poder; en la tipología de los 

tipos de Estado se toma más en cuenta las relaciones 

de clase, las relaciones entre el sistema de poder y la 

sociedad subyacente, las ideologías y los fines de 

carácter histórico y sociológico. 

Las tipologías clásicas de las formas de gobierno 

son tres: la de Aristóteles, la de Maquiavelo y la de 

“Montesquieu. Se remonta a la Política de Aristóteles, 

en particular a los libros 111 y IV, el éxito extraordi- 

nario de la clasificación de las constituciones con 

base en el número de gobernantes: monarquía o 

gobierno de uno, aristocracia o gobierno de pocos y 

democracia o gobierno de muchos, con la conse- 

cuente duplicación de las formas corruptas, por lo 

que la monarquía degenera en tiranía, la aristocra- 

cia en oligarquía, la rodreía (que es el nombre que 

Aristóteles le asigna a la forma buena del gobierno 

de muchos) en democracia. Maquiavelo en el Prin- 

cipe las reduce a dos, monarquía y república, ubi- 

cando en el género de las repúblicas tanto a las 

aristocráticas como a las democráticas, con base en 

la consideración de que la diferencia esencial está 

entre el gobierno de uno solo, de una persona física, 

y el gobierno de una asamblea, de un cuerpo colec- 

LAS FORMAS DE GOBIERNO 145 

tivo, al ser menos relevante la diferencia entre una 
asamblea de notables y una asamblea popular, por- 
que ambas, a diferencia de la monarquía donde la 
voluntad de uno solo es ley, deben adoptar algunas 
reglas, como el principio de mayoría, para llegar a la 
formación de la voluntad colectiva. Montesquieu 
regresa a una tricotomía, pero diferente de la aristo- 

télica: monarquía, república, despotismo. Diferente 
en el sentido de que combina la distinción analítica 
de Maquiavelo con la axiológica tradicional en 
cuanto define el despotismo como el gobierno de 
uno solo pero “sin leyes ni frenos”, en otras palabras 
como la forma degenerada de la monarquía. Ade- 
más Montesqu ieu agrega un nuevo criterio de dis- 
tinción, el criterio con base en los “principios”, o sea, 
con base en los diferentes resortes (ressorts) que in- 
ducen a los sujetos a obedecer: el honor en las mo- 
narquías, la virtud en las repúblicas, el miedo en el 
despotismo. Este criterio hace pensar en las diferen- 
tes formas de poder legítimo de acuerdo con We- 
ber. Weber como Montesquieu (pero sin alguna 
influencia directa) ubica los diferentes tipos de 

poder distinguiendo las diferentes posibles posicio- 
nes de los gobernados frente a los gobernantes; la 
diferencia entre uno y otro radica en el hecho de 
que Montesquieu se preocupa por el funciona- 
miento de la máquina del Estado, Weber por la 
capacidad de los gobernantes y sus aparatos para 
obtener la obediencia. La novedad de la tipología de 
Montesquieu con respecto a las dos anteriores de- 
pende de la introducción de la categoría del despo- 
tismo, hecha necesaria por la exigencia de dar más 
espacio al mundo oriental para el que la categoría 
del despotismo había sido elaborada por los anti- 
guos . 



146 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

En el siglo xrx obtiene un éxito particular la tipo- 
logía de Montesquieu que es utilizada por Hegel 
para delinear el curso histórico de la humanidad 
que habría pasado de una fase primitiva de despo- 
tismo correspondiente al nacimiento de los grandes 
estados orientales, para luego llegar a la época de las 
repúblicas, democrática en Grecia, aristocrática en 
Roma, y terminar con las monarquías cristiano- 
germánicas que caracterizan la época moderna. A 
pesar de las correcciones e innovaciones subsecuen- 
tes la tipología tradicional no pierde nada de su 
prestigio, y también es retomada en los tratados de 
derecho público, si no como punto de llegada sí 
como punto de partida obligado de toda discusión 
sobre el tema (por ejemplo en la Teoría de la constitu- 
ción de Schmitt (1928). 

La única innovación interesante es la que intro- 
duce Kelsen, quien, partiendo de la definición del 
Estado como ordenamiento jurídico, critica como 
superficial la tipología aristotélica basada en un 
elemento extrínseco como el número, por tanto sos- 
tiene que la única manera rigurosa para distinguir 
una forma de gobierno de otra consiste en conocer 
el diverso modo en elque una constitución regula la 
producción del ordenamiento jurídico. Éstos 
modos no son tres sino dos: el ordenamiento jurí- 
dico puede ser creado (y continuamente modifi-. 
cado) o desde arriba o desde abajo: desde arriba, 
cuando los destinatarios de las normas no partici- 
pan en la creación de las mismas; desde abajo, 
cuando sí participan. Reclamándose a la distinción 
kantiana entre normas autónomas y heterónomas, 
Kelsen llama a la primera forma de producción 
heterónoma, a la segunda autónoma. A estas dos 
formas de producción corresponden dos formas 

LAS FORMAS DE GOBIERNO 147 

puras o ideales de gobierno, la autocracia y la demo- 
cracia. Anteriormente se había visto la forma en que 
ya Maquiavelo había reducido a dos las formas clási- 
cas de gobierno; pero la tipología maquiaveliana 
resulta de la unificación de la aristocracia y de la de- 
mocracia en la forma de la república, mientras la 
kelseniana proviene de la unificación de la monar- 
quía y de la aristocracia en la forma de la autocracia. 
Naturalmente Kelsen tiene cuidado de precisar que 
ningún Estado existente corresponde en sentido 
estricto a las dos definiciones, la autocracia y la 
democracia, definidas así siendo formas puras. A 
ello pueden corresponder solamente expresiones 
ideológicas de una y otra. Cuando Hegel define el 
despotismo oriental como el régimen en el que uno 
solo es libre (el déspota), proporciona una defini- 
ción correcta dela forma de gobierno autocrática en 
el sentido kelseniano; así la república roussoniana 
corresponde perfectamente a la forma democrática 
en la que mediante la formación de la voluntad 
general se lleva a cabo el principio del pueblo que se 
da leyes a sí mismo. 

Monarquía y república 

La distinción que resistió más el tiempo, aunque 
llegó cada vez más extenuada hasta nuestros días, €s 
la de monarquía-república, de Maquiavelo, Más ex- 
tenuada porque con la caída de la mayor parte de los 
gobiernos monárquicos, después de la primera y de 
la segunda Guerras Mundiales, corresponde siem- 
pre menos a la realidad histórica. La tradicional 
relación entre la monarquía y la república en los 
últimos cincuenta años ha cambiado completa- 



148 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

mente: el gran Estado territorial moderno nace, 

crece y se consolida como Estado monárquico; es el 

regnum no contrapuesto a la res publica sino a la 

civitas. Los grandes escritores políticos que con sus 

reflexiones contribuyeron a dar cuerpo a una ver- 

dadera y propia doctrina del Estado moderno son 

preponderantemente partidarios de la monarquía, 

Bodin, Hobbes, Vico, Montesquieu, Kant y Hegel. 
En tres escritores como Vico, Hegel y Montesquieu, 

que con el paso de una forma de gobierno a otra 

constituyen su filosofía de la historia y su teoría del 

progreso, la monarquía representa la forma de go- 

bierno de los modernos, la república la de los anti- 

guos, o bien, en la época moderna, la forma de 

gobierno adecuada para los pequeños estados. La 

primera república que después de la de Roma nace 

en un territorio vasto, la república federal de las 

trece colonias americanas, se da una constitución 

que es concebida a imagen y semejanza de una cons- 

titución monárquica, en la que el jefe de Estado no 

es hereditario sino electivo. También por otra ra- 

zón, esta vez conceptual y no histórica, la distinción 

entre la monarquía y la república pierde poco a 

poco cualquier relevancia porque pierde su signifi- 

cado original. En un primer momento monarquía 

es el gobierno de uno solo, república, en el sentido 

maquiaveliano de la palabra, el gobierno de mu- 

chos, o con más precisión de una asamblea. Hoy, 

después de que en las monarquías, comenzando por 

la Iglesia, el peso del poder se desplaza del rey al 

parlamento, la monarquía, que se vuelve primero 

constitucional y luego parlamentaria, se ha trans- 

formado en una forma de gobierno diferente de 

aquella para la cual la palabra había sido acuñada y 

usada durante siglos: es una forma mixta, mitad 

LAS FORMAS DE GOBIERNO 149 

monarquía y mitad república. No por casualidad 
Hegel contempla en la monarquía constitucional de 
su tiempo la nueva encarnación del gobierno mixto 
de los antiguos. Al llegar a este punto la distinción 
entre la monarquía y la república se diluye tanto que 
en los tratados de derecho constitucional que toda- 
vía la utilizan es inútil encontrar un criterio convin- 
cente de distinción entre una y otra. Cuando Ma- 
quiavelo escribía que todos los estados son princi- 
pados o repúblicas, presentaba una afirmación que 
correspondía perfectamente a la. realidad de su 
tiempo y distinguía lo que en realidad era diferente: 
la monarquía de Francia de la república de Venecia. 
La misma distinción repetida hoy constriñe la reali- 
dad en un esquema inadecuado si no incluso de- 
formante porque distingue lo que no es fácilmente 
distinguible: por ejemplo la monarquía inglesa de la 
república italiana. 

Una vez que se han difundido progresivamente 
los gobiernos caracterizados por la distinción (si no 
precisamente separación) entre el poder del go- 
bierno propiamente dicho y el poder legislativo, el 
único criterio adecuado de distinción se ha vuelto 
aquel que pone en evidencia la diferente relación 
entre los dos poderes, independientemente del 
hecho de que el titalar de uno de los dos poderes sea 
un rey o un presidente de la república. Ya Kant 
llama forma republicana a aquella en la cual rige el 
principio de la separación de poderes, aunque èl ti- 
tular del poder del gobierno sea un monarca. De 
tal manera “república” adquiere un nuevo signifi- 
cado, que ya no es el de Estado en general, y tam- 
poco el de gobierno asambleario contrapuesto al 
gobierno de uno solo, sino es el de una forma de go- 
bierno que tiene una cierta estructura interna, 



150 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

incluso compatible con la existencia de un rey. La 
diferente relación entre los dos poderes ha consti- 
tuido el criterio para la distinción ahora común 
entre la forma de gobierno presidencial y la parla- 
mentaria: la primera es aquella en la que rige una 
neta separación entre poder del gobierno y poder 
de hacer las leyes, separación basada en la elección 
directa del presidente de la república, que también 
es jefe de gobierno, y en la responsabilidad de los 
miembros del gobierno frente al presidente de la 
república y no frente al parlamento; la segunda es 
aquella en la que más que separación hay un juego 
completo de poderes recíprocos entre el gobierno y 
el parlamento basado en la distinción entre jefe de 
Estado y jefe de gobierno, en la elección indirecta 
del jefe de Estado de parte del parlamento y en la 
responsabilidad del gobierno frente al parlamento 
que se expresa mediante el voto de confianza o de 
desconfianza. Entre estas dos formas puras existen 
muchas formas intermedias: baste pensar en la 
quinta república francesa, instaurada en 1958, re- 
pública presidencial sui generis, que ha conservado la 
figura del presidente del consejo diferente de la del 
presidente de la república. Pero no tiene caso dete- 
nernos a describirlas detalladamente, además por- 
quela distinción común entre gobierno presidencial 
y gobierno parlamentario, por el hecho de ser pu- 
ramente formal, construida sobre los mecanismos 
con los que debería funcionar el sistema de los po- 
deres constitucionales más que en su operación 
efectiva, ha sido poco a poco suplantada por tipolo- 
gías más atentas a la relevancia de los poderes reales 
aunque informales. 

La mayor cantidad de poder político real aunque 
no siempre reconocido formalmente es el que se ha 

LAS FORMAS DE GOBIERNO 151 

acumulado en las democracias modernas y también 
en los estados no democráticos dentro de los parti- 
dos políticos, sea por el proceso de democratización 
que ha hecho necesaria la agregación de las deman- 
das provenientes de la sociedad, sea por la forma- 
ción de las sociedades de masas en las que sólo los 
partidos, o también el partido único, logran expre- 
sar una voluntad y una orientación política. Hoy 
ninguna tipología de las formas de gobierno puede 
dejar de tomar en cuenta el sistema de partidos, es 
decir, la manera en que están dispuestas y colocadas 
las fuerzas políticas de las que el gobierno toma 
vida; el sistema de partidos influye en la constitu- 
ción formal hasta alterar su fisonomía. Desde hace 
tiempo Duverger observó que el sistema de partidos 
influye particularmente en el régimen de la separa- 
ción de poderes. Un sistema bipartidista perfecto 
como el inglés, en el que únicamente hay dos parti- 
dos con vocación mayoritaria que se alternan en el 
gobierno y en el que por costumbre el líder del par- 
tido está destinado a ser el jefe de gobierno si su 
partido gana las elecciones, acerca la forma de go- 
bierno parlamentaria a la presidencial en cuanto el 
primer ministro es electo, si bien indirectamente 
por los ciudadanos, los cuales en el momento mismo 
en el que seleccionan al partido también eligen al 
primer ministro. Un sistema monopartidista, cual- 
quiera que sea la constitución formal, da origen a 
una forma de gobierno en la que el máximo poder 
está concentrado en el comité de partido y su secre- 
tario a despecho de todos los órganos colegiados y 
populares previstos por la constitución, tan es así 
que hoy la distinción tradicional entre despotismo y 
democracia pasa entre sistema monopartidista y sis- 
tema no monopartidista (que a su vez puede ser bio 



152 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

multipartidista). También hay diferencias entre sis- 

temas bipartidistas y multipartidistas, según si el 

sistema multipartidista esté polarizado (o sea con 

dos partidos extremos extrasistema, a la izquierda y 

a la derecha) o no polarizado, es decir, con muchos 

partidos, pero todos intrasistémicos. También aquí 

las variaciones son muchas y no es posible (y quizá 

también inútil en este lugar) tomar en cuenta todas, 

Para mostrar la manera en la que se dio la sobre- 

posición entre la distinción clásica de las formas de 

gobierno y la distinción de los sistemas de partido 

nos limitaremos aquí a citar la tipología propuesta 

por un constitucionalista sensible a la necesidad de 

considerar los problemas del derecho público no de 

manera rígidamente formalista: gobierno parla- 

mentario con bipartidismo rígido, gobierno parla- 

mentario con multipartidismo moderado, gobierno 

parlamentario con multipartidismo exasperado, 

obierno presidencial (Elia, 1970, p. 642}, ejempli- 

fados respectivamente por el gobierno parlamen- 

tario inglés, por el de las llamadas “pequeñas 
demo- 

cracias”, excepto Suiza (como las monarquías €s- 

candinava, belga y holandesa, la républica aus- 

triaca), por la república italiana, por el gobierno de 

los Estados Unidos. Suiza es un caso especial con su 

forma de gobierno directorial, caracterizada por el 

consejo federal que es electo por el parlamento, 

pero no es responsable frente a él, compuesto por 

siete miembros que duran en el cargo cuatro años, 

de los cuales cada uno es presidente por un año. 

Otras tipologías 

Tomando como criterio de distinción no el partido 

sino la clase política, entendida. de acuerdo coni: 

LAS FORMAS DE GOBIERNO 153 

Gaetano Mosca, como el conjunto de las personas 

que detentan efectivamente el poder político, o, 

según la expresión introducida y hecha popular por 

Wright Milis, la élite del poder, se pueden tener 
nuevas tipologías diferentes de las tradicionales y de 

las comunes en el derecho público. Una vez admi- 

tido, como sostiene Mosca, que el gobierno en toda 

organización política pertenece a una minoría, las 

formas de gobierno ya no pueden ser distinguidas 

con base en el viejo criterio del número de gober- 

nantes: desde este punto de vista todos los gobier- 

nos son oligárquicos. Pero que todos los gobiernos 

sean oligárquicos no implica que no se pueda distin- 
guir un gobierno de otro. Permaneciendo firme el 

principio de la necesidad de una clase política, las 
diversas formas de gobierno pueden distinguirse 

con base en la diferencia con respecto a la formación 
y organización de la clase política. Por lo que hace a 

la formación, Mosca distingue clases cerradas y cla- 
ses abiertas, en referencia a la organización clases 

autocráticas cuyo poder viene de arriba y clases de- 

mocráticas cuyo poder viene de abajo; de la com- 

binación de las distinciones resultan cuatro formas 

de gobierno, aristocrático respecto a la formación y 

democrático respecto a la organización, etcétera; en 

cambio, a la noción de élite del poder se refiere la 

distinción introducida por Schumpeter entre go- 
biernos democráticos en los que suelen existir mu- 
chas élites en competencia para acceder al gobierno 
y gobiernos autocráticos en los que persiste el mo- 
nopolio del gobierno de parte de una sola y exclu- 

siva élite. 
Tomando como punto de referencia ya no la clase 

política sino el sistema político entendido como el 
conjunto de las relaciones de interdependencia 



154 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

entre los diversos entes que juntos contribuyen a 
desempeñar la función de mediación de los conflic- 
tos, de cohesión del grupo y de defensa frente a los 
otros grupos, se pueden construir otras tipologías: 
una de las más conocidas es la propuesta por Al- 
mond y Powell que distingue los sistemas políticos 
con base en los dos criterios de la diferenciación de 
los roles y la autonomía de los subsistemas. Colo- 
cando las dos características en una escala que va de 
abajo hacia arriba se identifican cuatro tipos ideales 
de sistema político: a) con baja diferenciación de los 
roles y baja autonomía de los subsistemas, como las 
sociedades primitivas; b) con baja diferenciación de 
los roles y alta autonomía de los subsistemas, como 
la sociedad feudal; c) con alta autonomía de los 
subsistemas y baja diferenciación de los roles, como 
las grandes monarquías nacidas de la disolución de 
la sociedad feudal; d) con alta diferenciación de los 
roles y alta autonomía de los subsistemas, como los 
estados democráticos contemporáneos. 

El gobierno mixto 

Nada muestra mejor la vitalidad de la tipología tra- 
dicional que la continuidad de la teoría del gobierno 
mixto, de acuerdo con la cual la mejor forma de 
gobierno es la que resulta de una combinación de las 
tres o de las dos (según la tipología de que se trate) 
formas de gobierno puras. Platón, en las Leyes, des- 
pués de haber dicho que-monarquía y democracia 
son las madres de todas las demás formas de go- 
bierno agrega: “Es obligatorio y necesario partici- 
par de ambas si deberá existir la libertad y la con- 
cordia inteligente” [693 d]. Aristóteles presenta la 

LAS FORMAS DE GOBIERNO 155 

opinión según la cual “la mejor constitución debe 
ser una combinación de todas las constituciones” y 
por eso es exaltada la de Esparta porque en ella la 
autoridad real constituiría el elemento monárquico, 
la de los gerontes el elemento oligárquico y los éfo- 
ros el elemento democrático en cuanto éstos pro- 
vienen del pueblo [Política, 1265 b, 35]. Cuando 
expone su teoría de las formas de gobierno describe 

la modereía, forma buena del gobierno popular, 
como “una mixtura de oligarquía y de democracia” 
[1293 b, 35]. La más completa teoría del gobierno 
mixto es la que expone Polibio en las Historias, allí 
donde el relato de los acontecimientos de la segunda 
guerra púnica es interrumpido por una presenta- 
ción de la constitución romana, como el ejemplo 
más autorizado de gobierno mixto donde los cónsu- 
les representan el principio monárquico, el senado 
el oligárquico y los comicios del pueblo el democrá- 
tico. La razón por la que el gobierno mixto es supe- 
rior a todos los demás radica en el hecho de que, de 
acuerdo con Polibio, “cada órgano puede obstaculi- 
zar alos otros o colaborar con ellos” y “ninguna de 
las partes excede su competencia y sobrepasa la 
proporción” {vı, 18]; ésta es una razón que anticipa 
por siglos la Famosa teoría del equilibrio de poderes 
(balance of powers) que será uno de los principales 
argumentos de los partidarios de la monarquía 
constitucional en polémica con los defensores de la 
monarquía absoluta. También Cicerón en De re pu- 
blica [1,29,45], sostiene que la forma de gobierno 
“moderatum et permixtum” es superior a estas tres 
formas de gobierno. En la época moderna la doc- 
trina del gobierno mixto sirve para exaltar la exce- 
lencia de la constitución inglesa frente a la monar- 
quía francesa y en general frente a todo gobierno 



156 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

que quiere ser alabado; gobierno mixto es la repú- 
blica de Venecia o la república de Florencia para 
quien propone una u otra como la forma ideal de 
gobierno o por lo menos como la forma que debe ser 
imitada sobre cualquiera Otra. 
Teóricos del absolutismo, es decir, de un Estado 

que no conoce ni reconoce entes intermedios, como 
Bodin y Hobbes, critican la doctrina del gobierno 
mixto por la misma razón por la que sus partidarios 
la sostienen: la distribución del poder soberano en 
órganos diferentes y distintos tiene como efecto el 
peor de los inconvenientes que pueden llevar un 
Estado a la ruina, la inestabilidad, precisamente la 
inestabilidad que Polibio consideraba como el carác- 
ter común delas formas puras destinadas a cambiar 
continuamente una por otra y que sólo la combina- 
ción de las tres formas habría podido detener. 

Mediante la idealización que Montesquieu hace 
de la monarquía inglesa, en la que ve realizado el 
principio de la separación de poderes -si bien bajo 
una transposición del significado genuino de la doc- 
trina, en cuanto una cosa es la combinación de las 
tres formas de gobierno y otra la separación de los 
tres poderes-, es interpretada como forma mixta de 
monarquía constitucional que se vuelve el modelo 
universal de Estado después de la revolución fran- 
cesa por lo menos durante un siglo. Es significativo 
el hecho de que Hegel después de haber subrayado 
la insuficiencia de las tres formas antiguas para 
comprender la monarquía moderna afirme que 
ahora “se han reducido a momentos de la monar- 
quia constitucional, el monarca es uno, con el poder 
gubernamental intervienen los pocos y con el poder le- 
gislativo se presenta la mayoría en general” (1821, 
yad. it., p. 237]. Todavía después de la primera 

7 

Í 
í 

LAS FORMAS DE ESTADO 157 

Guerra Mundial, uno de los periodos de mayor 
transformación constitucional que la historia haya 
conocido, Carl Schmitt sostiene que las constitucio- 
nes del moderno Estado de derecho burgués son 
mixtas porque en ellas están siempre unidos y mez- 
dados diversos principios y elementos (democracia, 
monarquía y aristocracia) y en cuanto tales confir- 
man una antigua tradición según la cual el ordena- 
miento público ideal descansa en una unión y mez- 
da (Verbindung und Mischung) de los diversos princi- 
pios políticos [1928, p. 202]. La teoría del gobierno 
mixto ocupa un lugar de importancia en la obra de 
Gaetano Mosca, quien, al concluir su Historia de las 
doctrinas políticas 119331, y por tanto como confirma- 
ción de su teoría de las formas de gobierno, escribe 
que del estudio objetivo de la historia se puede 
sostener que los mejores regímenes, y por “mejores 
regímenes” entiende aquellos que han tenido 
mayor duración (una vez más el valor de una consti- 
tución reside en su estabilidad), son los gobiernos 
mixtos, donde por “gobiernos mixtos” entiende no 
sólo aquellos en los que son combinados los diversos 
principios sino también aquellos en los que el poder 
religioso está separado del poder laico y el po- 
der económico está separado del poder político. 

7. Las FORMAS DE ESTADO 

Formas históricas 

Siendo muchos los elementos que se toman en 
cuenta para distinguir las formas de Estado, espe- 
cialmente en referencia a las relaciones entre la 



158 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

organización política y la sociedad o bien en refe- 
rencia a las diversas finalidades que el poder político 
organizado persigue en las diferentes épocas histó- 
ricas y en las diversas sociedades, las tipologías de las 
formas de Estado son tan variables y cambiantes que 
hacen difícil, y quizá inútil, su exposición completa, 
Para poner un poco de orden en una materia tan 
rica y controvertida se pueden distinguir las dife- 
rentes formas de Estado con base en dos criterios 
principales, el histórico y el referente a la mayor o 
menor expansión del Estado frente a la sociedad 
(un criterio que también incluye el basado en las 
diversas ideologías). 

Con base en el criterio histórico la tipología más 
común y acréditada entre los historiadores de las 
instituciones es aquella que propone la siguiente 
secuencia: Estado feudal, Estado estamental, Es- 
tado absoluto y Estado representativo. La configu- 
ración de un Estado estamental, interpuesto entre el 
Estado feudal y el Estado absoluto, se remonta a 
Otto von Gierke y a Max Weber, y después de éste 
ha sido retomada por historiadores de las institu- 
ciones sobre todo alemanes. En los Elementos de cien- 
cia política, de Mosca [18967, todavía campeaban los 
dos tipos ideales del Estado feudal, de un lado, 
caracterizado por el ejercicio acumulativo de las 
diversas funciones directivas de parte de las mismas 
personas y por la disgregación del poder central en 
pequeños núcleos sociales, y de otro, el Estado bu~ 
rocrático caracterizado por una progresiva concen- 
tración y al mismo tiempo por la especialización de 
las funciones de gobierno, también progresiva. Por 
“Estado estamental” (Stándestaat) se entiende la or- 
ganización política donde se han venido formando 
órganos colegiados, los Stände o estados, que reúnen 

T 

| 
| 

LAS FORMAS DE ESTADO 159 

alos individuos que tienen la misma posición social, 
precisamente los estamentos, y en cuanto tales de- 
tentadores de derechos y privilegios que hacen valer 
frente a quienes tienen en sus manos el poder sobe- 
rano mediante asambleas deliberantes como los par- 
lamentos. Se debe sobre todo a Otto Hintze la dis- 
tinción entre estados con dos asambleas como Ingla- 
terra, la Cámara de los Lores que abarca al clero y la 
nobleza, y la Cámara de los Comunes que com- 
prende a la burguesía, y estados estamentales con 
tres cuerpos diferentes, respectivamente el clero, la 
nobleza y la burguesía, como Francia. Mas la forma- 
ción de instituciones que representan intereses de 
grupo, que hacen contrapeso a la potencia del prín- 
dpe, es común a todos los estados europeos. El 
contraste entre los estamentos y el príncipe, espe- 
cialmente para establecer quién tiene el derecho de 
imposición fiscal, constituye gran parte de la histo- 
ria y del desarrollo del Estado moderno en el paso 
del tipo extensivo al intensivo de conducción polí- 
tica (otra distinción de Hintze), entre el final del 
medievo y el inicio de la época moderna. Pero in- 
cluso allí donde el Estado estamental no se trans- 
forma directamente en Estado parlamentario, 
como en Inglaterra, o no sobrevive hasta después de 
la revolución francesa y más allá, como en los esta- 

dos alemanes (la monarquía constitucional de Hegel 
es la idealización de esto), a excepción de Prusia, 
una línea neta de demarcación entre el Estado es- 
tamental y la monarquía absoluta no es siempre fácil 
de trazar. Ninguna monarquía se vuelve tan abso- 
luta, como se ha señalado en repetidas ocasiones, 
que haya suspendido toda forma de poder inter- 

- medio (el Estado absoluto no es un Estado total). La 
idea de una monarquía moderada tiene una larga 

H 
i $ 
l 



160 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

vida; los partidarios de una monarquía reglée, como 

Claude de Seyssel, al inicio del siglo xvx, son los 

representantes dela idea de una monarquía contro- 

lada por el poder de las órdenes, así como en la 

teoría de las formas de gobierno, propuesta. por 

Montesquieu, la monarquía se distingue del despo- 

tismo porque el poder monárquico está balanceado 

por los cuerpos intermedios. T ambién para Hegel, 

mientras el déspota ejerza su poder sin intermedia- 

rios, “el monarca puede no ejercer inmediatamente 

todo el poder del gobierno, pero confiar una parte 

del ejercicio de los poderes particulares a colegios y 

también a clases del reino” (1808-12, trad. it., pp. 

51-52]. El Estado estamental, como forma interme- 

dia entre el Estado feudal y el Estado absoluto se 

distingue del primero, por una gradual institucio- 

nalización de los contrapoderes y también por la 

transformación de las relaciones personales, pro- 

pias del sistema feudal, en relaciones entre institu- 

ciones; de un lado la asamblea del estamento, de 

otro el rey con su aparato de funcionarios que allí 

donde terminan por tener éxito dan origen al Es- 

tado burocrático característico de la monarquía ab- 

soluta; la diferenciación del segundo radica en la 

presencia de una contraposición de poderes en con- 

flicto continuo entre sí, que el advenimento de la 

monarquía absoluta tiende a suprimir. 

La formación del Estado absoluto se da mediante 

un doble proceso paralelo de concentración y cen- 

tralización del poder sobre un determinado territo- 

rio. Por concentración se entiende aquel proceso a 

través del cual los poderes ejercen la soberanía; el 

poder de dictar leyes válidas para toda la colectivi- 

dad (a tal punto que las costumbres son considera 

das derecho válido sólo en cuanto por una ficción 

LAS FORMAS DE ESTADO 161 

jurídica se presumen aceptadas y toleradas por el 
- rey que no las ha abrogado expresamente), el poder 
jurisdiccional, el poder de usar la fuerza al interior y 
al exterior excluyendo a cualquier otro, en fin el 
poder de imponer tributos, son atribuidos por de- 
recho al soberano por los juristas y ejercidos de 
hecho por el rey y los funcionarios que dependen 
directamente de él. Por centralización se com- 
prende el proceso de eliminación o de desautoriza- 
ción de ordenamientos jurídicos inferiores, como 
las ciudades, las corporaciones, las sociedades parti- 
culares, las cuales sobreviven no ya como ordena- 
mientos originales y autónomos sino como ordena- 
mientos derivados de una autorización y por la tole- 
rancia del poder central. En un capítulo del Leviatán 
de Hobbes (1651, trad. it., pp. 219 ss], en el que 
normalmente no se pone atención, dedicado a las 
sociedades parciales, se lee que de los sistemas regu- 
lares los únicos absolutos e independientes, es decir, 
no sujetos a nadie más que a sus representantes, son 
los estados: todos los demás, desde las ciudades 
hasta las sociedades comerciales, son independien- 
tes, esto es, subordinados del poder soberano y legí- 
timos sólo en cuanto son reconocidos por él. 

El estado representativo 

Con el advenimiento del Estado representativo, 
primero bajo la forma de monarquía constitucional 
y luego parlamentaria, en Inglaterra después de la 
“gran rebelión”, en el resto de Europa después de la re- 
volución francesa, y bajo forma de república pre- 
sidencialista en los Estados Unidos después de la 
revuelta de las trece colonias contra la madre patria, 



162 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

se inició una cuarta fase de la transformación del 
Estado, que dura hasta hoy. Mientras en Inglaterra 
el Estado representativo nace a continuación del 
Estado feudal y del Estado estamental mediante la 
guerra civil y la “revolución gloriosa” de 1688, en la 
Europa continental nace sobre las ruinas del absolu- 
tismo monárquico. Como el Estado estamental, 

también el Estado representativo se afirma, por lo 
menos en un primer momento, como el resultado 

de un compromiso entre el poder del príncipe cuyo 
principio de legitimidad es la tradición y el poder de 
los representantes del pueblo (donde por “pueblo” 
se entiende inicialmente a la clase burguesa), cuyo 
principio de legitimidad es el consenso. La diferen- 
cia del Estado representativo con respecto al Estado 
estamental radica en el hecho de que la representa- 
ción por rangos o corporativa (hoy se diría repre- 
sentación de intereses) es sustituida por la represen- 
tación de los individuos (en un primer momento 
sólo los propietarios) a los que se les reconocen 
derechos políticos. Entre el Estado estamental y el 
Estado absoluto de una parte, y de otra, el Estado 
representativo cuyos sujetos soberanos ya no son ni 
el principe investido por Dios, ni el pueblo como 
sujeto colectivo e indiferenciado -una mera ficción 
jurídica que deriva de los juristas romanos y 
medievales—, está el descubrimiento y la afirmación 
de los derechos naturales del individuo, de dere- 
chos que todo individuo tiene por naturaleza y por 
ley, y que, precisamente porque son originarios y no 
adquiridos, todo individuo puede hacer valer con- 
tra el Estado recurriendo incluso al remedio ex- 
tremo de la desobediencia civil y de la resistencia. El 
reconocimiento de los derechos del hombre y del 
ciudadano, en una primera instancia sólo doctrinal. - 

| 
| 

| 

i 
i 

| 
1 

LAS FORMAS DE ESTADO 163 

a través de los jusnaturalistas, luego también prác- 
tico y político mediante las primeras Declaraciones de 
los derechos, representa la verdadera y propia revo- 
lución copernicana en la historia de la evolución de 
las relaciones entre gobernantes y gobernados: el 
Estado ya no considerado ex parte principis sino ex 
parte populi. El individuo es primero que el Estado; 
el individuo no es para el Estado sino el Estado para el 
individuo. Las partes son primero que el todo y no 
el todo primero que las partes (como en Aristóteles y 
Hegel). El presupuesto ético de la representación de 
los individuos tomados singularmente y no por 

upos de interés, es el reconocimiento de la igual- 
dad natural de los hombres; todo hombre cuenta 
por sí mismo y no en cuanto miembro de éste o de 
aquel grupo particular. 
Que la igualdad natural de los hombres sea el 

postulado ético de la democracia representativa, 
llamada por sus adversarios atomística, no quiere 
decir que de hecho los estados representativos la 
hayan reconocido desde el principio. El desarrollo 
del Estado representativo coincide con las fases su- 
cesivas de la ampliación de los derechos políticos 
hasta el reconocimiento del sufragio universal mas- 
culino y femenino; el cual, por lo demás, haciendo 
necesaria la constitución de partidos organizados, 
modificó profundamente la estructura del Estado 
representativo, a tal punto que provocó un cambio 
sensible en el propio sistema de representación que 
ya no es de los individuos, sino que está permeada 
por asociaciones poderosas que organizan las elec- 
ciones y reciben una delegación en blanco de los 
electores. Mientras en un sistema político represen- 
tativo con sufragio restringido los individuos son los 
que eligen un individuo (especialmente bajo elec- 



164 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

ciones conducidas por el colegio uninominal), y los 

partidos se forman dentro del parlamento, en el 

sistema político representativo con sufragio univer- 

sal los partidos se forman fuera del parlamento y los 

electores seleccionan un partido más que una per- 

sona (especialmente bajo el sistema proporcional). 

Esta alteración del sistema de representación ha 

llevado a la transformación del Estado representa- 

tivo en Estado de partidos en el que, como en el 

Estado estamental, los sujetos políticos relevantes ya 

no son los individuos sino los grupos organizados, 

aunque no organizados con base en los intereses de 

rango o corporativos sino intereses de clase o pre- 

suntamente generales, Ya Max Weber había seña- 

lado que, allí donde se confrontan grupos de inte- 

rés, el procedimiento normal para alcanzar las deci- 

siones colectivas es el compromiso entre las partes y 

no la regla de la mayoría que es la regla de oro para 

la formación de decisiones colectivas en cuerpos 

constituidos por sujetos que se consideran inicial- 

mente iguales. Weber hizo esta observación a pro- 

pósito del Estado estamental. Ahora cada quien 

puede constatar lo que esta observación valga tam- 

bién para los actuales sistemas de partido, en los que 

las decisiones colectivas son el fruto de negaciones y 

acuerdos entre los grupos que representan fuerzas 

sociales (los sindicatos) y fuerzas políticas (los parti- 

dos) más que de votaciones en asambleas donde rige 

la regla de la mayoría. De hecho, estas votaciones se 

efectúan para cumplir con el principio constitucio- 

nal de acuerdo con el cual en el Estado representa- 

tivo moderno los sujetos políticamente relevantes 

son los individuos y no los grupos (y allí donde los 

órganos capaces de tomar decisiones obligatorias 

para toda la colectividad son las asambleas, el pro- 
| 
| 
| 

LAS FORMAS DE ESTADO 165 

cedimiento para la formación de una voluntad co- 
lectiva es la regla de la mayoría); pero terminan por 
tener un valor puramente formal de ratificación de 
decisiones tomadas en otro lugar mediante el pro- 
cedimiento de la contratación. 

Con base en la teoría de los juegos, una delibera- 
ción tomada por mayoría es el efecto de un juego 
cuyo éxito es a suma cero; una deliberación tomada 
mediante un acuerdo entre las partes es el efecto de 
un juego cuyo éxito es a suma positiva. Con la pri- 
mera lo que la mayoría gana lo pierde la minoría, 
con la segunda ambas partes ganan alguna cosa 
(desde el momento en que el compromiso es posible 
únicamente cuando los dos socios consideran, exa- 
minados todos los pros y contras, obtener algún 
beneficio). En nuestras sociedades pluralistas cons- 
tituidas por grandes grupos organizados, en con- 
flicto entre sí, el procedimiento de la contratación 
sirve para mantener en equilibrio al sistema más que 
la regla de la mayoría, el que, dividiendo a los con- 
tendientes en dos grupos: vencedores y vencidos, 
permite el reequilibrio del sistema solamente allí 
donde se le permite a la minoría convertirse a su vez 
en mayoría. 

Los estados socialistas 

La última fase de la secuencia histórica anterior- 
mente descrita ciertamente no agota la fenomeno- 
logía de las formas de Estado que hoy existen. Más 
aún: la mayor parte de los estados que constituyen 
actualmente la comunidad internacional se sustraen 
a tal fenomenología si bien más de facto que de jure. 
Incluso las dictaduras militares, los estados despóti- 



166 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

cos gobernados por jefes irresponsables, los estados 
de nueva formación dominados por oligarquías res- 
tringidas no controladas democráticamente, rinden 
homenaje a la democracia representativa, unas 
veces justificando su poder como temporalmente 

necesario para restablecer el orden turbado, para 
superar un periodo transitorio de anarquía, como 

un gobierno provisional en estado de emergencia, y 
por tanto no como rechazo del sistema democrático 
sino como una suspensión temporal en previsión de 
un retorno a la normalidad, otras veces como apli- 
cación imperfecta de los principios sancionados por 
constituciones solemnemente aprobadas, pero muy 
rápidamente adoptadas por clases dirigentes for- 
madas en Occidente e impuestas a países sin tradi- 
ción de autogobierno y de lucha política regulada 
por el reconocimiento de derechos civiles. El Estado 
representativo como se formó en Europa en los 
últimos tres siglos es todavía hoy el modelo ideal de 

las constituciones escritas que se formaron en estas 

últimas décadas, incluso allí donde de hecho están 
suspendidas o son aplicadas mal (por lo demás la 

mala aplicación de una constitución no es un vicio 

particular de los estados del Tercer Mundo). 
Los estados que no entran en esta clasificación en 

primera instancia son los estados socialistas, comen- 
zando por el Estado-guía, la Unión Soviética. Si bien 
no es fácil decir cuál es la forma de Estado que ellos 
representen al ser demasiado grande la diferencia 
entre los principios constitucionales oficialmente 
proclamados y la realidad de hecho, entre la consti- 
tución formal y la material. No existe una definición 
generalmente aceptada por los juristas y politólogos. 

de la forma de Estado de la Unión Soviética después 
de superar la fase de la dictadura del proletariado” 

E i 

i 
; 3 
t ; i 

E 

LAS FORMAS DE ESTADO 167 

que por lo menos era una fórmula histórica y doc- 
trinariamente relevante; cada vez se ha vuelto más 
inaceptable la definición de república de consejos (o 
soviet) que solamente permanece en la titulación 
como recuerdo de los orígenes (ahora remotos). 
A falta de una definición oficial, las caracteriza- 

ciones comunes son con frecuencia interpretaciones 
parciales y polémicas, intentos de ubicar el elemento 
o los elementos predominantes. Se pueden señalar 
algunos: en la línea del análisis weberiano del pro- 
ceso de racionalización formal (no siempre acom- 
pañado por el proceso de racionalización material) 
que caracteriza al Estado moderno y tiene como 
consecuencia la ampliación del aparato burocrático 
despersonalizante y la transformación del Estado 
tradicional en Estado legal-racional, y de la previ- 
sión catastrófica del propio Weber sobre el ineludi- 
ble advenimiento de un Estado burocrático en un 
universo completamente colectivizado, una de las 
interpretaciones más comunes del Estado soviético, 
que se valió en los años del predominio incontras- 
tado de Stalin de la respetable confirmación de 
Trotsky, es la que lo considera un Estado burocrá- 
tico dominado por una oligarquía que se renueva 
por coptación. 

Pero una burocracia administrativa no gobierna. 
La interpretación del Estado soviético como Estado 
burocrático debe ser complementada por la consta- 
tación de que en un universo de estados de partidos 
como se han afirmado con la institución del sufragio 
universal y de la sociedad de masas, la diferencia 
esencial entre las democracias representativas y los 
estados socialistas está en el contraste entre sistemas 
multipartidistas y sistemas monopartidistas (de de- 
recho como en la Unión Soviética, de hecho como 



168 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

en las llamadas democracias populares). El dominio 

de un partido único reintroduce en el sistema polí- 

tico el principio monocrático de los gobiernos mo- 

nárquicos del pasado y quizá constituye el verda- 

dero elemento característico de los estados socialis- 

tas de inspiración leninista, directa o indirecta, en 

contraste con los sistemas poliárquicos de las demo- 

cracias occidentales. El motor inmóvil del sistema es 
el partido, este príncipe colectivo que detenta el 
poder político y el ideológico, y en consecuencia no 
conoce alguna distinción entre regnum y sacerdotium; 

un soberano cuya legitimidad deriva del conside- 

rarse el único intérprete auténtico de la doctrina (un 
principio de la legitimidad curiosamente propio de 

las iglesias y no de los estados, y efectivamente no 

entra en ninguno de los que se ha hablado). 

El análisis de los estados con partido único om- 

niinvadente y omnipotente ha dado origen a la 

figura del Estado total o totalitario, que por encima 

de las razones polémicas de las que nació-la compa- 

ración entre los estados fascistas y los estados comu- 

nistas, históricamente incorrecta, permite la más fiel 

representación de una organización política en la 

que ha venido a menos una línea neta de demarca- 

ción entre el Estado y la Iglesia, de un lado (donde 
por “Iglesia” se entiende no solamente la esfera de 
la vida religiosa sino también de la vida contempla- 

tiva en el sentido clásico del término y la vida espiri- 

tual en el sentido moderno y laico), y entre el Estado 
y la sociedad civil, de otro (donde por “sociedad 
civil” se entiende en términos marxistas la esfera de 

las relaciones económicas), y que por tanto extiende 

su control sobre todo comportamiento humano, sin 

dejar algún intersticio en el cual se pueda desarro: 

llar, más que ilícitamente, la iniciativa de los indivi- 

LAS FORMAS DE ESTADO 169 

duos y de los grupos. Finalmente, no debe olvidarse 
la interpretación del Estado soviético como despo- 
tismo oriental (Wittfogel), basada en una reconstruc- 
ción histórica más que en un análisis estructural 
como el anterior. Recuérdese que por “despotismo” 
siempre se entendió, por lo menos desde Aristóteles 
en adelante, la forma de gobierno en la que el go- 
bernante impera sobre sus súbditos como el amo 
sobre los esclavos, o con la expresión acuñada por 
Maquiavelo “para uno príncipe, y todos los demás 
siervos” como en Turquía (1513, ed. 1977, p. 19]. 

Estado y no-Estado 

La referencia a la categoría de Estado totalitario y su 
definición nos permite pasar al análisis del segundo 
criterio de clasificación de las formas de Estado que 
se mencionó anteriormente. En el Estado totalitario 
toda la sociedad está resuelta en el Estado, en la 
organización del poder político que reúne en sí al 
poder ideológico y al poder económico. No hay 
espacio para el no-Estado. El Estado totalitario re- 
presenta un caso-límite, ya que el Estado en su acep- 
ción más amplia, que comprende también a la róds 
griega, se ha dehido siempre enfrentar al no-Estado 
en su doble dimensión de la esfera religiosa (en el 
sentido más amplio de la palabra) y de la esfera 
económica. Incluso en el modelo ideal aristotélico, 
en el que el hombre es un animal político, la esfera 
económica se divide entre el gobierno de la casa y la 
crematística (que se refiere a las relaciones de inter- 
cambio), y no pertenece al Estado; la vida contem- 
plativa de la que el mismo Aristóteles sostiene la 
superioridad con respecto a la vida activa, pertenece 
al sabio. El Estado hobbesiano, que si bien subor- 



170 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

dina la Iglesia al Estado y atribuyéndose el derecho 

de prohibir las teorías sediciosas asume el monopo- 

lio del poder ideológico, deja la más amplia libertad 

económica a sus súbditos. En sentido inverso, el 

Estado ético de Hegel, que frecuentemente ha sido 

interpretado como un Estado-todo, es el momento 

final del Espíritu objetivo, luego del cual está el 

Espíritu absoluto que comprende las más altas ex- 

presiones de la vida espiritual, el arte, la religión y la 

filosofía. La presencia del no-Estado, en una de las 

dos formas o en ambas, siempre ha constituido un 

límite de hecho y de principio, en la realidad obje- 

tiva y en las especulaciones de los escritores políti- 

cos, a la expansión del Estado. Tal límite varía de 

Estado a Estado; la importancia de estas variaciones 

constituye por tanto un posible y también útil crite- 

rio de diferenciación de las formas históricas de 

Estado. Sin embargo, no debe confundirse el límite 

que el Estado recibe de la presencia más o menos 

fuerte del no-Estado con los límites jurídicos del 

poder político a los que se ha dedicado el parágrafo 

5; éstos son límites del poder político, aquellos a los 

que se refieren los dos parágrafos siguientes son 

límites al poder político. 
Con el advenimiento del cristianismo —religión 

tendencialmente universal y que como tal sobrepasa 

las fronteras de los estados-, el problema de la rela- 

ción entre la sociedad religiosa y la sociedad política 

se ha vuelto un problema permanente de la historia 

europea. Mientras en el mundo clásico el no-Estado 

bajo la forma, por ejemplo, de la república universal 

de los estoicos es un ideal de vida, no una institu- 

ción, con la difusión del cristianismo el no-Estado se 

vuelve una institución con la que el Estado tiene 

continuamente que vérselas, un verdadero y propio 

LAS FORMAS DE ESTADO 171 

poder que desde el inicio afirma su supremacía 
sobre las potestades terrenales con el principio “im- 
perator intra ecclesiam, non supra ecclesiam” [el 
emperador está dentro de la iglesia y no por encima 
de ella], [San Ambrosio, Sermo contra Auxentium, 361. 
Según la doctrina que ha pasado a la historia como 
doctrina gelasiana (del papa Gelasio 1): Duo sunt 
quibus principaliter mundus hic regitur: auctoritas 
sacrata pontificum et regalis potestas” [son dos los 
principios por los cuales este mundo está gober- 
nado: la autoridad sagrada de los pontífices y la 
potestad real), [Epistulae, x11, 2]. También la potestas 
regalis toma su investidura de Dios (“nulla potestas 
nisi a Deo”) [San Pablo, Epístola a los romanos, 13, 13, 
pero su fin es de este mundo, es la paz en la tierra, 
tanto interna como externa, y como tal está subor- 
dinada al fin a la “auctoritas sacrata pontificum” [la 
autoridad sacra de los pontífices}, que es la predica- 
ción y la realización «de una doctrina de salvación. 
Espera el príncipe extirpar el mal y exterminar a los 
herejes, pero es privilegio de la Iglesia establecer 
qué es el bien y qué es el mal, quién hereje y quién no. 

Para nuestros fines es interesante señalar que en 
una doctrina sobre la primacía del no-Estado, el 
Estado se resuelve en la determinación y ejercicio 
legítimo del poder coactivo, de un poder mera- 
mente instrumental en cuanto presta sus servicios, 
indispensable pero por su misma naturaleza infe- 
rior, a una potencia superior. Este señalamiento es 
interesante, porque la misma representación ins- 
trumental del Estado se presenta cuando el no- 
Estado que muestra sus propias pretensiones de 
superioridad frente al Estado es la sociedad civil- 
burguesa. En la sociedad feudal, poder económico y 
poder político son indisolubles entre sí, y más ade- 



172 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

lante en el Estado patrimonial el imperium no puede 

subsistir sin alguna forma de dominium (por lo 

menos de dominium eminens); confusión que perma- 

nece hasta que un derecho tan específicamente pa- 

trimonial como el de la sucesión hereditaria conti- 

núa valiendo no sólo para los bienes, sino también 

para la trasmisión del poder político y las funciones 

estatales. Con la formación de la clase burguesa, que 

lucha contra los vínculos feudales y por su emanci- 

pación, la sociedad civil como esfera de las relacio- 

nes económicas que obedecen a leyes naturales su- 

periores a las leyes positivas (según la doctrina fisio- 

crática) o en cuanto regulada por una racionalidad 

espontánea (el mercado o la mano invisible de 

Adam Smith), pretende desprenderse del abrazo 

mortal del Estado; el poder económico se distingue 

netamente del poder político, y al final de este pro- 

ceso el no-Estado se afirma como superior al Estado, 

sea en la doctrina de los economistas clásicos sea en 

la doctrina marxista, aunque con signo"axiológico 

opuesto. La principal consecuencia de la primacía 

del no-Estado sobre el Estado es una vez más una 

concepción meramente instrumental del Estado, su 

reducción al elemento que lo caracteriza, el poder 

coactivo, cuyo ejercicio al servicio de los detenta- 

res del poder económico debería ser el de garantizar 

el desarrollo autónomo de la sociedad civil, trans- 

formándolo en un verdadero y propio “brazo secu- 

lar” de la clase económicamente dominante. 

Estado máximo y estado mínimo 

Estado cristiano y Estado burgués son dos casos- 

mite. Son dos representaciones dél Estado, a las 

LAS FORMAS DE ESTADO 173 

que no siempre corresponde puntualmente la rea- 
lidad que expresan el punto de vista del no-Estado. 
Desde el punto de vista del Estado las relaciones con 
el no-Estado varían de acuerdo con la mayor o 
menor expansión del primero hacia el segundo. 
También bajo este aspecto se pueden distinguir dos 
tipos ideales: el Estado que asume tareas que el 
no-Estado en su pretensión de superioridad rei- 
víndica para sí y el Estado indiferente o neutral. 

En referencia a la esfera religiosa estas dos posi- 
ciones dan lugar a las dos figuras del Estado confe- 
sional y del Estado laico; en referencia a la esfera 
económica, a las dos figuras del Estado interven- 
tista, que asume varias formas históricas de las cua- 
les la más persistente es la del Wohlfahrt Staat, del 
siglo xvin, renacido en el Welfare state contemporá- 
neo, y del Estado abstencionista. Como el Estado 
confesional, que asumiendo una determinada reli- 
gión como religión de Estado se preocupa del com- 
portamiento religioso de sus súbditos y a este fin 
controla sus actos externos, sus opiniones, sus escri- 
tos, impidiendo toda manifestación de disenso y 
persiguiendo a los disidentes, así el Estado que no 
considera para sí extraña la manera en que se desa- 
rrollan en su ámbito las relaciones económicas 
asume como propia una determinada doctrina eco- 
nómica (el mercantilismo del siglo xvir, el keyne- 
sismo en los últimos cincuenta años), se adjudica el 
derecho eminente de regular la producción de bie- 
nes o la distribución de la riqueza, promueve ciertas 
actividades y desalienta otras, imprime una direc- 
ción al conjunto de la actividad económica del país. 
Así el Estado confesional como el Estado interven- 
tista pueden coincidir en la figura del Estado eude- 
monológico propia del siglo xvi, es decir, del Es- 



174 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

tado que propone como fin la felicidad de sus súbdi 

tos, entendida ésta en el sentido más amplio, como 

posibilidad de perseguir, además del mayor bien 

terrenal, el bien ultraterrenal que solamente la ver- 

dadera religión puede asegurar. El Estado liberal 

que polémicamente se contrapone al Estado eude- 

monológico es al mismo tiempo laico respecto a la 

esfera religiosa y abstencionista respecto a la esfera 

económica (y no por casualidad frecuentemente es 

llamado con un término del lenguaje religioso “ag- 

nóstico”). También es definido como Estado de de- 

recho (en uno de los tantos significados de esta 

expresión), no teniendo otro fin más que el de ga- 

rantizar jurídicamente el desarrollo lo más posible 

autónomo de las dos esferas confinantes, o sea, el 

más amplio crecimiento de la libertad religiosa y la 

mayor expansión de la libertad económica. 

Él proceso de secularización, O de emancipación 

del Estado del cuidado de los asuntos religiosos, y el 

proceso de liberación o de emancipación del Estado 

del cuidado de los asuntos económicos, en la época 

moderna, caminan paralelamente. Ambos son el 

efecto de una crisis de la concepción paternalista del 

poder y de aquel movimiento (el iluminismo) defi- 

nido por Kant como la salida del hombre de la 

minoría de edad. El Estado-policía (o gendarme) se 

contrapone polémica y enfáticamente al Estado- 

providencia. Este doble proceso también puede ser 

descrito como proceso, de parte del Estado, de des- 

monopolización del poder ideológico, de un lado, y 

de desmonopolización del poder económico, de 

otra. Al Estado le queda, y le quedará, el monopolio. 

de la fuerza mediante el cual debe ser asegurada | 

circulación libre de las ideas, el final de toda ortodo- 

xia y la libre circulación de bienes, y por tanto: 

| 

d 

| 

LAS FORMAS DE ESTADO 175 

final de toda forma de proteccionismo. En realidad 
este proceso no fue tan lineal como creyeron los 
escritores liberales del siglo pasado. El Estado con- 
fesional reapareció bajo forma de Estado doctrinal 
es decir, de Estado que tiene una doctrina (por 
ejemplo el marxismo-leninismo), con base en la cual 
se repropone la distinción entre ortodoxos y heréti- 
cos (o “renegados” que es una típica expresión del 
lenguaje religioso), para no hablar de los estados 
islámicos, surgidos por lo demás en países donde la 
secularización jamás se había dado o había sido im- 
puesta forzosamente; el Estado que asume la tarea 
de dirigir la economía reapareció bajo forma de 
Estado socialista, y, si bien de manera más tenue, en 
referencia solamente al sistema distributivo y no al 
productivo, en el llamado Sozialstaat, o Estado social 
o Estado de justicia, promovido por los partidos 
socialdemócratas. 
En honor a la verdad, aquí se presentan dos inter- 

pretaciones opuestas según si se juzguen favora- 
blemente o no las transformaciones acontecidas en 
referencia al Estado liberal (liberista en lo interior y 
en todo caso proteccionista hacia el exterior); aque- 
llo que los intérpretes benévolos llaman Estado de 
justicia social que corrigió algunas de las mayores 
deformaciones del Estado capitalista en beneficio 
de las clases menos favorecidas-, es para los críticos 
de izquierda que no renunciaron al ideal del socia- 
lismo o del comunismo, el “Estado del capital”, el 
llamado capitalistate, el “capital que se ha hecho Es- 
tado” (Habermas), o con una expresión menos re- 
ciente pero retomada continuamente, el Estado del 
capitalismo organizado” (Hilferding), un sistema 
de poder, en sustancia, del cual el sistema capitalista 
se sirve para sobrevivir y continuar prosperando, 



176 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

como condición para su propia “valorización” en 

una sociedad en la cual a través de la democratiza- 

ción de las estructuras de poder, la fuerza del anta- 

gonismo (el movimiento obrero), creció enorme- 

mente. A juzgar por la situación actual del debate
, la 

crítica de izquierda no ha tenido como efecto dar 

inicio a una más profunda transformación del Es- 

tado, llamado despectivamente “asistencial”, en un 

Estado con mayor contenido social, sino de desper- 

tar nostalgias y esperanzas neoliberalistas. 

- 8. EL FIN DEL ESTADO 

La concepción positiva del Estado 

Es bien conocida la tesis de Engels, según la cual el 

Estado, así como ha tenido un origen tendrá un 

final, y terminará cuando vengan a menos las causas 

que lo han producido. A la par del problema 
del ori- 

gen del Estado también el problema del fin del Es- 

tado es un tema recurrente. Sin embargo, es pre- 

ciso antes que todo distinguir el problema del 
fin del 

Estado del problema de la crisis del Estado del que 

se habla tanto en estos años, en referencia al tema de 

la creciente complejidad y a la consecuente ingo- 

bernabilidad de las sociedades complejas, o bien al 

fenómeno del poder difuso, cada vez más difícil de 

reconducir a la unidad decisional que ha caracteri- 

zado al Estado desde su nacimiento hasta hoy. Por 

crisis del Estado se entiende, de parte de los escrito- 

res conservadores, crisis del Estado democrático, 

que ya no logra hacer frente a las demandas que 

provienen de la sociedad civil provocadas por él 

EL FIN DEL ESTADO 177 

mismo; de parte de los escritores socialistas o mar- 
xistas, crisis del Estado capitalista que ya no logra 
dominar el poder de los grandes grupos de miré 
en competencia entre sí. Crisis del Estado quiere 
decir de una parte y de otra crisis de un determi- 
nado tipo de Estado, no terminación del Estado 
Prueba de ello es que ha regresado a la orden del día 
el tema de un nuevo “contrato social”, a través del 
cual se debería dar vida precisamente a una nueva 
forma de Estado, tan diferente del Estado capita- 
lista o Estado de injusticia, como del Estado so- 
cialista o Estado de ilibertad. 

El tema del fin del Estado está íntimamente vincu- 
lado al juicio de valor positivo o negativo que fue 
dado y se continúa dando sobre esta máxima con- 
centración de poder que tiene el derecho de vida 
de muerte sobre los individuos que se confían a él A 
que lo sufren pasivamente. Toda la historia del pen- 
samiento político está recorrida por la orar: 
ción entre la concepción positiva y la concepción 
negativa del Estado. Presupuesto necesario mA ue 
no suficiente de la idea del fin del Estado a la 
concepción negativa. Quien da un juicio positivo del 
Estado, quien cree que el Estado sea, si no el má- 
ximo bien, una institución favorable al desarrollo de 
las facultades humanas, al progreso civil, una civil 
society en el sentido que se le dio a este términoen el 
siglo xvi, será inducido a no desear el fin del 
Estado sino en todo caso el desarrollo gradual de las 
instituciones estatales (in primis, del monopolio de la 
fuerza si bien controlado por organismos democrá- 
ticos) hasta la formación del Estado universal. De 
hecho la utopía del Estado universal ha tenido tan- 
tos partidari F par oriog como aquella que se refiere al fin 



178 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

La concepción positiva del Estado tiene pon
 

ejemplar, de acuerdo con una tradición 
conso k a 

rad ñv (el bonum vivere), de Aristóteles, reto- 

ay PA pe filosotía escolástica luego de la traduc- 

tión Aina de la Política (segunda mirad del siglo 

y: la ródus subsiste “para hacer posible u 1i via 

feliz” (Política, 1252 b, 30], pero mimina Te i 

-ención racional del Estado que va de bes, p : 

EA r Spinoza y Rousseau, hasta Hegel: racio 

S Kae Eu dominada por la idea de que fuera 

del Estado subsiste el mundo de las pasiones desen- 

da adas o de los intereses antagonistas e inconci. 

ca bles que el hombre puede realizar su vida de bs 

ona únicamente bajo la protección oa A
 

Naturalmente a la concepción posiava o A Esa 

do corresponde una concepción neg aino 

de la que se dan dos versiones princip 

REA mutuamente: la versión del estado 

Trino de Lucrecio a Vico, de una condición que se
 

prolonga en el estado salvaje de los pueblos pr
imit 

vos, y la versión del estado de anarquía, Arán 

bbesianamente como guerra de todos con 3 

des Las dos versiones difieren en lo mguien e pară 

la primera el no-Estado es una fase superable, ye 

hecho en muchas naciones se da como superada, 

istori ; la segunda es una condi- 
storia humana; para 

ga e que el hombre puede recaer, como de 

hecho sucede cuando estalla la guaia an me 

iscusi sobre la óptima repúblı = 
Las discusiones sobr: ptima república la 

:epción positiva del Estado. 
lan con la concepe: del 

discusiones presuponen la convicción de que los 

i rfecti- 
esta i mperfectos, pero pe E 

dos existentes sean 1 
E 

bles y por consiguiente el Estado como fuerza or 
p 

anizada de convivencia civil no deba destruirs 

Fao llevarse a la plena realización de su esencia. 

EL FIN DEL ESTADO 179 

Caso extremo de la delineación de la óptima repú- 
blica son los diseños de repúblicas ideales, de repú- 
blicas que nunca existieron y que jafnás existirán en 
algún lugar (o son ubicadas en lugares imaginarios), 
y que son propuestas como ideales-límites de un 
ordenamiento perfectamente racional, donde cada 
comportamiento está rigurosamente previsto y es- 
trictamente regulado. De la República de Platón a la 
Ciudad de Dios de Tommaso Campanella, las repú- 
blicas ideales siempre son modelos de superestatali- 
zación, de una verdadera y propia hipertrofia de las 
funciones de regulación de la vida civil, de la que 
habría brotado la necesidad de la vida política, y 
en consecuencia son representaciones inspiradas en 
una concepción altamente positiva del Estado (cuya 
contrafigura es la utopía negativa como la de Orwell 
surgida como reacción a las prevaricaciones reales y 
previsibles del Estado-todo). 

El Estado como mal necesario 

Hay dos concepciones negativas del Estado, una 
más débil y otra más fuerte: el Estado como mal 
necesario y el Estado como mal no necesario; úni- 
camente esta segunda lleva a la idea del fin del 
Estado. 

La concepción negativa del Estado como mal ne- 
cesario, a su vez, se ha presentado en la historia del 
pensamiento político bajo dos formas diferentes 
según si el Estado haya sido juzgado desde el punto 
de vista de la primacía del no Estado-Iglesia o del 
no-Estado-sociedad civil. 
En la primera forma, característica del pensa- 

miento cristiano primitivo, el Estado es necesario 

| 

i 



180 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

como remedium peccati remedio al pecado] porque la 

masa es malvada y debe ser mantenida a raya con el 

miedo (el miedo que para Montesquieu será el prin- 

cipio del despotismo y para Robespierre,
 conjugado 

con la virtud, el principio del gobierno revoluciona- 

rio): “In gentibus principes, regesques electi sunt ut. 

terrore suo populos a malo coercerent atque ad 

recte vivendum legibus subderent” [En relación con 

las gentes, los príncipes y los reyes son instituidos 

para que el pueblo, por temor a ellos, quede disua- 

dido del mal y se someta a las leyes para una vida 

justa], (Isidoro de Sevilla, Sententiae, 11, 47, 1, en 

Migne, Patrologia latina, LXXX1I, col, 717]. Abando- 

nada por el pensamiento escolástico que por in- 

fluencia de la doctrina clásica recupera la tesis dela 

función positiva del gobierno civil, la doctrina nega- 

tiva del Estado es retomada por Lutero, con una 

vehemencia que sólo será igualada por l
as doctrinas 

que justificarán el terrorismo de Estado, en la fa- 

mosa carta a los príncipes cristianos Sobre la autori- 

dad secular [1523], donde se lee que, siendo pocos los 

verdaderos cristianos, 

Dios ha impuesto a los demás aparte del. . reino de 

Dios, otro régimen, y los ha puesto bajo la espada, de 

manera que aunque lo hicieran de buen grado, no 

puedan practicar su maldad y, donde lo hagan, no sea 

sin temor, o con sinceridad y licencia; precisamente 

como con lazos y cadenas se ata a una bestia salvaje y 

feroz, a fin de que no pueda morder ni atacar según su 

instinto, aunque lo haría de buena gana (trad. it; 

p. 403). 

Por encima de cualquier visión religiosa, la con- 

cepción negativa del Estado aparece en la corriente. 

de pensamiento político realista, basada en una añ: 

f 
| 
d i 

| 
j 
| 
t 

EL FIN DEL ESTADO 181 

tropología pesimista. De algunas famosas frases de 
Maquiavelo derivó la imagen de la “faz demoniaca” 
del poder; pero el nexo entre antropología pesi- 
mista y concepción negativa del Estado no es nece- 
sario. Hobbes tiene una visión pesimista del hom- 
bre, que abandonado a sí mismo es lobo de otro 
hombre; mas el Leviatán es el monstruo benéfico 
contrapuesto a Behemoth, el monstruo maléfico de 
la guerra civil. 
Admitido el Estado como un mal, pero necesario, 

ninguna de estas doctrinas desemboca en la idea de 
la terminación del Estado; es mejor el Estado que la 
anarquía. En la visión cristiana del mundo más allá, 
e incluso por encima, del Estado está la Iglesia que 
se sirve del Estado para un fin bueno y por tanto 
tiene necesidad de él aunque lo considere un ins- 
trumento imperfecto. La negatividad del Estado 
tiene solución en su subordinación a la Iglesia 
(mientras en la concepción realista del Estado, éste 
no es rescatable más que en la potencia que es 
el fin último del príncipe). Porello, aun en su negati- 
vidad el Estado puede y debe continuar sobrevi- 
viendo: 

Et licet peccatum humanae originis per baptismi gra- 
tiam cunctis fidelibus dimissum sit, tamen aequus deus 
ideo discrevit hominibus vitam, alios servos consti- 
tuens, alios dominos, ut licentia male agendi servorum 
potestate dominantium restringatur (Y aunque el pe- 
cado original haya sido borrado, mediante la gracia del 
bautismo, para todos los fieles, sin embargo el justo 
Dios separó las formas de vidas de los hombres, ha- 
ciendo a algunos siervos y a otros señores, para que la 
posibilidad de actuar maf de los primeros fuese repri- 
mida por el poder de los dominadores], [Isidoro de 



182 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

Sevilla, Sententiae, 111, 47, en Migne, Patrologia latina, 
LXXXIII, col. 7173. 

Cuando la sociedad civil, bajo forma de sociedad 
de libre mercado muestra la pretensión de restrin- 
gir los poderes del Estado al mínimo indispensable, 
el Estado como mal necesario asume la figura del 
Estado mínimo, figura que se vuelve el denomina- 
dor común de las mayores expresiones del pensa- 
miento liberal. Para Adam Smith, el Estado debe 
limitarse a ver por la defensa externa y el orden 
interno, además de la ejecución de trabajos públi- 
cos. Nadie más incisivo que Thomas Paine mani- 
festó la necesidad de la que nace la idea del Estado 
mínimo, Precisamente al inicio de Common Sense 
escribe: 

La sociedad es producto de nuestras necesidades y el 
gobierno de nuestra maldad; la primera promueve 
nuestra felicidad positivamente uniendo nuestros afec- 
tos, el segundo negativamente frenando nuestros vicios. 
Una anima las relaciones, otro crea las distinciones: la 
primera protege, el segundo castiga. Bajo cualquier 
condición la sociedad es una bendición; el gobierno, 
aun en su forma mejor, no es más que un mal necesa- 

A gn su peor forma es insoportable {1776, trad. it., 

P. 69}. 

De Wilhelm von Humboldt a Benjamin Constant, 
de John Stuart Mill a Herbert Spencer, la teoría de 
que el Estado para ser un buen Estado debe gober- 
nar lo menos posible domina todo el espacio en el 
que la sociedad burguesa se expande y triunfa, a 
decir verdad más en teoría que en la práctica, las 
ideas del libre mercado interno e internacional (el 
librecambio). Pero también en este caso, Estado mí- 
nimo no quiere decir sociedad sin Estado o que se 

E NN 

f 
f 
$ 

í 
i 
f 
H 
| 

i 
Í 
i 
| 

EL FIN DEL ESTADO 183 

encamine a prescindir del Estado. La teoría del Es- 
tado mínimo no coincide con alguna de las formas 
que asume en el mismo siglo el anarquismo. Un 
libro que ha tenido gran éxito en estos años, tanto 
así que ha sido comparado con el Ensayo sobre la 
libertad de John Stuart Mill (1859), Anarquía, Estado y 
utopía, de Robert Nozick [1974],* se ha propuesto 
como objetivo fundamental defender el Estado mí- 
nimo sea contra la negación anarquista del Estado, 
sea contra el Estado de justicia, en particular contra 
las tesis, también ellas muy debatidas, de John Rawls 
[19713, argumentando amplia y sutilmente en favor 
dela tesis de que “el Estado mínimo es el Estado más 
extenso que se pueda justificar” [Nozick, 1974, trad. 
it., p. 2901, 
Una variante de la teoría del Estado mínimo, ve- 

cina de la teoría del fin del Estado, es la teoría 
anglosajona del guild-socialism que ha producido 
una verdadera y propia teoría del Estado pluralista, 
basado en la distinción entre descentralización fun- 
cional o de los grupos y descentralización territorial, 
y en la tesis de que el Estado deba restringir su 
función a la de coordinador supremo de los grupos 
funcionales, económicos y culturales. La Declaración 
de los derechos sociales de Georges Gurvitch [1944] 
puede ser considerada como un manifiesto del plu- 
ralismo jurídico y social, que tiene lejanos orígenes 
proudhonianos: el individuo no debe ser tomado en 
consideración como ente abstracto, sino como pro- 
ductor, consumidor, ciudadano; a toda actividad 
debe corresponder alguna asociación funcional y el 
Estado en cuanto ente suprafuncional debe tener 
tareas de coordinación, no de dominio. 

*De próxima publicación en el Fondo de Cultura Económica. 

| 
1 

i 



184 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

El Estado como mal no necesario 

¿Y si el Estado fuese un mal y por añadidura no 

necesario? La respuesta afirmativa a esta pregunta 

ha dado vida a las diversas teorías del fin del Estado, 

Conviene señalar que en todas estas teorías el Es- 

tado siempre es considerado como el detentador del 

monopolio de la fuerza y en consecuencia como la 

potencia que, única sobre un territorio determi- 

nado, tiene los medios para constreñir a los répro- 

bos y recalcitrantes recurriendo en última instancia 

a la coerción. Así pues, fin del Estado quiere decir 

nacimiento de una sociedad que puede sobrevivir y 

prosperar sin-necesidad de un aparato coercitivo. 

Dicho de otro modo: más allá del estado mínimo 

quese ha liberado primero del monopolio del poder 

ideológico, permitiendo el desarrollo de las más 

diversas creencias religiosas y opiniones políticas; 

luego, del monopolio del poder económico, permi- 

tiendo la posesión libre y la trasmisión libre de los 

bienes; está como último término de la emancipa- 

ción del no-Estado frente al Estado, la sociedad sin 

Estado, que se ha liberado de la necesidad del poder 

coactivo. El ideal de la sociedad sin Estado es un 

ideal universalista: la república de los sabios, pen- 

sada por los estoicos, que por lo demás consideraba 

necesario el Estado para el vulgo, o la vida monacal, 

que no desecha, cuando sea necesaria, la protección 

de los poderosos de este mundo, pueden ser inter- 

pretadas como imágenes de una sociedad sin Es- 

tado; mas ellas por sí solas no prueban su practica- 

bilidad. 
La mas popular de las teorías que sostienen la 

practicabilidad e incluso el advenimiento necesario 

de una sociedad sin Estado es la marxista, o mejor 

EL FIN DEL ESTADO 185 

dicho engelsiana, con base en un razonamiento que 
reducido a sus mínimos términos puede ser ex- 
puesto de la siguiente manera: el Estado nació de la 
división de la sociedad en clases contrapuestas como 
consecuencia de la división del trabajo, con el objeto 
de permitir el dominio de la clase que está arriba 
sobre la clase que está abajo; cuando después de la 
conquista del poder de parte de la clase universal (la 
dictadura del proletariado) caiga la sociedad divi- 
dida en clases, también se disipará la necesidad del 
Estado; el Estado se extinguirá, perecerá de muerte 
natural, porque ya no será necesario. Esta teoría es 
quizá la más ingeniosa entre las que defienden el 
ideal de la sociedad sin Estado, pero no es menos 
discutible, porque tanto la premisa mayor del silo- 
gismo (el Estado es un instrumento de dominio de 
clase) como la premisa menor (la clase universal está 
destinada a destruir la sociedad de clases) no han 
resistido el formidable argumento que son, como 
diría Hegel, las “duras réplicas de la historia”. 

Ciertamente la teoría marx-engelsiana de la ter- 
minación del Estado es la más popular, pero no es la 
única. Indicaremos, sin alguna pretensión de ser 
exhaustivos, por lo menos otras tres. Ante todo está, 
antigua y siempre renaciente, la aspiración a una 
sociedad sin Estado de origen religioso, común a 
muchas sectas heréticas cristianas que, predicando 
el regreso a las fuentes evangélicas, a una religión de 
la no violencia y de la fraternidad universal, recha- 
zan la obediencia a las leyes del Estado, no le reco- 
nocen las dos funciones esenciales, la milicia y los 
tribunales; además de ello consideran que una co- 
munidad que viva de acuerdo a los preceptos evan- 
gélicos no tenga necesidad de las instituciones polí- 
ticas. En el extremo opuesto el ideal del fin de la 



186 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

sociedad política y de la clase política que abusiva: 
mente se beneficia de ella ha sido predicado por una 
concepción que hoy se llamaría tecnocrática del Eş- 
tado, como la expuesta por Saint-Simon de acuerdo 
con el cual en la sociedad industrial en la que los 
protagonistas ya no son los guerreros y los juristas, 
sino los científicos y los productores, ya no habrá 
necesidad de la “espada de César”. Este ideal tecno- 
crático en Saint-Simon es acompañado por una 
fuerte inspiración religiosa (el nouveau christianisme); 
como sugiriendo que este salto fuera de la historia 
que es la sociedad sin Estado no sea concebible pres- 
cindiendo de una idea mesiánica. Al mismo tiempo 
el modelo tecnocrático ha ejercido una fuerte in- 
fluencia en algunos teóricos marxistas. Piénsese en 
lo que ha sido definido le rêve mathématique, de Bu- 
charin, manifestado claramente en algunas afirma- 
ciones del ABC del comunismo, según el cual, al llegar 
la revolución “la dirección central [en el ordena- 
miento social comunista] será confiada a varios ofi- 
ciales de contabilidad y oficiales de estadística” [Bu- 
charin y Preobrazhensky, 1919, trad. it., p. 66]. 
En fin, el ideal de la sociedad sin Estado ha dado 

origen a una verdadera y propia corriente de pen- 
samiento político y a varios movimientos corres- 
pondientes que desde finales del siglo xvi hasta 
hoy no han dejado de alimentar el debate político y 
realizar acciones de acuerdo con los ideales pro- 
pugnados: el anarquismo. Llevando a sus últimas 
consecuencias el ideal de la liberación del hombre 
de toda forma de autoridad religiosa, política y eco- 
nómica, y viendo en el Estado el máximo instru- 
mento de la opresión del hombre sobre el hombre, 
el anarquismo imagina una sociedad sin Estado ni 
leyes, basada en la espontánea y voluntaria coopera- 

EL FIN DEL ESTADO 187 

ción de los individuos asociados, libres e iguales 
entre sí. Aunque diversos, sea por los presupuestos 
filosóficos, sea por la preferencia de algún medio 
¿persuasión o violencia?—, sea por las reformas 
económicas y políticas de las que son promotores, 
los movimientos anarquistas representan el ideal 
recurrente de una sociedad sin opresores ni opri- 
midos. Más que una convición religiosa o en supues- 

tas teorías científicas, se basan en una concepción 
optimista del hombre, diametralmente opuesta a 
aquella que invoca al Estado fuerte para domar a la 

“bestia salvaje”. 



IV. DEMOCRACIA 
Y DICTADURA 

1. La DEMOCRACIA EN LA TEORÍA DE LAS FORMAS 
DE GOBIERNO 

Desne la época clásica hasta hoy el término “demo- 
cracia” siempre ha sido empleado para designar 
una de las formas de gobierno, o sea, una de las 
diversas maneras bajo las que puede ejercerse el 
poder político. Específicamente designa la forma de 
gobierno en la que el poder político es ejercido por 
el pueblo. En la historia del pensamiento político el 
lugar en el que se ubica la discusión en torno a la 
opinión, los caracteres, las ventajas y defectos de la de- 
mocracia es la teoría y la tipología de las formas 
de gobierno. Por tanto cualquier discurso sobre la 
democracia no puede dejar de determinar las rela- 
ciones entre la democracia y las otras formas de 
gobierno, porque sólo así se puede definir su carác- 
ter específico. En otras palabras: debido a que el 
concepto de democracia pertenece a un sistema de 
conceptos, que constituye la teoría de las formas 
de gobierno, tal concepto no puede ser comprendi- 
do en su naturaleza específica si no en relación con 
otros conceptos del sistema, de los que delimita la 
extensión, siendo a su vez determinado por ellos. 
Considerar al concepto de democracia como parte 
de un sistema más amplio de conceptos permite 
dividir el análisis siguiendo los diferentes usos en los 
cuales la teoría de las formas de gobierno ha sido de vez 

188 

TEORÍA DE LAS FORMAS DE GOBIERNO 189 

en vez, o al mismo tiempo, según los diversos autores, 

utilizada. Estos usos son los tres siguientes: descrip- 

tivo (o sistemático), prescriptivo (o axiológico) e his- 
tórico. En su uso descriptivo o sistemático, una teo- 
ría de las formas de gobierno se resuelve en la clasi- 
ficación y por consiguiente en la tipología de las 
formas de gobierno que históricamente han exis- 
tido, realizada con base en la determinación de lo 
que las une y de lo que las distingue, en una opera- 

ción que no es diferente de la del botánico que 
dasifica plantas o del zoólogo que clasifica animales. 
En su uso prescriptivo o axiológico, una teoría de las 
formas de gobierno implica una serie de juicios de 
valor con base en los cuales las diversas constitucio- 
nes no sólo son alineadas una al lado de otra, sino 

dispuestas de acuerdo con un orden de preferencia, 
según si una es juzgada buena y otra mala, una 

óptima y otra pésima, una mejor o menos mala que 

otra y así sucesivamente. En fin, se puede hablar de 
uso histórico de una teoría de las formas de go- 
bierno cuando nos servimos de ella no sólo para cla- 
sificar las diversas constituciones, no sólo para re- 
comendar una en lugar de otra, sino también para 

describir los diversos momentos sucesivos del desa- 
rrollo histórico considerado como un paso obligado 
de una forma a otra. Cuando el uso prescriptivo y el . 

uso histórico se vinculan, como sucede frecuente- 
mente, la descripción de las diversas fases históricas 
se resuelve en una teoría del progreso o del regreso 

según si la forma mejor esté al final o ab principio 

del ciclo. 
Partiendo de esta premisa dedicaremos la pri- 

mera parte del escrito a presentar las diferentes 

maneras bajo las cuales la democracia ha sido ubi- 
cada en las tipologías históricamente más relevantes 



190 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

(82), tomando en cuenta en segundo lugar las diver- 
sas y opuestas evaluaciones a las que ha sido some- 
tida, en diversos tiempos y en los diferentes autores 
($3), dando finalmente algunas indicaciones sobre 
el lugar que se le ha asignado en algunas de las 
principales filosofías de la historia que han señalado 
las etapas del movimiento histórico con base en el 
paso de una forma de gobierno a otra. Es superfluo 
advertir que los tres usos jamás están completa- 
mente separados y que con frecuencia la misma 
tipología los contiene interrelacionados; para dar 
un ejemplo clásico, la famosa teoría de las formas de 
gobierno contenida en el octavo libro de la República 
de Platón es una descripción de las características 
específicas de las diversas constituciones que al 
mismo tiempo las alinea en un orden jerárquico, de 
la mejor a la peor, que a su vez coincide con una 
colocación cronológica, de la más antigua a la más 
reciente. 
Después de esta primera parte, en la que la demo- 

cracia aparece como un elemento del sistema con: 
ceptual, la segunda será dedicada al análisis de la 
democracia en sus diversas interpretaciones y reali- 
zaciones históricas: en particular a las distinciones 
entre democracia de los antiguos y de los modernos 
($5), entre democracia representativa y directa ($6) 
entre democracia política y social ($7), entre demo- 
cracia formal y sustancial ($8). A estas diversas for- 
mas de democracia corresponderán, en la tercera 
parte, las diversas interpretaciones de la dictadura: 
en particular la dictadura de los antiguos (89) a la 
que se contrapone la dictadura moderna ($10), es- 
pecialmente la dictadura revolucionaria ($1D. 

EL USO DESCRIPTIVO 191 

2. EL USO DESCRIPTIVO 

Con respecto a su significado descriptivo, la demo- 

cracia es, según la tradición de los clásicos, una de las 

tres posibles formas de gobierno en la tipología en la 

que las diversas formas de gobierno son clasificadas 

con base en el diverso número de gobernantes; en 

particular, es la forma de gobierno en la que el 
poder es ejercido por todo el pueblo, o por el mayor 

número, O por muchos, y en cuanto tal se distingue 

de la monarquía y de la aristocracia en las que el 
poder es ejercido, respectivamente, por uno o por 
pocos. Platón en el Político introduce la famosa tri- 
partición de esta forma: 

¿No es para nosotros la monarquía una de las formas 
de poder político? —sí-- y creo que después de la mo- 
narquía se podría colocar el dominio de pocos -¿cómo 
no? ¿No es quizá la tercera forma de Constitución el 
poder de la multitud, y no fue llamado con el nombre 
de “democracia”? (291 d}. 

La distinción de las formas de gobierno con base en 
el número de los gobernantes es retomada por Aris- 
tóteles con estas palabras: “Es necesario que el 
poder soberano sea ejercido por uno solo, por pocos 
opor muchos” [Política, 1279 a]. Aristóteles coloca al 
lado de la clasificación con respecto al número de 
gobernantes la ordenación referente al diverso 
modo de gobernar, por el bien común o por el bien 
propio de quien gobierna, de donde deriva la dis- 
tinción entre formas buenas y formas malas. Aristó- 
teles pone el término “democracia” en las formas 
malas, mientras la forma buena es denominada con 
el término general que significa constitución, “poli- 
teia”. En el tercero de los textos fundamentales de la 

1 
; 
1 i 



182 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

Sevilla, Sententiae, 11, 47, en Migne, Patrologia latina, 

¿xxxru, col. 717). 

Cuando la sociedad civil, bajo forma de sociedad 

de libre mercado muestra la pretensión de restrin- 

gir los poderes del Estado al mínimo indispensable, 

el Estado como mal necesario asume la figura del 

Estado mínimo, figura que se vuelve el denomina- 

dor común de las mayores expresiones del pensa- 

miento liberal. Para Adam Smith, el Estado debe 
limitarse a ver por la defensa externa y el orden 
interno, además de la ejecución de trabajos públi- 

cos. Nadie más incisivo que Thomas Paine mani- 

festó la necesidad de la que nace la idea del Estado 

mínimo. Precisamente al inicio de Common Sense 

escribe: 

La sociedad es producto de nuestras necesidades y el 

gobierno de nuestra maldad; la primera promueve 

nuestra felicidad positivamente uniendo nuestros afec- 

tos, el segundo negativamente frenando nuestros vicios. 

Una anima las relaciones, otro crea las distinciones: la 

primera protege, el segundo castiga. Bajo cualquier 

condición la sociedad es una bendición; el gobierno, 

aun en su forma mejor, no es más que un mal necesa- 
rio, en su peor forma es insoportable {1776, trad. it., 

p. 691. 

De Wilhelm von Humboldt a Benjamin Constant, 
de John Stuart Mill a Herbert Spencer, la teoría de 
que el Estado para ser un buen Estado debe gober- 
nar lo menos posible domina todo el espacio en el 
que la sociedad burguesa se expande y triunfa, a 
decir verdad más en teoría que en la práctica, las 
ideas del libre mercado interno e internacional (el 

librecambio). Pero también en este caso, Estado mí- 

nimo no quiere decir sociedad sin Estado o que se 

ER d 

| 

l 

EL FIN DEL ESTADO 183 

encamine a prescindir del Estado. La teoría del Es». 
tado mínimo no coincide con alguna de las formas 
que asume en el mismo siglo el anarquismo. Un 
libro que ha tenido gran éxito en estos años, tanto 
así que ha sido comparado con el Ensayo sobre la 
libertad de John Stuart Mill (1859), Anarquia, Estado y 
utopía, de Robert Nozick (1974],* se ha propuesto 
como objetivo fundamental defender el Estado mí- 
nimo sea contra la negación anarquista del Estado, 
sea contra el Estado de justicia, en particular contra 
las tesis, también ellas muy debatidas, de John Rawls 
[197 1), argumentando amplia y sutilmente en favor 
dela tesis de que “el Estado mínimo es el Estado más 
extenso que se pueda justificar” [Nozick, 1974, trad. 
it, p. 2901, 
Una variante de la teoría del Estado mínimo, ve- 

cina de la teoría del fin del Estado, es la teoría 
anglosajona del guild-socialism que ha producido 
una verdadera y propia teoría del Estado pluralista, 
basado en la distinción entre descentralización fun- 
cional o de los grupos y descentralización territorial, 
y en la tesis de que el Estado deba restringir su 
función a la de coordinador supremo de los grupos 
funcionales, económicos y culturales. La Declaración 
de los derechos sociales de Georges Gurvitch [1944] 
puede ser considerada como un manifiesto del plu- 
ralismo jurídico y social, que tiene lejanos orígenes 
proudhonianos: el individuo no debe ser tomado en 
consideración como ente abstracto, sino como pro- 
ductor, consumidor, ciudadano; a toda actividad 
debe corresponder alguna asociación funcional y el 
Estado en cuanto ente suprafuncional debe tener 
tareas de coordinación, no de dominio. 

*De próxima publicación en el Fondo de Cultura Económica. 

i 
A 



184 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

El Estado como mal no necesario 

¿Y si el Estado fuese un mal y por añadidura no 
necesario? La respuesta afirmativa a esta pregunta 
ha dado vida a las diversas teorías del fin del Estado. 
Conviene señalar que en todas estas teorías el Es- 
tado siempre es considerado como el detentador del 
monopolio de la fuerza y en consecuencia como la 
potencia que, única sobre un territorio determi- 
nado, tiene los medios para constreñir a los répro- 
bos y recalcitrantes recurriendo en última instancia 
a la coerción. Así pues, fin del Estado quiere decir 
nacimiento de una sociedad que puede sobrevivir y 
prosperar sin:necesidad de un aparato coercitivo. 
Dicho de otro modo: más allá del estado mínimo 
que se ha liberado primero del monopolio del poder 
ideológico, permitiendo el desarrollo de las más 
diversas creencias religiosas y opiniones políticas; 
luego, del monopolio del poder económico, permi- 
tiendo la posesión libre y la trasmisión libre de los 
bienes; está como último término de la emancipa- 
ción del no-Estado frente al Estado, la sociedad sin 
Estado, que se ha liberado de la necesidad del poder 
coactivo. El ideal de la sociedad sin Estado es un 
ideal universalista: la república de los sabios, pen- 

sada por los estoicos, que por lo demás consideraba 
necesario el Estado para el vulgo, o la vida monacal, 
que no desecha, cuando sea necesaria, la protección 
de los poderosos de este mundo, pueden ser inter- 
pretadas como imágenes de una sociedad sin Es- 
tado; mas ellas por sí solas no prueban su practica- 
bilidad. 

La mas popular de las teorías que sostienen la 
practicabilidad e incluso el advenimiento necesario 
de una sociedad sin Estado es la marxista, o mejor 

EL FIN DEL ESTADO 185 

dicho engelsiana, con base en un razonamiento que 
reducido a sus mínimos términos puede ser ex- 
puesto de la siguiente manera: el Estado nació de la 
división de la sociedad en clases contrapuestas como 
consecuencia de la división del trabajo, con el objeto 
de permitir el dominio de la clase que está arriba 
sobre la clase que está abajo; cuando después de la 
conquista del poder de parte de la clase universal (la 
dictadura del proletariado) caiga la sociedad divi- 
dida en clases, también se disipará la necesidad del 
Estado; el Estado se extinguirá, perecerá de muerte 

natural, porque ya no será necesario. Esta teoría es 
quizá la más ingeniosa entre las que defienden el 
ideal de la sociedad sin Estado, pero no es menos 
discutible, porque tanto la premisa mayor del silo- 
gismo (el Estado es un instrumento de dominio de 
clase) como la premisa menor (la clase universal está 
destinada a destruir la sociedad de clases) no han 
resistido el formidable argumento que son, como 
diría Hegel, las “duras réplicas de la historia”. 

Ciertamente la teoría marx-engelsiana de la ter- 
minación del Estado es la más popular, pero no es la 
única. Indicaremos, sin alguna pretensión de ser 
exhaustivos, por lo menos otras tres. Ante todo está, 
antigua y siempre renaciente, la aspiración a una 
sociedad sin Estado de origen religioso, común a 
muchas sectas heréticas cristianas que, predicando 
el regreso a las fuentes evangélicas, a una religión de 
la no violencia y de la fraternidad universal, recha- 
zan la obediencia a las leyes del Estado, no le reco- 
nocen las dos funciones esenciales, la milicia y los 
tribunales; además de ello consideran que una co- 
munidad que viva de acuerdo a los preceptos evan- 
gélicos no tenga necesidad de las instituciones polí- 
ticas. En el extremo opuesto el ideal del fin de la 



186 ESTADO, PODER Y GOBIERNO 

sociedad política y de la clase política que abusiva- 
mente se beneficia de ella ha sido predicado por una 
concepción que hoy se llamaría tecnocrática del Es- 
tado, como la expuesta por Saint-Simon de acuerdo 
con el cual en la sociedad industrial en la que los 
protagonistas ya no son los guerreros y los juristas, 
sino los científicos y los productores, ya no habrá 
necesidad de la “espada de César”. Este ideal tecno- 
crático en Saint-Simon es acompañado por una 
fuerte inspiración religiosa (el nouveau christianisme), 
como sugiriendo que este salto fuera de la historia 
que es la sociedad sin Estado no sea concebible pres- 
cindiendo de una idea mesiánica, Al mismo tiempo 
el modelo tecnocrático ha ejercido una fuerte in- 
fluencia en algunos teóricos marxistas. Piénsese en 
lo que ha sido definido le réve mathématique, de Bu- 
charin, manifestado claramente en algunas afirma- 
ciones del ABC del comunismo, según el cual, al llegar 
la revolución “la dirección central [en el ordena- 
miento social comunista] será confiada a varios ofi- 
ciales de contabilidad y oficiales de estadística” [Bu- 
charin y Preobrazhensky, 1919, trad. it., p. 66]. 
En fin, el ideal de la sociedad sin Estado ha dado 

origen a una verdadera y propia corriente de pen- 
samiento político y a varios movimientos corres- 
pondientes que desde finales del siglo xvu hasta 
hoy no han dejado de alimentar el debate político y 
realizar acciones de acuerdo con los ideales pro- 
pugnados: el anarquismo, Llevando a sus últimas 
consecuencias el ideal de la liberación del hombre 
de toda forma de autoridad religiosa, política y eco- 
nómica, y viendo en el Estado el máximo instru- 
mento de la opresión del hombre sobre el hombre, 
el anarquismo imagina una sociedad sin Estado ni 
leyes, basada en la espontánea y voluntaria coopera- 

| | 

i 
l 
| 
fl 
$ l 

EL FIN DEL ESTADO 187 

ción de los individuos asociados, libres e iguales 
entre sí. Aunque diversos, sea por los presupuestos 

filosóficos, sea por la preferencia de algún medio 
—¿persuasión o violencia?—, sea por las reformas 
económicas y políticas de las que son promotores, 

los movimientos anarquistas representan el ideal 

recurrente de una sociedad sin opresores ni opri- 

midos. Más que una convición religiosa o en supues- 
tas teorías científicas, se basan en una concepción 
optimista del hombre, diametralmente opuesta a 

aquella que invoca al Estado fuerte para domar a la 

“bestia salvaje”. 



IV. DEMOCRACIA 
Y DICTADURA 

1. La DEMOCRACIA EN LA TEORÍA DE LAS FORMAS 
DE GOBIERNO 

Despg la época clásica hasta hoy el término “demo- 
cracia” siempre ha sido empleado para designar 
una de las formas de gobierno, o sea, una de las 
diversas maneras bajo las que puede ejercerse el 
poder político. Específicamente designa la forma de 
gobierno en la que el poder político es ejercido por 
el pueblo. En la historia del pensamiento político el 
lugar en el que se ubica la discusión en torno a la 
Opinión, los caracteres, las ventajas y defectos de la de- 
mocracia es la teoría y la tipología de las formas 
de gobierno. Por tanto cualquier discurso sobre la 
democracia no puede dejar de determinar las rela- 
ciones entre la democracia y las otras formas de 
gobierno, porque sólo así se puede definir su carác- 
ter específico. En otras palabras: debido a que el 
concepto de democracia pertenece a un sistema de 
conceptos, que constituye la teoría de las formas 
de gobierno, tal concepto no puede ser comprendi- 
do en su naturaleza específica si no en relación con 
otros conceptos del sistema, de los que delimita la 
extensión, siendo a su vez determinado por ellos. 
Considerar al concepto de democracia como parte 
de un sistema más amplio de conceptos permite 
dividir el análisis siguiendo los diferentes usos en los 
cuales la teoría de las formas de gobierno ha sido de vez 

188 

TEORÍA DE LAS FORMAS DE GOBIERNO 189 

en vez, o al mismo tiempo, según los diversos autores, 

utilizada. Estos usos son los tres siguientes: descrip- 

tivo (o sistemático), prescriptivo (o axiológico) e his- 

tórico. En su uso descriptivo o sistemático, una teo- 

ría de las formas de gobierno se resuelve en la clasi- 
ficación y por consiguiente en la tipología de las 
formas de gobierno que históricamente han exis- 

tido, realizada con base en la determinación de lo 
que las une y de lo que las distingue, en una opera- 
ción que no es diferente de la del botánico que 

dasifica plantas o del zoólogo que clasifica animales. 

En su uso prescriptivo o axiológico, una teoría de las 
formas de gobierno implica una serie de juicios de 
valor con base en los cuales las diversas constitucio- 

nes no sólo son alineadas una al lado de otra, sino 

dispuestas de acuerdo con un orden de preferencia, 

según si una es juzgada buena y otra mala, una 

óptima y otra pésima, una mejor o menos mala que 

otra y así sucesivamente. En fin, se puede hablar de 
uso histórico de una teoría de las formas de go- 
bierno cuando nos servimos de ella no sólo para cla- 
sificar las diversas constituciones, no sólo para re- 

comendar una en lugar de otra, sino también para 
describir los diversos momentos sucesivos del desa- 

rrollo histórico considerado como un paso obligado 

de una forma a otra. Cuando el uso prescriptivo y el . 

uso histórico se vinculan, como sucede frecuente- 
mente, la descripción de las diversas fases históricas 
se resuelve en una teoría del progreso o del regreso 

según si la forma mejor esté al final o ab principio 

del ciclo, 
Partiendo de esta premisa dedicaremos la pri- 

mera parte del escrito a presentar las diferentes 

maneras bajo las cuales la democracia ha sido ubi- 

cada en las tipologías históricamente más relevantes 



190 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

($2), tomando en cuenta en segundo lugar las diver- 
sas y opuestas evaluaciones a las que ha sido some- 
tida, en diversos tiempos y en los diferentes autores 
(83), dando finalmente algunas indicaciones sobre 
el lugar que se le ha asignado en algunas de las 
principales filosofías de la historia que han señalado 
las etapas del movimiento histórico con base en el 
paso de una forma de gobierno a otra. Es superfluo 
advertir que los tres usos jamás están completa- 
mente separados y que con frecuencia la misma 
tipología los contiene interrelacionados; para dar 
un ejemplo clásico, la famosa teoría de las formas de gobierno contenida en el octavo libro de la República 
de Platón es una descripción de las características 
específicas de las diversas constituciones que al 
mismo tiempo las alinea en un orden jerárquico, de 
la mejor a la peor, que a su vez coincide con una 
colocación cronológica, de la más antigua a la más 
reciente. 
Después de esta primera parte, en la que la demo- 

cracia aparece como un elemento del sistema con: 
ceptual, la segunda será dedicada al análisis de la 
democracia en sus diversas interpretaciones y reali- 
zaciones históricas: en particular a las distinciones 
entré democracia de los antiguos y de los modernos 
(85), entre democracia representativa y directa ($6) 
entre democracia política y social ($7), entre demo- 
cracia formal y sustancial ($8). A estas diversas for- 
mas de democracia corresponderán, en la tercera 
parte, las diversas interpretaciones de la dictadura: 
en particular la dictadura de los antiguos ($9) a la 
que se contrapone la dictadura moderna ($10), es- 
pecialmente la dictadura revolucionaria (§11). 

EL USO DESCRIPTIVO 191 

2. EL USO DESCRIPTIVO 

Con respecto a su significado descriptivo, la demo- 

cracia es, según la tradición de los clásicos, una de las 

tres posibles formas de gobierno en la tipología en la 
que las diversas formas de gobierno son clasificadas 
con base en el diverso número de gobernantes; en 
particular, es la forma de gobierno en la que el 
poder es ejercido por todo el pueblo, o por el mayor 
número, o por muchos, y en cuanto tal se distingue 
de la monarquía y de la aristocracia en las que el 
poder es ejercido, respectivamente, por uno o por 
pocos. Platón en el Político introduce la famosa tri- 
partición de esta forma: 

¿No es para nosotros la monarquía una de las formas 
de poder político? -sí- y creo que después de la mo- 
narquía se podría colocar el dominio de pocos - ¿cómo 
no? ¿No es quizá la tercera forma de Constitución el 
poder de la multitud, y no fue llamado con el nombre 
de “democracia”? {291 d}. 

La distinción de las formas de gobierno con base en 
el número de los gobernantes es retomada por Aris- 
tóteles con estas palabras: “Es necesario que el 
poder soberano sea ejercido por uno solo, por pocos 
opor muchos” [Política, 1279 a]. Aristóteles coloca al 
lado de la clasificación con respecto al número de 
gobernantes la ordenación referente al diverso 
modo de gobernar, por el bien común o por el bien 
propio de quien gobierna, de donde deriva la dis- 
tinción entre formas buenas y formas malas. Aristó- 
teles pone el término “democracia” en las formas 
malas, mientras la forma buena es denominada con 
el término general que significa constitución, “poli- 
teia”. En el tercero de los textos fundamentales de la 



192 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

tradición clásica, el libro sexto de las Historias de 
Polibio, la teoría de las formas de gobierno inicia 
con estas palabras: “La mayor parte de quienes han 
tratado de estos argumentos nos enseñan que exis- 
ten tres formas de gobierno llamadas respectiva- 
mente reino, aristocracia y democracia” [vr, 3]. El 
término “democracia” vuelve a designar el gobierno 
de muchos, es su forma buena; Polibio asigna a la 
forma mala el término “oclocracia”. Queda el hecho 
de que en una tipología, como la clásica, que distin- 
gue las diversas constituciones ante todo con base en 
el criterio del número de gobernantes, de cualquier 
manera hay una forma de gobierno, llámese demo- 
cracia o de otro modo, que está caracterizada frente 
a las otras por'ser el gobierno de muchos con res- 
pecto a pocos, o de los muchos respecto a los menos, 
o de la mayoría respecto a la minoría o a un grupo 
restringido de personas (o incluso de uno solo), y 
que por tanto el concepto de democracia ha llegado, 
en la tradición de los antiguos, sin interrupción 
hasta nosotros, extremadamente simple y cons- 
tante. Para citar solamente a algunos de los clásicos 
de la filosofía política, este significado de democra- 
cia vinculado a la tripartición de las formas de go- 
bierno en referencia al número se encuentra en el 
Defensor pacis de Marsilio de Padora, en los Discursos 
sobre la primera década de Maquiavelo, en el De la 
república de Bodin, en las obras políticas de Hobbes, 
Spinoza, Locke, Vico y con particular referencia no 
a la titularidad sino al ejercicio del poder soberano 
en el Contrato social de Rousseau. 
A pesar de la preponderancia de la tripartición, a 

veces ésta ha sido sustituida por una bipartición. Tal 
sustitución se ha dado por dos operaciones diferen- 
tes: o reagrupando la democracia y la aristocracia en 

EL USO DESCRIPTIVO 193 

una sola especie contrapuesta a la especie monar- 
quía; o reagrupando en una sola especie la monar- 
quía y la aristocracia contraponiéndola a la especie 
democracia. La primera recomposición es la reali- 
zada por Maquiavelo en el Príncipe, donde se lee 
precisamente en los primeros renglones: “Todos los 
Estados, todos los dominios que tuvieron y tienen 
mando sobre los hombres, fueron y son repúblicas o 
principados” [1513, ed. 1977, p. 51. La segunda es la 
que terminó por prevalecer en la teoría política 
contemporánea, donde la tripartición clásica es sus- 
tituida en donde sea por la distinción primaria y 
fundamental entre democracia y autocracia. Uno 
de los autores que más contribuyó a difundir y con- 
solidar esta distinción fue Kelsen, quien en la Teoría 
general del derecho y del Estado 1945], después de 
haber señalado que la tripartición tradicional con 
base en el número es superficial, adopta otro crite- 
rio de distinción, la mayor o menor libertad política 
y concluye que “entonces es más correcto distinguir, 
en vez de tres, dos tipos de constituciones: democra- 
cia y autocracia” (trad. it., p. 289). La distinción 
maquiaveliana (retomada por Montesquieu, quien 
por lo demás regresa a la tripartición, agregando a 
la monarquía y a la república como tercera forma de 
despotismo) continúa basándose en el criterio del 
número, aunque está dominada por la idea de que 
la distinción esencial sea entre el gobierno de uno 
(que es y no puede dejar de ser una persona física) y 
el gobierno de una asamblea (que es y no puede 
dejar de ser una persona jurídica, sea ésta una 
asamblea de notables o de representantes del pue- 
blo), y por consiguiente democracia y aristocracia 
pueden ser consideradas como una sola especie bajo 
el nombre global de república (que efectivamente 



194 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

puede ser democrática o aristocrática). La distinción 
entre democracia y autocracia está basada en un 
criterio completamente diferente, a su vez en la 
observación de que el poder o asciende de abajo 
hacia arriba o desciende de arriba hacia abajo. Para 
justificarla, Kelsen utiliza la distinción entre auto- 
nomía y heteronomía: son democráticas las formas 
de gobierno en las que las leyes son hechas por 
aquellos a quienes se dirigen (y precisamente son 
normas autónomas), son autocráticas las formas de 
gobierno en las cuales quienes hacen las leyes son 
diferentes de aquellos a los que están destinadas (y 
son precisamente normas heterónomas). Mientras 
la clasificación que vio la luz con el nacimiento del 
Estado moderno absorbió la democracia en el con- 
cepto más general de república, la clasificación más 
difundida en la teoría política contemporánea ab- 
sorbe tanto a la monarquía como a la aristocracia en 
el concepto más general de autocracia, y da una 
importancia especial a la democracia al considerarla 
como uno de los dos polos en los que convergen, si 
bien en diversa medida y jamás completamente, 
todas las constituciones existentes. 

3. EL USO PRESCRIPTIVO 

Por lo que hace al significado prescriptivo, la demo- 
cracia puede ser considerada, como por lo demás 
todas las otras formas de gobierno, con signo posi- 
tivo o negativo, es decir, como forma buena y por 
consiguiente para ser exaltada y recomendada, o 
como una forma mala y en consecuencia para criti- 
car y desaconsejar. Toda la historia del pensamiento 
político está recorrida por la disputa en torno a la 
mejor forma de gobierno: dentro de esta disputa 

EL USO PRESCRIPTIVO 195 

uno de los temas recurrentes es el argumento en pro 
o en contra de la democracia. 

Se puede hacer comenzar esta disputa en la discu- 
sión referida por Herodoto [Historias, 11, $$ 80-821 
entre tres personajes persas, Otanes, Megabyzo y 
Darío, sobre la mejor forma de gobiernoque debía 
ser instaurada en Persia después de la muerte de 
Cambises; cada cual defiende una de las tres formas 
clásicas y refuta las otras dos. El defensor de la 
democracia, Otanes, después de haber criticado al 
gobierno monárquico porque el monarca “puede 
hacer lo que quiera, sin rendir cuentas a nadie” 
llama al gobierno popular con “el más bello de los 
nombres: igualdad de derechos”, y lo define como 
aquel en el que “el gobierno tiene que rendir cuen- 
tas y todas las decisiones son tomadas en común”. 
En contraste, tanto el defensor de la aristocracia, 
Megabyzo, como el defensor de la monarquía, Da- 
río, cumplen la tarea de esgrimir argumentos para 
demostrar que el gobierno popular es una forma 
mala. Para el primero “nada hay más necio e inso- 
lente que una multitud inútil”, de manera que no es 
tolerable que “por huir de la prepotencia de un 
tirano, deban caer en la insolencia de un pueblo 
desenfrenado”. Para el segundo, “cuando el pueblo 
gobierna, es imposible que no nazca la corrupción 
en la esfera pública, lo cual no origina enemistades, 
sino sólidas amistades entre los malvados”. En esta 
disputa que habría tenido lugar en la segunda mitad 
del siglo vı a.c. y es descrita en un texto del siglo 
siguiente, algunos argumentos en pro y en contra 
de la democracia están presentados y fijados de una 
vez y para siempre. En el pensamiento griego el 
elogio y la condena se alteran. El elogio más célebre 
es el de Pericles en el discurso a los atenienses en 



196 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

homenaje a los primeros muertos de la guerra del 

Peloponeso: 

Tenemos una constitución que no sigue las leyes de las 

otras ciudades, sino que da ejemplo a las otras, y nues- 

tro gobierno se llama Democracia, porque está regido 

de manera que los derechos civiles no esperen a pocas 

personas, sino a la mayoría: frente alaley, por lo quese 

refiere a los intereses privados, todos tienen paridad; 

mientras que en lo que toca a las consideraciones pú- 
blicas en la administración del Estado, cada cual es 
preferido según se destaque en un campo determi- 

nado, no porque provenga de una clase social sino por 
lo que vale. Por lo que respecta a la pobreza, si al- 
guien puede hacer un bien a la ciudad, de ninguna 
manera es impedido por la oscuridad de su rango 

social. Nosotros vivimos libremente en las relaciones 

con la comunidad; y asimismo en los tratos y negocios 
que tenemos diariamente con nuestros vecinos, sin 

causarnos ira o saña que alguno se alegre de la fuerza o 

demasía que nos haya hecho, pues cuando ellos se 

gozan o alegran, nosotros guardamos una severidad 

honesta y disimulamos nuestro pesar y tristeza. Sin 

dañarnos ejercemos recíprocamente las relaciones 

privadas y en la vida pública sobre todo la reverencia 

nos impide violar las leyes, no tanto por temor al juez, 

cuanto por obedecerlas, principalmente las hechas.en 

favor de los que son injuriados, y aunque no lo sean, 

causan afrenta al que las infringe (Tucídides, Guerra, 

u, 376). 

En este fragmento, los argumentos por los cuales la 

democracia es considerada como una forma buena 

de gobierno son esencialmente los siguientes: no es 

un gobierno a favor de pocos sino de muchos; la ley 

es igual para todos, tanto para los ricos como para 

los pobres y por tanto es un gobierno de leyes, sean 

escritas o no escritas, y no de hombres; la libertad es 

EL USO PRESCRIPTIVO 197 

respetada así en la vida privada como en la vida 
pública, donde no vale la pertenencia a éste o aquel 
partido sino al mérito. En cambio en el octavo libro 
dela República de Platón se encuentra la más famosa 
condena. En él, la democracia es considerada y ana- 
Jíticamente descrita como una forma degenerada 
aunque no la forma más degenerada que es la tira- 
nía. Las cuatro formas degeneradas en referencia a 
la ciudad ideal son dispuestas en el siguiente orden 
de degradación sucesiva: timocracia, oligarquía, 
democracia y tiranía. Mientras la oligarquía es el 
gobierno de los ricos, la democracia no es el go- 
bierno del pueblo sino de los pobres contra los ricos. 
El principio de la democracia es la libertad, pero es 
una libertad que rápidamente se convierte en licen- 
cia por falta de frenos morales y políticos cual es la 
característica del hombre democrático, por el im- 
pulso del deseo desmedido de satisfacer necesidades 
superfluas por encima de las necesidades básicas, 
por la falta de respeto de las leyes y la condes- 
cendencia general a la subversión de toda autori- 
dad, por lo que el padre teme al hijo y “el maestro, 
por ejemplo, teme y adula a los alumnos y éstos ríen 
de aquéllos y de los pedagogos” [563 a]. Con Aristó- 
teles toma forma definitiva la distinción entre las 
tres constituciones buenas y las tres constituciones 
malas con base en el criterio de gobernar para el 
bien común o para el bien propio, que se volverá 
uno de los lugares comunes del pensamiento polí- 
tico posterior. En este sistema el gobierno de mu- 
chos aparece sea como forma buena, bajo el nombre 
de politeia, sea como forma mala, bajo el nombre de 
democracia. Al igual que Platón, Aristóteles define 
la democracia como gobierno de los pobres, y en 
consecuencia como gobierno de muchos por la sola 



198 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

razón de que los pobres generalmente son en todo 

Estado más numerosos que los ricos; pero el go- 
bierno de los pobres, así como el de los ricos, siem- 
pre es un gobierno en favor de una sola parte y por 
tanto, según la definición del buen gobierno con 
base en el criterio del bien común, es un gobierno 
corrupto. Con Polibio cambian los nombres, pero 
no la distribución de las formas de gobierno en tres 
buenas y tres malas: la democracia es la forma 
buena del gobierno popular en la que el pueblo 

“asume el cuidado de los intereses públicos”, la de- 

generación de la democracia, u oclocracia (gobierno 
de la plebe) es la forma mala en la que, 

la multitud, acostumbrada a consumir bienes ajenos y 

a vivir a costillas del prójimo, cuando tiene un jefe 
magnánimo que no puede aspirar a los cargos públicos 
por su pobreza, usa la violencia al tiempo que recurre a 
los asesinatos, exilios y división de tierras [Historias, 
vr, al 

La tipología de las formas de gobierno en su uso 
prescriptivo no solamente implica un juicio absoluto 
sobre la conveniencia o inconveniencia de tal o cual 

forma, sino también un juicio respecto a la mayor o 

menor bondad de una forma frente a otras. Bajo 

esta perspectiva la disputa en torno a la democracia 
no se refiere al tema de si la democracia es o no una 

forma buena o mala, sino que se extiende al tema de 

si sea mejor o peor que las otras, es decir, cuál sea su 

colocación en un ordenamiento axiológico (esto es 

según el valor) de las constituciones. En una tipolo- 
gía que no distingue las formas puras de las corrup- 

tas, las tesis posibles son tres: si la democracia es la 

mejor, es la peor o esté en medio, entre la mejor y la 
peor. Históricamente las tesis más frecuentes y rele- 

EL USO PRESCRIPTIVO 199 

vantes son las dos primeras, ya que la confrontación 
normalmente se presenta entre las dos formas ex- 
tremas que precisamente son la monarquía y la de- 
mocracia. En una tipología que distingue las consti- 
tuciones en su forma pura y en su forma corrupta, la 
comparación se vuelve mucho más compleja; efecti- 
vamente la democracia puede ser tanto la peor (o la 
mejor) de las formas buenas, como la mejor (o peor) 
de las formas malas, o bien puede ser al mismo 
tiempo la mejor (o la peor) de las formas buenas y la 
mejor (o la peor) de las formas malas. En el pensa- 
miento griego las tesis más frecuentes son dos: 
la platónica (en el Platón del Político), en la que la 
democracia es al mismo tiempo la peor de las buenas 
y la mejor de las malas (mientras al contrario la 
monarquía es la mejor de las buenas y la peor de las 
malas), con la consecuencia de que la diferencia 
entre democracia buena y democracia mala es mí- 
nima (mientras es máxima la diferencia entre mo- 
narquía y tiranía); la polibiana, de acuerdo con la 
cual la democracia se encuentra al final de la escala 
tanto de las formas buenas como de las malas, lo que 
quiere decir que es al mismo tiempo la peor de las 
buenas y la peor de las malas. En una tipología como 
la de la República platónica, que solamente conoce 
formas degeneradas, el problema axiológico con- 
siste en asignar a la democracia el lugar en el pro- 
ceso de degeneración sucesiva: para Platón la de- 
mocracia es peor que la timocracia y la oligarquía, 
pero mejor que la tiranía. En fin, en una tipología 
como la de Vico, que sólo conoce formas buenas 
(buenas en el sentido de que cada forma corres- 
ponde a una determinada fase de desarrollo de la 
humanidad; al Zeitgeist —espíritu del tiempo- como 
dirá Hegel), el problema axiológico consiste en 



200 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

asignar a la democracia su lugar en el proceso de 
perfeccionamiento sucesivo; para Vico la democra- 
cia, O para usar el lenguaje viquiano, la república 
popular, es una forma mejor que la república aris- 
tocrática, pero es peor que el principado. (Así para 
Vico como para Platón el gobierno del pueblo no es 
una forma extrema, es decir, una forma que se 
encuentre al inicio o al final de la serie, como es en 
cambio en la mayor parte de las teorías políticas, 
sino es una forma intermedia.) 

En la disputa en torno a la mejor forma de go- 
bierno los clásicos del pensamiento político mo- 
derno, que acompañan con sus reflexiones el sur- 
gimiento y la consolidación de los grandes estados 
territoriales fundamentalmente monárquicos, son, 
por lo menos hasta la revolución francesa, con ex- 
cepción de Spinoza, favorables a la monarquía y con- 
trarios a la democracia; así piensan Bodin, Hobbes, 
Locke, Vico, Montesquieu, Kant y Hegel. Mientras 
algunos de estos autores, que consideran las diver- 
sas formas de gobierno en su desarrollo histórico 
como Vico, Montesquieu y Hegel, exaltan la mo- 
narquía como la forma más adecuada para su época, 
otros, como Hobbes y Bodin, realizan una compara- 
ción en abstracto, en la que son retomados todos los 
argumentos tradicionales contra el gobierno del pue- 
blo, todos los motivos antiguos y modernos del 
antidemocratismo (los cuales se trasmiten sin varia- 
ciones profundas a los escritos de derecha de nues- 
tros días). El décimo capítulo del De cive de Hobbes, 
titulado Specierum trium civitatis quoad incommoda sin- 
gularum comparatio (comparación entre las tres 
formas de gobierno en cuanto a sus inconvenientes 
respectivos), puede ser calificado como paradigmá- 
tico: los argumentos contra la democracia pueden 

EL USO PRESCRIPTIVO 201 

ser comprendidos en dos grupos, los que se refieren 
al sujeto gobernante (la asamblea popular enfren- 
tada con el poder único del rey) y los que se refieren 
al modo de gobernar. Los defectos de las asambleas 
populares son la incompetencia, el dominio de la 
elocuencia (y por tanto de la demagogia), la forma- 
ción de partidos que obstaculizan la formación de 
una voluntad colectiva y que favorecen el cambio 
rápido de las leyes y la falta de discreción. Los in- 
convenientes del poder cuando es ejercido por el 
pueblo consisten en una mayor corrupción, porque 
en una democracia los ciudadanos famélicos que 
deben ser complacidos por los líderes son muchos, y 
con una menor seguridad causada por la protección 
que los demagogos son obligados a dar a sus parti- 
darios; mayor corrupción y menor seguridad que 
no están compensadas por una mayor libertad. El 
Tractatus de Spinoza había sido escrito para demos- 
trar la superioridad del gobierno democrático, pero 
desafortunadamente la parte dedicada a esta forma 
de gobierno quedó inconclusa. Sin embargo, com- 
parando a Spinoza con Hobbes, autores bajo mu- 
chos aspectos muy cercanos respecto a los primeros 
principios, y por tanto legítimamente confronta- 
bles, se entiende la razón por la que Spinoza, si bien 
partiendo de la misma visión realista del poder y de 
la manera de concebir la fundación del Estado, haya 
sostenido en la comparación entre las diferentes 
formas de gobierno la tesis diametralmente opues- 
ta a la de Hobbes. Lo que los divide es la diferen- 
te concepción del fin último del Estado, que pa- 
ra Hobbes es la paz y el orden, mientras que para 
Spinoza es la libertad, diversidad que a su vez se basa 
en una diferencia más profunda que permite más 
que todas contraponer una teoría a otra; entiendo la 



202 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

diferencia en cuanto a la perspectiva principal de 
la que todo escritor de cuestiones políticas parte para 
exponer su pensamiento, y que permite contrapo- 
ner a los escritores que se ponen ex parte principis, es 

decir, de la parte de los gobernantes para justificar 
su derecho a mandar y el deber de los súbditos de 
obedecer, frente a los que se ponen ex parte populi, o 
sea, de la parte de los gobernados para defender su 
derecho de no ser oprimidos y el deber de los go- 
bernantes de producir leyes justas. Para quien se 
pone ex parte principis el problema principal del Es- 
tado es el de la unidad del poder, que incluso puede 
ir en detrimento de la libertad de los sujetos; para 
quien se pone ex parte populi el problema principal es 
el de la libertad de los individuos que puede ir en 
detrimento de la unidad. La disputa entre el parti- 
dario de la monarquía y el partidario de la democra- 
cia siempre es una disputa entre dos contendientes 
que se ponen desde dos puntos de vista opuestos 
para analizar y evaluar el mismo fenómeno. La so- 
lución que el partidario de la democracia da al pro- 
blema de la libertad, que es, repito, el problema del 
Estado considerado desde la parte del gobernado, 
es al extremo la identificación del gobernado con el 
gobernante, o sea, la eliminación de la figura del 
gobernante como figura separada de la del gober- 
nado. Esta identificación es enunciada claramente 
por Spinoza cuando exponiendo “Los fundamentos 
del gobierno democrático” afirma que “en él... 
ninguno transfiere a otros su natural derecho de 
forma tan definitiva que luego no deba ser consul- 
tado; sino lo da a la parte mayor de toda la sociedad, 
de la que él es miembro. Y por este motivo todos 
continúan siendo iguales como eran en el anterior. 
estado de naturaleza” [1670, trad. it., pp. 384-851. 

EL USO PRESCRIPTIVO 203 

Una afirmación que no puede dejar de traer a la 
memoria la idea central que inspira la obra de quien 
es considerado el padre de la democracia moderna, 
la idea de una asociación mediante la cual “cada 
uno, uniéndose a todos, no obedezca sin embargo 
más que a sí mismo, y permanezca tan libre como 
antes” [Rousseau, 1762, trad. it., p. 23]. 

El tema roussoniano de la libertad como autono- 
mía, o de la libertad definida como “la obediencia a 
la ley que nos hemos dado”, se vuelve después de las 
revoluciones americana y francesa, y luego del na- 

cimiento de las primeras doctrinas socialistas y 
anarquistas, uno de los argumentos principales, si 
no es que el principal, en favor de la democracia 
frente a cualquier otra forma de gobierno, que, sino 
es democrática, no puede más que ser autocrática. 
El problema de la democracia se identifica cada vez 
más con el tema del autogobierno, y el progreso de 
la democracia con la ampliación de los campos en los 
que el método del autogobierno es puesto a prueba. 
El desarrollo de la democracia desde comienzos del 
siglo pasado coincide con la extensión progresiva de 
los derechos políticos, es decir, del derecho de parti- 
cipar, aunque sea por medio de la elección de repre- 
sentantes, en la formación de la voluntad colectiva. 
El progreso de la democracia corre paralelo al forta- 
lecimiento de la convicción de que el hombre des- 
pués del iluminismo, como dice Kant, salió de la 
minoría de edad, y como un mayor de edad des- 
prendido de la tutela debe decidir libremente su 
vida individual y colectiva. Cada vez que un número 
mayor de individuos conquista el derecho de parti- 
cipar en la vida política, la autocracia retrocede y la 
dernocracia avanza. Junto al argumento ético en 
favor de la democracia, entendida precisamente 



204 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

como la realización en el terreno especificamente 
político del valor supremo de la libertad, la evalua- 
ción positiva de la democracia-autonomía en refe- 
rencia a la autocracia-heteronomía, generalmente 
se vale de otros dos argumentos, el primero más 
propiamente político, el segundo genéricamente 
utilitario. El argumento político se basa en una de 
las máximas de la ex periencia más com partidas en el 
pensamiento político de todos los tiempos, de que 
quien detenta el poder tiende a abusar de él. Toda la 
historia del pensamiento político puede ser consi- 
derada como una larga, ininterrumpida y apasio- 
nada discusión en torno a las diversas maneras de 
limitar el poder: entre éstas se encuentra el método 
democrático. Uno de los argumentos fuertes en 
favor de la democracia es que el pueblo no puede 
abusar del poder contra sí mismo. Dicho de otro 
modo: allí donde el legislador y el destinatario de la 
ley son la misma persona, el primero no puede 
prevaricar contra el segundo. El argumento utilita- 
rista es el que se basa en otra máxima de la experien- 
cia (en honor a la verdad menos sólida), aquella 
según la cual los mejores intérpretes del interés 
colectivo son quienes forman parte de la colectivi- 
dad, de cuyo interés se trata, o sea, los mismos 
interesados; en este caso vox populi vox dei. 

4. EL USO HISTÓRICO 

Durante siglos, por lo menos hasta Hegel, los mejo- 
res escritores políticos utilizaron la tipología de las 
formas de gobierno para trazar las líneas del desa- 
rrollo histórico de la humanidad, entendido como 
sucesión de una determinada constitución a otra de 

i 
| 
H 
P 
i 

i 

EL USO HISTÓRICO 205 

acuerdo con un cierto ritmo. Se trata de ver qué 
lugar ha ocupado en algunos de los grandes siste- 
mas la democracia. Ante todo, conviene distinguir 
las filosofías de la historia en regresivas, según las 
cuales la etapa siguiente es una degeneración de la 
anterior; progresivas, según las cuales la etapa si- 
guiente es un perfeccionamiento de la anterior; cí- 
clicas, según las cuales el curso histórico después de 
haber recorrido en sentido regresivo o en sentido 
progresivo todas las etapas retorna al principio. En 
las historias regresivas (Platón) o cíclico-regresivas 
(Polibio) de los antiguos, la democracia ocupa gene- 
ralmente el último lugar en una sucesión que pone a 
la monarquía como primera forma, la aristocracia 
como segunda y la democracia como tercera. Es 
ejemplar, incluso por la influencia que ha ejercido 
en escritores modernos (piénsese específicamente 
en el Maquiavelo del segundo capítulo de los Discur- 
sos), la periodización de Polibio que presenta en 
rápida síntesis la sucesión de las seis formas, me- 
diante la alternación de la forma buena con la forma 
mala respectiva: 

La primera que se forma por un proceso espontáneo y 
natural es la monarquía, y de ella deriva, por una 
preparación y una enmienda, el reino. Pero se dete- 
riora y cae en un mal que le es congénito, me refiero a 
la tiranía, de cuya disolución nace la aristocracia. 
Cuando ésta, por su naturaleza, vira hacia la oligar- 
quía, si las turbas se indignan por la injusticia de sus 
jefes, nace la democracia. A su vez la soberbia y el 
desprecio de las leyes desembocan, con el tiempo, en la 
oclocracia. (Historias, v1, 4]. 

En la época moderna, época de las grandes mo- 
narquías, cuando la concepción regresiva cede paso 



206 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

a la progresiva, el campo de observación de los 
escritores se amplió enormemente y la sucesión de 
los antiguos es cambiada: la monarquía ya no está al 
principio del ciclo sino al final. Se considera que 
Vico es un innovador porque después del estado 
ferino (que no es todavía social) y el estado de las 
familias (que todavía no es estatal), no hace comen- 
zar la historia de los estados por la monarquía, sino 
por la república aristocrática a la que sigue la repú- 
blica popular y finalmente el principado. En el De 
universi turis uno principio et uno fine, define el go- 
bierno popular como aquel en el que rigen “la pari- 
dad de los sufragios, la libertad de expresión, y el 
acceso equitativo de todos los individuos a los hono- 
res, sin que lo impida el censo, es decir, el patrimo- 
nio” [1720, trad. it., p. 166] (el principio de que el 
censo es la base de los derechos políticos durará, 
como se sabe, hasta la revolución francesa y más 
allá). Además, una característica de la tipología vi- 
quiana es que se resuelve en dicotomía con un pro- 
cedimiento diferente de los ya conocidos e indica- 
dos: las dos dicotomías más conocidas son monar- 
quía y república (con la reducción a uno de demo- 
cracia y aristocracia) o democracia y autocracia (con 
la reducción a uno de monarquía y aristocracia). 
Para Vico la diferencia esencial pasa entre la repú- 
blica aristocrática de un lado, que representa la 
época de los héroes, y la república popular y la 
monarquía de otro, que juntas representan, si bien 
en diversa medida, la época de los hombres, y por 
tanto la tricotomía clásica se puede resolver en la 
dicotomía aristocracia y “gobiernos humanos” (es 
decir democracia y monarquía) en los cuales, 

debido a la homogeneidad de su naturaleza inteli- 

EL USO HISTÓRICO 207 

gente, que es propia de la naturaleza humana, las leyes 
tratan igualmente a todos porque nacieron libres en 
sus ciudades; o son populares, cuando todos (o la mayo- 
ría) constituyen las fuerzas de las ciudades, señores de 
la libertad popular, o monárquicos, en los cuales los 
monarcas tratan a todos los súbditos igualmente con 
sus leves y, siendo los únicos a tener en sus manos la 
fuerza de las armas, solamente ellos ocupan una posi- 
ción política especial (1744, $927]. 

En la importante clasificación de las formas de 
gobierno, expuesta y minuciosamente ilustrada por 
Montesquieu en el Espíritu de las leyes, la monarquía 
aparece una vez más como la forma de gobierno 
más adecuada para los grandes estados territoriales 
europeos, mientras el despotismo es la forma de 
gobierno que más se adapta a los pueblos orientales, 
la república (que comprende al igual que Maquia- 
velo tanto la república democrática como la aristo- 
crática) a los pueblos antiguos. De acuerdo con la 
naturaleza, el gobierno republicano es definido 
como aquel en el cual “el pueblo en cuerpo, o algu- 
nas familias, gozan en él de la potestad suprema” 
(1748, trad. it., p. 83); de acuerdo con el principio, o 
sea, según el “resorte” que lo mueve, es el caracteri- 
zado por la virtud (mientras el monárquico tiene 
como principio el honor y el despotismo el miedo). 
Tanto en el capítulo en el cual es definida la natura- 
leza de la democracia como en el que está dedicado 
al principio, los ejemplos son tomados de la historia 
griega y romana. Allí se encuentra la siguiente afir- 
mación: “Los políticos griegos, que vivían en un 
gobierno popular, reconocían en la virtud la única 
fuerza capaz de sostenerlo. Los políticos de hoy 
solamente hablan de manufacturas, comercio, fi- 
nanzas, riquezas y hasta de lujo” fibid., pp. 85-86]. 



208 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

Aquí también está desarrollado el concepto de vir- 

tud y es definido como “el amor por la república” 
fibid., p. 1151. Las fuentes de la definición son nota- 
blemente clásicas. La naturaleza y el principio del 
despotismo son presentados con ejemplos tomados 
de los pueblos orientales; la naturaleza y el princi- 
pio de la monarquía, con ejemplos traídos de los 
grandes estados europeos, como España, Francia e 
Inglaterra. 

La tripartición de Montesquieu se convierte en el 
criterio fundamental para la interpretación del 
curso histórico de la humanidad en la filosofía de la 
historia de Hegel, que puede ser considerada como 
la última gran'filosofía de la historia en la que la 
evolución de la civilización es vista a través del paso 
de una forma de gobierno a otra (después de Hegel 
la mayor parte de las filosofías de la historia consi- 
deran como criterio de la evolución las formas socia- 
les, las relaciones de producción, etcétera). En una 
obra de juventud el diseño general en el que será 
comprendida y presentada la inmensa materia de la 
filosofía de la historia de la época madura ya está 
definido en sus líneas principales: 

“La continuidad de la cultura mundial ha llevado al 
género humano, después del despotismo oriental, y 
después de que degeneró aquella república que había 
dominado el mundo, a esta posición intermedia entre 
las dos anteriores” que es “el sistema de representa- 
ción” propio “de todos los estados europeos moder- 
nos”. [1799-1802, trad. it, p. 83]. 

En las Lecciones sobre la filosofía de la historia, el tema 
es retomado y desarrollado en sus líneas esenciales 
con las siguientes palabras: 

LA DEMOCRACIA DE LOS MODERNOS 209 

La historia universal es el proceso mediante el cual 
sobreviene la educación del hombre de lo desenfre- 
nado de la voluntad natural a lo universal y a la libertad 
subjetiva. El Oriente sabía y sabe que solamente una 
persona cs libre, el mundo greco-romano que algunos 
son libres, el mundo germánico que todos son libres. 
En consecuencia, la primera forma que vemos en la 
historia universal es el despotismo, la segunda es la demo- 
cracia y la aristocracia y la tercera es la monarquía 11830- 
31, ed. 1934, p. 130]. 

De esta manera para Hegel, así como para los mayo- 
res escritores políticos que reflexionan sobre la 
formación y el crecimiento del Estado moderno, la 
democracia es una forma de gobierno que perte- 
nece al pasado. Contra el concepto de soberanía 
popular, como fue elaborado en antítesis a la sobe- 
ranía del monarca, Hegel escribe en los Lineamientos 
de filosofía del derecho (o sea en la obra que contiene la 
esencia de su pensamiento político): 

Ll pueblo, considerado sin su monarca y sin la organi- 
zación que necesaria e inmediatamente vincula a la 
totalidad, es la multitud sin forma, que no es Estado y a 
la cual no compete alguna de las determinaciones que 
existen solamente en la totalidad formada en sí (1821, 
$279, anotación]. 

Al hacer de la monarquía constitucional el mo- 
mento culminante del desarrollo histórico, Hegel, 
filósofo del periodo de la restauración, cierra una 
época. 

5. La DEMOCRACIA DE LOS MODERNOS 

En el periodo en el que se habían formado los gran- 
des estados territoriales, mediante la acción centra- 



210 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

lizadora y unificadora del príncipe, el argumento 
que ya se había vuelto clásico contra la democracia 
consistía en la afirmación de que el gobierno demo- 
crático únicamente era posible en los estados pe- 
queños. El mismo Rousseau estaba convencido de 
que una verdadera democracia jamás hubiese exis- 
tido, porque requería entre otras condiciones de un 
Estado muy pequeño “en el que sea fácil para el 
pueblo reunirse, y en el que cada ciudadano pueda 
fácilmente conocer a todos los demás” [1762, trad. 
it., p. 93}; pero ya cuando Hegel exaltaba la monar- 
quía constitucional como la única forma de go- 
bierno en la que habría debido reconocerse el espí- 
ritu del mundo después de la revolución francesa, 
había nacido un gobierno republicano, y se había 
vuelto tan fuerte que llamó la atención y la admira- 
ción de algunos espíritus inquietos y visionarios, en 
un gran espacio (en un espacio que se volvió mucho 
más grande que los ocupados por los principales 
estados europeos): los Estados Unidos. 

En honor a la verdad, algunos de los padres fun- 
dadores del nuevo Estado, que demostraron en las 
contiendas teóricas y en las construcciones constitu- 
cionales conocer bien el pensamiento político clásico 
y moderno, quisieron que no se confundiese la re- 
pública que ellos contemplaban y en la que habían 
metido las manos con la democracia de los antiguos. 
El juicio que Madison presenta en El Federalista 
(núm. 10), sobre la democracia de los antiguos, no se 
distingue del de los más acérrimos antidemocráti- 
cos: “Las democracias siempre han ofrecido un es- 
pectáculo de turbulencia y de desidia, siempre se 
han mostrado en contraste con toda forma de ga- 
rantía de las personas y de las cosas; y han tenido 
una existencia tan breve como violenta” [ Hamilton, 

LA DEMOCRACIA DE LOS MODERNOS 211 

Jay y Madison 1787-88, trad. it., p. 61]. Pero la 
forma de gobierno que Madison llama democracia, 
siguiendo la lección de los clásicos que llega hasta 
Rousseau, era la democracia directa; en cambio, por 
república entiende el gobierno representativo, pre- 
cisamente la forma de gobierno que hoy nosotros, 
convencidos de que en los grandes estados no sea 
posible otra democracia más que la representativa, 
si bien en algunos casos corregida e integrada por 
institutos de la democracia directa, llamamos sin 
necesidad de especificaciones ulteriores democracia 
que contraponemos a todas las formas antiguas y 
nuevas de autocracia. Escribe Madison: 

Los dos grandes elementos de diferenciación entre 
una democracia y una república son los siguientes: en 
primer lugar, en el caso de esta última, hay una delega- 
ción de la acción gubernativa y un pequeño número de 
ciudadanos elegidos por los demás; en segundo lugar, 
ella puede extender su influencia sobre un número 
mayor de ciudadanos y sobre una mayor extensión 
territorial (¿bid., p. 62]. 

De aquí surge la firme opinión de que existe un 
vínculo necesario entre el Estado representativo (o 
república) y las dimensiones del territorio, y que por 
tanto la única forma de gobierno no autocrática 
posible en un gran Estado sea el gobierno represen- 
tativo, que es una forma de gobierno democrático 
corregido, moderado o limitado, y en cuanto tal 
hecho, compatible con un territorio muy vasto y con 
una población numerosa (además, en el caso especí- 
fico de los Estados Unidos también muy dispersa). 
El hecho de que el paso de la democracia directa a la 
democracia indirecta sea objetivamente determi- 
nado por las condiciones del ambiente, y por consi- 



212 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

guiente la república no sea tanto una forma opuesta 
a la democracia, sino que sea la única democracia 
posible en determinadas condiciones de territorio y 
población, queda confirmado por el siguiente 
fragmento: 

Otro punto de distinción [entre la democracia y el 
gobierno representativo] es el siguiente: que un régi- 

men republicano puede abrazar un mayor número de 
ciudades y un territorio más amplio que un régimen 
democrático y precisamente por ello hace que las posi 
bles maniobras de las facciones deban temerse menos 
en el primero que en el segundo caso Ẹbid., p. 63], 

Se debe a Alexis de Tocqueville, quien en 1835 
publicó el primer volumen de La democracia en Amé 
rica, el reconocimiento, casi la consagración, del 
nuevo Estado en el nuevo mundo como forma au- 
téntica de la democracia de los modernos contra- 
puesta a la democracia de los antiguos. En la adver- 
tencia a la edición de 1848, Tocqueville escribió que 
Estados Unidos resolvió el problema de la libertad 
democrática que Europa llegó a plantearse sola- 
mente en el momento presente: “Desde hace se- 
senta años el principio de la soberanía del pueblo 
que hemos introducido entre nosotros ayer, reina 
allá sin disputa. Púsose en práctica de la manera más 
directa, más ilimitada y más absoluta.” {Tocqueville 
1848, trad. it., p. 10]. Para quien escribe estas pala- 
bras la distinción entre democracia directa y demo- 
cracia representativa ya no tiene ninguna relevan- 
cia: “A veces es el mismo pueblo quien hace las leyes, 
como en Atenas; otras veces son los diputados ele- 
gidos por sufragio universal, que lo representan y 
actúan en su nombre, bajo su vigilancia casi directa.” 
Lo que cuenta es que el poder esté de hecho, direc- 

LA DEMOCRACIA DE LOS MODERNOS 213 

tamente o por interpósita persona, en las manos del 
pueblo, que rija como “la ley de las leyes” el princi- 
pio de la soberanía popular, donde “la sociedad 
actúa sobre sí misma”, y “no existe poder fuera de 
ella y no hay alguien que ose concebir, y sobre todo 
expresar, la idea de buscarlo en otra parte”. El capí- 
tulo sobre el principio de la soberanía popular en 
Estados Unidos concluye con estas palabras: “El 
pueblo reina en el mundo político americano, como 
Dios en el universo. Él es la causa y el fin de todo: 
todo deriva de él y todo regresa a él” [Tocqueville 
1835-40, trad. it., p. 77]. En contraste con la demo- 
cracia de los antiguos que al estar basada en el go- 
bierno de la asamblea no reconoce algún ente in- 
termedio entre el individuo y el Estado, por lo que 
Rousseau que es su moderno abogado defensor 
condena las sociedades parciales que dividen lo que 
debe permanecer unido, la democracia de los mo- 
dernos es pluralista, vive sobre la existencia, multi- 
plicidad y vivacidad de las sociedades intermedias. 
La sociedad americana sorprendió a Tocqueville, 
además de por la igualdad de condiciones, por la 
inclinación de sus miembros a asociarse para pro- 
mover el bien público, de suerte que “independien- 
temente de las asociaciones permanentes, creadas 
por la ley bajo el nombre de comunidades, ciudades 
y condados, existe una multitud de otras que deben 
su aparición y desarrollo sólo a la voluntad indivi- 
dual” fbid., p. 226]. Y el asociacionismo se trans- 
forma en un criterio nuevo (nuevo en referencia a 
los criterios tradicionales que siempre se han basado 
exclusivamente en el número de gobernantes) para 
distinguir una sociedad democrática de una no de- 
mocrática. Como se muestra en el siguiente frag- 
mento sorprendente por su incisividad: 



214 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

En las sociedades aristocráticas los hombres no tienen 
necesidad de unirse para actuar, porque ya están sóli- 
damente unidos. Todo ciudadano rico y poderoso es 
como la cabeza de una asociación permanente y for- 
zosa, que se compone de todos aquellos que dependen 

de él y que él mismo hace participar en la realización de 
sus planes. En cambio en las democracias todos los 
ciudadanos son independientes e ineficientes, casi nò 

pueden hacer nada solos, y ninguno puede obligar a 

sus semejantes a prestarle su cooperación. Si no 

aprenden a ayudarse libremente, todos caen en la im- 

potencia lbid., p. 598}. 

6. DEMOCRACIA REPRESENTATIVA 
Y "DEMOCRACIA DIRECTA 

En el siglo que corre, entre la época de la restaura- 

ción y la primera Guerra Mundial, la historia de la 

democracia coincide con la afirmación de-los esta- 

dos representativos en los principales países euro- 
peos y con su desarrollo interno, tanto así que la 

compleja tipología de las tradicionales formas de 
gobierno paulatinamente será reducida y simplifi- 

cada en la contraposición entre los dos campos 

opuestos de las democracias y de las autocracias. 
Tomando en cuenta las dos características funda: 
mentales subrayadas por Tocqueville en la demo- 

cracia americana, el principio de la soberanía del 
pueblo y el fenómeno del asociacionismo, el Estado 
representativo, como se fue consolidando progresi- 
vamente en Inglaterra y difundiéndose a través de 
los movimientos constitucionalistas de las primeras 

décadas del siglo xrx en la mayor parte de los esta- 

dos europeos, conoció un proceso de democratiza- 
ción que se desarrolló en dos líneas: la ampliación 

DEMOCRACIA REPRESENTATIVA Y DIRECTA 215 

del derecho al voto hasta llegar al sufragio universal 
masculino y femenino y el avance del asociacio- 
nismo político hasta llegar a la formación de los 
partidos de masas y al reconocimiento de su función 
pública. Nada puede mostrar mejor este doble pro- 
ceso que la comparación entre el Estatuto del Reino 
de Cerdeña promulgado por Carlos Alberto el 4 de 
marzo de 1848 —que se volvió la primera carta cons- 
titucional del reino de Italia (1861)-, y la constitu- 
ción republicana hecha y aprobada por la Asamblea 
constituyente elegida el 2 de junio de 1946, después 
de la segunda Guerra Mundial, que entró en vigor 
casi exactamente un siglo después del Estatuto al- 
bertino, el 1% de enero de 1948. Ante todo, me- 
diante las sucesivas ampliaciones de los derechos 
políticos acontecidas en 1882, 1912, 1919 y 1946 
(sin contar con la extensión del voto a los jóvenes de 
18 años ocurrida en 1975) el electorado italiano 
pasó de poco más del 2% de los habitantes al 60% 
aproximadamente. En segundo lugar, con el paso 
de la monarquía a la república también el mayor 
cargo del Estado se volvió electivo y por tanto, en el 
sentido técnico de la palabra, representativo. En 
lugar del senado por designación real, la segunda 
Cámara también fue elegida por sufragio univer- 
sal. Con la institución de las regiones* a las que 
se les atribuyó un poder legislativo se hizo un 
intento, del que es demasiado pronto para juzgar los 
resultados, para redistribuir el poder político entre 
el centro y la periferia. Finalmente, con el recono- 
cimiento a todos los ciudadanos del “derecho a aso- 
ciarse libremente en partidos políticos para compe- 

* Entidades locales italianas (T.). 



216 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

tir con métodos democráticos y determinar la polí- 

tica nacional” (art. 49) se ha querido dar una legiti- 

mación a las organizaciones que mediante el agre- 

gado de intereses homogéneos facilitan la forma- 

ción de una voluntad colectiva en una sociedad ca- 

racterizada por la pluralidad de grupos y por las 

fuertes tensiones sociales. 

La consolidación de la democracia representativa 

no ha obstaculizado el regreso, si bien de manera 

secundaria, de la democracia directa. Mas aún: el 

ideal de la democracia directa como la única demo- 

cracia verdadera jamás ha venido a menos, y ha sido 

mantenido con vida por grupos políticos radicales, 

que siempre han tenido la tendencia a considerar la 

democracia representativa no como una adaptación 

inevitable del principio de la soberanía popular a las 

necesidades de los grandes estados, sino como una 

culpable o errónea desviación de la idea original del 

gobierno del pueblo, para el pueblo y por el pueblo. 

Como bien se sabe, Marx creyó recoger algunos 

despuntes de la democracia directa en la breve ex- 

periencia de dirección política hecha por la Comuna 

de París, entre marzo y abril de 1871. Lenin retomó 

con vigor este tema en El Estado y la revolución 

11917], escrito que debería haber guiado la mente y 

la acción de los constructores del nuevo Estado que 

estaba surgiendo de las cenizas de la autocracia za- 

rista. Frecuentemente la democracia directa ha sido 

contrapuesta, como forma propia de la futura de- 

mocracia socialista, a la democracia representativa, 

condenada como una forma imperfecta, reducida y 

engañosa de democracia y como la única forma de 

democracia posible en un Estado de clase como es el 

Estado burgués. Bajo el nombre genérico de demo- 

cracia directa se encuentran todas las formas de 

DEMOCRACIA REPRESENTATIVA Y DIRECTA 217 

participación en el poder que no se resuelven en 
una u otra forma de representación (ni en la repre- 
sentación de los intereses generales o política, ni en 
la representación de los intereses particulares u or- 
gánica): a) el gobierno del pueblo a través de dele- 

dos investidos de mandato imperativo y por tanto 
revocables; b) el gobierno de asamblea, es decir, el 
gobierno no sólo sin representantes irrevocables y 
fiduciarios, sino también sin delegados; c) el refe- 
réndum. De estas tres formas de democracia di- 
recta, la primera fue acogida por la constitución 
soviética que actualmente rige, cuyo art. 142 dice 
que “cada diputado tiene la obligación de rendir 
cuentas a los electores de su trabajo y del desem- 
peño de los soviets de diputados de los trabajadores, 
y puede ser destituido en cualquier momento, por 
decisión de la mayoría de los sectores”, y en la mayor 
parte de las constituciones de las democracias popu- 
lares; la segunda normalmente pertenece a la pri- 
mera fase de los movimientos colectivos, a la fase del 
llamado “Estado naciente” anterior a la instituciona- 
lización, de la que son ejemplos recientes el movi- 
miento de protesta de los estudiantes y los comités 
de zona o de barrio de las grandes ciudades; la 
tercera fue incluida en algunas constituciones de la 
pos-guerra, como la italiana (art. 75). De estas tres 
formas de democracia directa, la segunda y la ter- 
cera no pueden por sí solas sustituir, y de hecho 
jamás han sustituido, a las diversas formas de demo- 
cracia representativa practicables en un Estado de- 
mocrático, como por lo demás las diversas formas 
de democracia representativa jamás han preten- 
dido sustituir, y de hecho jamás han sustituido, 
formas autoritarias del ejercicio del poder, como 
son, por ejemplo, las propias del aparato burocrá- 



218 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

tico en todos los estados que si bien se llaman demo- 
cráticos; y en consecuencia no pueden por sí mismas 
constituir una verdadera y propia alternativa al Es- 
tado representativo: la segunda porque solamente 
esaplicable en las pequeñas comunidades, la tercera 
porque únicamente se aplica en circunstancias ex- 
cepcionales y de especial relevancia. En cuanto a la 
primera, con la formación de los grandes partidos 
organizados que imponen una disciplina de voto, a 
veces férrea a los representantes elegidos en sus 
listas, la diferencia entre representación con man- 
dato y representación sin mandato se vuelve cada 
vez más tenue. El diputado elegido a través de la 
organización del partido se vuelve un mandatario, si 
no de los electores, sí del partido que lo castiga 
quitándole confianza cuando él no respeta la disci- 
plina, la que se vuelve un subrogado funcional del 
mandato imperativo de parte de los electores. 

7. DEMOCRACIA POLÍTICA Y DEMOCRACIA SOCIAL 

El proceso de ampliación de la democracia en la 
sociedad contemporánea no se presenta solamente 
a través de la integración de la democracia repre- 
sentativa con la democracia directa, sino también, y 
sobre todo, mediante la extensión de la democrati- 
zación, entendida como institución y ejercicio de 
procedimientos que permiten la participación de los 
interesados en las deliberaciones de un cuerpo co- 
lectivo, en cuerpos diferentes de los políticos. Sinté- 
ticamente se puede decir que si se debe hablar hoy 
de un desarrollo de la democracia, éste no consiste 
tanto, como frecuentemente se dice por error, en la 
sustitución de la democracia representativa por la 

DEMOCRACIA POLÍTICA Y SOCIAL 219 

democracia directa (sustitución que de hecho es im- 
posible en las grandes organizaciones), sino en el 
paso de la democracia en la esfera política, es decir, 
en la esfera en la que el individuo es tomado en 
consideración como ciudadano, a la democracia en 
la esfera social, donde el individuo es tomado en 
cuenta en la multiplicidad de sus status, por ejemplo 
de padre y de hijo, de cónyuge, de empresario y de 
trabajador, de enseñante y de estudiante, y también 
de padre de estudiante, de médico y de enfermo, de 
oficial y de soldado, de administrador y de adminis- 
trado, de productor y de consumidor, de gestor de 
servicios públicos y de usuario, etcétera. En otras 
palabras, en la ampliación de las formas de poder 
ascendente, que había ocupado hasta ahora casi ex- 
clusivamente el campo de la gran sociedad política 
(y de las pequeñas con frecuencia políticamente 
irrelevantes asociaciones voluntarias), al campo de la 
sociedad civil en sus diversas articulaciones, desde 
la escuela hasta la tábrica. En consecuencia, las ac- 
tuales formas de desarrollo de la democracia no 
pueden ser interpretadas como la afirmación de un 
nuevo tipo de democracia, sino que más bien deben 
ser entendidas como la ocupación, de parte de for- 
mas tradicionales de democracia, de nuevos espa- 
cios, es decir, de espacios dominados hasta ahora 
por organizaciones de tipo jerárquico y burocrático. 
Una vez conquistado el derecho a la participación 

política, el ciudadano de las democracias más avan- 
zadas se ha dado cuenta que la esfera política a su 
vez está incluida en una esfera mucho más amplia, la 
esfera de la sociedad en su conjunto, y que no hay 
decisión política que no esté condicionada o incluso 
determinada por lo que sucede en la sociedad civil, y 
por consiguiente una cosa es la democratización de 



220 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

la dirección política, lo que sucedió con la instaura- 
ción de los parlamentos, y otra cosa es la democrati- 
zación de la sociedad. De manera que bien puede 
darse un Estado democrático en una sociedad en la 

que la mayor parte de sus instituciones, la familia, la 
escuela, la empresa, los servicios públicos, no están 
gobernados democráticamente. De aquí la pre- 

gunta que caracteriza mejor que cualquier otra la 
fase actual de desarrollo de la democracia en los 
países políticamente más democráticos: “¿Es posible 
la sobrevivencia de un Estado democrático en una 

sociedad no democrática?” Que también puede ser 
formulada de este modo: “¿La democracia política 
ha sido y es necesaria para que un pueblo no sea 

gobernado despóticamente, pero es suficiente?” 
Hasta hace poco, cuando se quería dar una prueba 
del desarrollo de la democracia en un país determi- 
nado, se tomaba como indicador la extensión de los 
derechos políticos, del sufragio restringido al sufra- 
gio universal; pero bajo este aspecto no es posible un 
desarrollo subsecuente luego de que el sufragio se 
extendió casi en todas partes también.a las mujeres y 
en algunos países, como el nuestro, el límite de edad 
fue disminuido a los dieciocho años. Hoy quien 
quiera tener un indicador del desarrollo democrá- 
tico de un país, ya no debe considerar el número de 
las personas que tienen derecho al voto, sino el 
número de los lugares diferentes de los tradicio- 
nalmente políticos en los que se ejerce el derecho al 
voto. Dicho de otra manera: quien hoy quiera dar 
un juicio sobre el desarrollo de la democracia en un 
determinado país ya no debe plantearse la pre- 
gunta: “¿quién vota?”, sino "¿dónde vota?” 

DEMOCRACIA FORMAL Y SUSTANCIAL 221 

8. DEMOCRACIA FORMAL Y DEMOCRACIA SUSTANCIAL 

El discurso sobre el significado de la democracia no 
puede considerarse concluido si no nos percatamos 
del hecho de que más allá de la democracia como 
forma de gobierno de la que hasta aquí hemos ha- 
blado, esto es, como conjunto de instituciones carac- 
terizadas por el tipo de respuesta que se da alas dos 
preguntas “¿quién gobierna?” y “¿cómo gobierna?”, 
el lenguaje político moderno también conoce el sig- 
nificado de la democracia como régimen caracteri- 
zado por los fines o valores para cuya realización un 
determinado grupo político tiende a operar, El 
principio de estos fines o valores que es adoptado no 
ya para distinguir sólo formalmente, sino también 
en su contenido un régimen democrático de un 
régimen no democrático, es la igualdad, en rigor no 
la igualdad jurídica que fue introducida en las Cons- 
tituciones liberales aun cuando todavía no eran 
formalmente democráticas, sino la igualdad social y 
económica (por lo menos en parte). De esta manera 
fue introducida la distinción entre democracia for- 
mal, que atañe precisamente a la forma de go- 
bierno, y democracia sustancial, que se refiere al 
contenido de esta forma. Estos dos significados se 
encuentran perfectamente fusionados en la teoría 
roussoniana de la democracia, ya que el ideal iguali- 

tario que la inspira se realiza en la formación de la 
voluntad general, y por tanto ambos son histórica- 
mente legítimos. Además, la legitimidad histórica 
no da pie para creer que tengan, a pesar de la 
identidad del término, un elemento connotativo 
común, tan es verdad que históricamente puede 
darse una democracia formal que no logre mante- 
ner las principales promesas contenidas en un pro- 



222 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

grama de democracia sustancial, y viceversa, una 

democracia sustancial que se rija y desenvuelva me- 

diante el ejercicio no democrático del poder. Prueba 
de esta falta de un elemento connotativo común es 

la esterilidad del debate sóbre la mayor o menor 

democracia de los regímenes que se inspiran, unos 

en el principio del gobierno del pueblo, otros en el 

principio del gobierno para el pueblo. Cada régi- 
men es democrático de acuerdo con el significado 
de democracia preferido por el defensor y no es 

democrático en el significado escogido por el adver- 

sario. En todo caso el único punto en el cual uno y 

otro podrían convenir es que una democracia per- 

fecta debería ser al mismo tiempo formal y sustan- 
cial; mas un régimen de este tipo pertenece por 
ahora al género del futuro. 

9. La DICTADURA DE LOS ANTIGUOS 

Conforme la democracia fue considerada como la 
mejor forma de gobierno, como la menos mala, 

como la forma de gobierno más adecuada para las 

sociedades económica, civil y políticamente más 
avanzadas, la teoría de las formas de gobierno en su 
uso prescriptivo simplificó la tipología tradicional y 

se polarizó, como ya se ha dicho, alrededor de la 

dicotomía democracia-autocracia. En el uso co- 
rriente el término que predominó para designar al 
segundo miembro de la dicotomía no es “autocra- 
cia” sino “dictadura”. Hoy estan común llamar “dic- 
taduras” a todos los gobiernos que no son democra- 
cias, y que generalmente surgieron abatiendo a las 
democracias anteriores, que el término técnica- 

mente más correcto de “autocracia” ha sido rele- 

LA DICTADURA DE LOS ANTIGUOS 223 

gado a los manuales de derecho público, y la gran 
dicotomía que hoy domina no es la que se basa en la 
contraposición entre democracia y autocracia, sino 
la que contrapone, aunque con un uso histórica- 
mente incorrecto del segundo término, a la demo- 
cracia la dictadura. La denominación de dictadura 
para todos los regímenes que no son democracias se 
difundió sobre todo después de la primera Guerra 
Mundial, sea mediante el acalorado debate sobre la 
forma de gobierno instaurada en Rusia por los bol- 
cheviques, que se sustentó en las diversas interpreta- 
ciones del concepto marxista de dictadura del proleta- 
riado, sea a través del uso hecho por los adversarios 
del término “dictadura” para designar a los re- 
gímenes fascistas, comenzando por el italiano. 
Esta contraposición de la dictadura frente a la de- 
mocracia en un universo de discursos en los que la 
democracia ha asumido un significado fundamen- 
talmente positivo, ha terminado por hacer de la 
“dictadura”, contrariamente al uso histórico, un 
término con un significado preponderantemente 
negativo, que era propio en la filosofía clásica de 
otros términos como “tiranía”, “despotismo”, y, más 
recientemente, de “autocracia”. Todavía en 1936, 
Elie Halévy podía definir su propio tiempo como 
“Pére des tyrannies”; pero hoy ninguno usaría esta 
expresión para definir las dos décadas entre las dos 
guerras mundiales: aquellos regímenes que Halévy 
había llamado “tiranías” pasaron a la historia con el 
nombre de “dictaduras”. 
También “dictadura”, como por lo demás tiranía, 

despotismo y autocracia, es un término que nos 
llega de la Antigúedad clásica; pero a diferencia de 
estos últimos tuvo originalmente y durante siglos 
una connotación positiva. En Roma se llamó dictador 



224 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

a un magistrado extraordinario, instituido alrede- 

dor de 500 a.c. y que duró hasta finales del siglo n 

a.c., que era nombrado por uno de los cónsules en 

circunstancias excepcionales, como podía ser la 

conducción de una guerra (“dictator rei publicae 

gerundae causa”) o la sofocación de una revuelta 

(“dictator seditionis sedandae causa”) y al que se le 

atribuían, por lo excepcional de la situación, pode- 

res extraordinarios, que consistían principalmente 

en la desaparición de la distinción entre el imperium 
domi, que era el mando soberano ejercido dentro de 

los muros de la ciudad, en cuanto tal sometido a 

límites que hoy llamaríamos constitucionales, como 

la provocatio ad populum, y elimperium militiae, que era 

el mando militar ejercido fuera de los muros de la 

ciudad, y en cuanto tal no sometido a límites consti- 

tucionales. Lo exorbitante del poder del dictador 

era contrabalanceado por su temporalidad: el dic- 

tador era nominado solamente por la duración de la 

tarea extraordinaria que se le confiaba y de cual- 

quier manera no más allá de seis meses o la duración 

en el cargo del cónsul que lo había nominado. Así 

pues, el dictador era un magistrado extraordinario, 

sí, pero legítimo, porque su institución estaba pre- 

vista por la constitución y su poder era justificado 

por el estado de necesidad (el estado de necesidad es 

considerado por los juristas un hecho normativo, es de- 

cir, un hecho idóneo para suspender una situación 

jurídica anterior y para implantar una situa- 

ción jurídica nueva). Brevemente, las características 

dela dictadura romana eran: a) estado de necesidad 

con respecto a la legitimación; b) plenos poderes en 

referencia a la amplitud del mandato; c) unidad del 

sujeto investido del mandato; d) temporalidad 

del cargo. Por lo que hace a la magistratura monocrá- 

LA DICTADURA DE LOS ANTIGUOS 225 

tica, con poderes extraordinarios pero legítimos y 
limitada en el tiempo, la dictadura siempre se dis- 
tinguió de la tiranía y del despotismo que en el 
lenguaje corriente frecuentemente se confunden: 
el tirano es monocrático, ejerce un poder absoluto, 
pero no es legítimo y tampoco es necesariamente 
temporal; el déspota es monocrático, ejerce un 
poder absoluto, es legítimo, pero no temporal (más 
aún, es un régimen de larga duración, como lo 
muestra el ejemplo clásico del despotismo oriental). 
Estas tres formas tienen en común la monocratici- 
dad y lo absoluto del poder, pero la tiranía y la 
dictadura se diferencian porque la segunda es legí- 
tima y la primera no; el despotismo y la dictadura se 
distinguen porque, aun siendo ambas legítimas, èl 
fundamento de legitimidad del primero es de natu- 
raleza histórico-geográfica, de la segunda es el es- 
tado de necesidad. El carácter con base en el cual la 
dictadura se distingue tanto de la tiranía como del 
despotismo es la temporalidad. 
„Precisamente este carácter de la temporalidad 

hizo que se diera generalmente por los grandes 
escritores políticos un juicio positivo del instituto de 
la dictadura. En un capítulo de los Discursos titulado 
significativamente la autoridad dictatorial benefició y 
no dañó a la república romana, Maquiavelo confutó a 
quienes sostuvieron que la dictadura tue la causa 
“andando el tiempo de la tiranía en Roma” [1513- 
19, ed. 1977, p. 2103, porque la tiranía (se refiere a 
César) no fue efecto de la dictadura, sino la prolon- 
gación de la dictadura más allá de los límites tempo- 
rales establecidos; y agudamente observa en la tem- 
poralidad y en la especificidad del mandato del 
dictador su aspecto positivo: 



226 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

la dictadura era un cargo temporal y no perpetuo; 

nombrábase dictador para resolver determinado con- 
flicto y hasta que desapareciera; su poder alcanzaba a 
determinar por sí mismo los remedios al urgente peli- 
gro, a ponerlos en práctica sin necesidad de consultar, 

y a castigar sin apelación; pero no podía hacer cosa 

alguna que alterase las instituciones del Estado, como 

lo sería privar de su autoridad al senado o al pueblo, o 

derogar la antigua constitución política para establecer 

otra nueva [ibid]. 

En el Contrato social Rousseau, después de haber 
observado que las leyes no pueden prever todos los 

casos posibles y que se presentan casos excepciona- 
les en los que es oportuno suspender momentá- 
neamente el efecto, afirma que “en estos casos raros 
y manifiestos, se provee a la seguridad pública por 
un acto particular que confía el cargo al más digno” 
(1762, trad it., p. 164]. Esta delegación puede darse 

de dos maneras: aumentando la autoridad del go- 

bierno legítimo, y en este caso no se altera la autori- 

dad de las leyes, sino sólo la forma de su administra- 
ción, o, cuando el peligro es tal que el sistema de las 

leyes ordinarias pueda constituir un obstáculo para 
la acción resolutiva, nombrando un jefe supremo 
(precisamente el dictador) que “haga callar las leyes 

y suspenda temporalmente la autoridad soberana” 
{ibid}. También para Rousseau la dictadura es con- 

veniente sólo si está rigurosamente limitada en el 
tiempo; “cualquiera que sea la manera como se con- 
fiera esta importante comisión, conviene fijar su 
duración con un término muy corto e improrroga- 
ble... Pasada la necesidad urgente, la dictadura 
conviértese en tiránica o inútil” tibid., p. 1671. 

LA DICTADURA MODERNA 227 

10. La DICTADURA MODERNA 

Como lo muestra claramente la historia de esta ma- 
gistratura y las interpretaciones clásicas que han 
sido dadas de ella, el dictador ejerce poderes ex- 
traordinarios, pero únicamente en el ámbito de la 
función ejecutiva (no de la legislatura). Así Maquia- 
velo como Rousseau se percatan de este límite, es- 
cribiendo el primero, como se ha visto, que el dicta- 
dor no podía hacer algo que “alterase las institucio- 
nes del Estado”, el segundo que “la suspensión de la 
actividad legislativa, que compete al dictador “de 
ninguna manera'la abole”, porque “el magistrado 
que la hace callar, no puede hacerla hablar” [Rous- 
seau, 1762, trad. it., p. 1671. Sólo en la época mo~ 
derna, en la época de las grandes revoluciones, el 
concepto de dictadura se amplía al poder instaura- 
dor del nuevo orden, esto es, al poder revoluciona- 
rio, que, como tal, como dice Maquiavelo, deshace 
los órdenes viejos para hacer nuevos. En su cono- 
cida obra sobre la dictadura {1921}, Carl Schmitt 
distingue la dictadura clásica, que llama citando a 
Bodin, “comisaria” (en cuanto el dictador desem- 
peña su tarea extraordinaria en los límites de la 
“comisión” recibida), de la dictadura de los tiempos 
modernos o revolucionaria, que llama “soberana”, 
la cual “ve en todo el ordenamiento existente un 
estado de cosas que debe remover completamente 
ton su acción”, y por tanto “no suspende una consti- 
tución vigente basándose en el derecho contem- 
plado en ella, y por ello constitucional, sino que 
aspira a crear un estado de cosas en el que sea 
posible imponer una constitución considerada au- 
téntica” (trad. it, p. 149). También la dictadura 
revolucionaria nace de un estado de necesidad y 



228 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

ejerce poderes excepcionales y por su naturaleza 
temporales (por lo menos en los propósitos inicia- 
les), y por tales motivos se le adjudica el nombre de 
dictadura, pero la misión que se le atribuye o que se 
atribuye es mucho más vasta; ya no es la de remediar” 
una crisis parcial del Estado, como puede ser una 
guerra exterior o una rebelión, sino la de resolver 
una crisis total, una crisis que cuestiona la existen- 
cia misma de un régimen determinado, como 
una guerra civil (o sea, una guerra que puede 
señalar el fin del antiguo ordenamiento y el naci- 
miento de uno nuevo). Mientras el dictador comisa- 
rio es investido por el poder de la constitución, es 
decir, tiene un poder constituido, el dictador sobe- 
rano recibe su póder de una autoinvestidura o de 
una investidura simbólicamente, pero sólo simbóli- 
camente, popular, y asume un poder constituyente, 
Como ejemplo de este segundo tipo de dictadura 
puede recordarse el de la Convención Nacional que 
decidió el 10 de octubre de 1793 suspender la Cons- 
titución del mismo año (que ya no tuvo vigencia) y 
estableció que el gobierno provisional fuese “revo- 
lucionario” hasta que no se lograra la paz. En refe- 
rencia a la dictadura clásica, la dictadura jacobina ya 
no es una magistratura monocrática, aunque des- 
taca la personalidad de Robespierre, sino es la dic- 
tadura de un grupo revolucionario, concretamente 
del Comité de salud pública. 

Esta disociación, entre el concepto de dictadura y 
el concepto de poder monocrático, debe ser subra- 
yada porque indica el paso del uso clásico del tér- 
mino, que fue aplicado después de la revolución al 
régimen introducido por Napoleón e interpretado 
como dictadura militar, al uso moderno, divulgado 

mediante los escritos de Marx y Engels, en los cuales 

LA DICTADURA REVOLUCIONARIA 229 

el término, usado en expresiones como “dictadura 
de la burguesía” y “dictadura del proletariado”, ya 
no hace referencia a una persona y tampoco a un 
grupo de personas, sino a una clase, si bien desvir- 
tuando su significado original, tanto así que podría 
con ventaja ser sustituido por el término “dominio”, 
como por la demás sucede en una expresión tipica- 
mente marxista y engelsiana como “clase domi- 
nante”, Asimismo, el carácter distintivo más impor- 
tante entre dictadura clásica y dictadura moderna 
radica en la extensión del poder, que ya no está 
solamente circunscrito a la función ejecutiva, sino 
que se extiende ala función legislativa e incluso a la 
constituyente, aunque en el caso específico el go- 
bierno revolucionario francés tiende a presentarse 
como un gobierno que no abole, sino suspende ex- 
cepcional y provisionalmente la constitución y por 
tanto como dictadura en el sentido clásico de la 
palabra. En realidad la diferencia entre la dictadura 
revolucionaria (o lo que es lo mismo contrarrevolu- 
cionaria) y la dictadura comisaria no debe ser bus- 
cada mediante las declaraciones de principios, entre 
las cuales jamás falta el anuncio solemne de su tem- 
poralidad, sino en los hechos, o sea, en los efectos 
que ella produce en el ordenamiento anterior, 

11. La DICTADURA REVOLUCIONARIA 

Un siguiente paso en la historia del concepto de 
dictadura es el que le hacen dar los desafortunados 
protagonistas de una revolución (que de hecho no 
tuvo lugar) igualitaria, Babeuf, Buonarroti y com- 
pañeros, quienes intervinieron en la Conspiración 
de los Iguales (9-10 de septiembre de 1795). En el 



230 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

pensamiento de éstos, particularmente de Buona- 

rroti, que, al sobrevivir a la condena de sus compa- 

ñeros, se convirtió en los últimos años de su larga 

vida en el historiador y teórico de la conjura en el 

libro Conspiración por la igualdad según Babeuf (18281, 

era extremadamente clara la idea de que la revolu- 

ción debía ser realizada por un grupo de hombres, 

al mismo tiempo entusiastas e iluminados, y que 

luego de la explosión revolucionaria debía venir un 

estado transitorio caracterizado por el ejercicio de 

poderes excepcionales concentrados en las manos 

de pocas personas (verdadero y propio antecedente 

histórico del estado de transición de Marx y Lenin), 

finalmente que la nueva sociedad de los Iguales 

debía ser instaurada sólo después de que la dicta- 

dura revolucionaria hubiese logrado eliminar, re- 

curriendo si fuese necesario a la violencia no sola- 

mente contra los opresores del pueblo, sino también 

contra el pueblo considerado como “incapaz de re- 

generarse por sí mismo”, todo vestigio del pasado. 

Buonarroti escribe que para superar las dificultades 

que se interponen al éxito de la revolución es nece- 

saria la fuerza de todos, pero tal fuerza no es nada 

“si no está dirigida por una voluntad fuerte, cons- 

tante, ilustrada e inmutable” y que “son necesarias 

muchas reformas antes de que la voluntad general 

pueda ser emitida y reconocida” [1828-29, trad. it., 

p. 496]. Una de las tareas que Buonarroti atribuye al 

gobierno revolucionario de los “sabios” consiste en 

la preparación de la nueva constitución que deberá 

concluir la fase revolucionaria, mostrando así, por 

encima de cualquier duda, que la característica fun-: 

damental de la dictadura revolucionaria es el ejerci- 

cio del poder soberano por excelencia que es el: 

poder constituyente. Queda por decir que, al igual 

LA DICTADURA REVOLUCIONARIA 231 

que el uso clásico del término, también en el nuevo 
contexto “dictadura”, aunque cambió su significado 
descriptivo, no perdió nada de la connotación posi- 
tiva original con respecto al significado evaluativo. 
A diferencia del uso actual en el que la “dictadura”, 
en cuanto opuesta a la “democracia”, asumió, como 
ya señalé, una connotación casi siempre negativa, el 
primer uso de la “dictadura” para designar a la 
dictadura revolucionaria (y también a la dictadura 
militar) retomó los beneficios de los cuales gozó el 
magistrado romano llamado en situaciones excep- 
cionales a salvar la república de las guerras o rebe- 
liones, y el término es usado todavía bajo una conno- 
tación generalmente positiva. No debe olvidarse 
que en el siglo xvin había sido usado con una conno- 
tación positiva, por primera vez, también el término 
“despotismo” en la contraposición que el fisiócrata 
Le Mercier de la Riviere había delineado entre el 
despotismo arbitrario “hecho por la opinión de que 
se presta a todos los desórdenes, a todos los excesos 
de los que la ignorancia lo hace susceptible” y el 
despotismo legal “establecido natural y necesaria- 
mente sobre la evidencia de las leyes de un orden 
esencial”, entendido como la mejor forma de go- 
bierno que precisamente por la monocraticidad y lo 
absoluto del poder es capaz de leer desapasionada y 
perfectamente el gran libro de la naturaleza y decla- 
rar y hacer aplicar las únicas leyes que deben regu- 
lar el orden social, las leyes naturales. Bastó un ad- 
jetivo “ilustrado” para cambiar el valor de un 
término como “despotismo”, execrado durante si- 
glos. Cuando Buonarroti llamó “ilustrada” la volun- 
tad del Comité de entusiastas que debía guiar la 
revolución y “sabios” a los miembros del gobierno 
del estado de transición, nos invita a acercar la idea 



232 DEMOCRACIA Y DICTADURA 

de la dictadura revolucionaria a la del despotismo 
ilustrado. 

La idea de la dictadura revolucionaria como go- 
bierno provisional y temporal, impuesto por cir- 
cunstancias extraordinarias, es propia de la teoría y 
la práctica de Blanqui, no de la teoría política de 
Marx, que habló de dictadura del proletariado en 
cuanto dominio de clase y no de un comité y mucho 
menos de un partido, y en consecuencia no en el 
sentido tradicional de forma típica de ejercicio del 
poder, no en el sentido que el término había conser- 
vado sustancialmente en el paso de la dictadura 
clásica a la moderna. Las únicas anotaciones que 
Marx hizo sobre el estado de transición se basaron 
en la experiencia de la Comuna de París, entre 
marzo y mayo de 1871, y están dirigidas a mostrar 
que el gobierno de la Comuna es una forma de 
democracia más avanzada que la democracia repre- 
sentativa de los estados burgueses más prósperos. 
Ello a pesar de que Engels en el prefacio a los escri- 
tos de Marx sobre las guerras civiles en Francia 
señala en la Comuna de París una primera, grande y 
terrible prueba de la dictadura del proletariado; 
pero esto, en todo caso, hace muy evidente que una 
cosa es el dominio de clase (dictadura en sentida no 
técnico), y otra cosa es la forma de gobierno bajo la 
que este dominio se manifiesta (que efectivamente 
no era en el caso de la Comuna, por lo menos en la 
interpretación de Marx, una dictadura en sentido 
técnico). 

En la expresión marxista “dictadura del proleta- 
riado” el término “dictadura” no tiene un sentido 
evaluativo particularmente relevante: desde el 
momento en que todos los estados son dictaduras, 
en cuanto dominio de clase, el término indica sus- 

| 
| 

LA DICTADURA REVOLUCIONARIA 233 

tancialmente un estado de cosas y por tanto tiene un 
significado esencialmente descriptivo, El paso del 
seritido evaluativo positivo propio de la dictadura, 
sea comio magistratura sea como gobierno revolu- 
cionario, al sentido evaluativo negativo, que hoy 
prevalece, Como dije al inicio, se dio por el hecho de 
que por dictadura ahora no sé entiende genérica- 
mente el dominio de una clase, sino una forma de 
gobierno, o sea, un modo de ejercer él poder. En la 
amplitud del concepto entran más o menos todas las 
maneras rio democráticas de ejercicio del poder; en 
esta ampliación de sus connotaciones el concepto de 
dictadura perdió poco a poto algunas características 
esenciales que habían servido para denotarlo, pri- 
merá entre todas la del estado de necesidad y la de 
temporalidad, precisamente las características que 
habían justificado a lo largo de todo el curso de lá 
filosofía política un juicio positivo sobre la institu- 
ción (el dictador romano) y sobre la forma de go- 
bierno ejemplificada en ella (la dictadura revolu- 
cionaria). 

l 
| 
i 

i 



LISTA DE LAS OBRAS CITADAS 

Almond, G. A. e Powell, G. B. (1966). Comparative Politics. 
A Developmental Approach, Little and Brown, Boston 
(trad. it. I! Mulino, Bologna, 1970). 

Althusius, J. (1603). Política methodice digesta exemplis sacris 
et profanis ilustrata, s.e., Herborn 1614; ed. Harvard 
University Press, Cambridge (Mass.), 1932. 

Anónimo (1765 a). Société (Morale), in Encyclopédie, ou Dic- 
tionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, par 

une société de gens de lettres. Mis en ordre et publié par M, 
Diderot. . ., et quant a la Partie Mathématique, par M. 

d'Alembert. . ., Briasson, David, Le Breton, Durand, 
París, 1751-1765, vol xv, pp. 252-258 (trad. it. en 
Enciclopedia o dizionario ragionato delle scienze, delle 
arti e dei mestieri, antología, Laterza, Bari, 1968, pp. 
841-861). 

Anónimo (1765 b). Société civile, ibid., p. 259. 
Bockenfórde, E, W. (a cura di) (1976). Staat und Gesells- 

chaft, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darms- 
tadt. 

Bodin, J. (1576). Les six livres de la République, Du Puys, 
Paris (trad. It. parziale Utet, Torino, 1964). 

Bucharin, N. I. e Preobrazenskij, E. A. (1919). Azbuka 
. Kommunizma, s.e., Moscú (trad. it. Edizioni del 
Bosco, Roma, 1973). 

Buonarroti, F. (1828). Conspiration pour légalité dite de 
Babeuf, Librairie romantique, Bruselas (trad. it. El- 
naudi, Torino, 1971). 

— (1828-1829). [Sui caratteri del governo rivoluziona- 
rio], frammento manoscrito in A. Galante Garrone, 
Filippo Buonarroti e i rivoluzionari dell? Ottocento 
(1828-1837), Einaudi, Torino, 1951. 

235 



236 OBRAS CITADAS 

Burke, E. (1790). Reflections on the Revolution in France, 

Dodsley, Londres (trad. it. en Scritti politici; Utet, 
Torino, 1963, pp. 149-443). 

Croce, B. (1925). Politica in nuce, in Elementi di politica, 

Laterza, Bari; ora in Etica e politica, Laterza, Bari, 

1954, pp. 217-254. i 
Dahi, R. A. (1963). Modern Political Analysis, Prentice- Hall, 

Englewood Cliffs (N. J.) (trad: it. Il Mulino, Bo- 
logna, 1967). 

Elia. L. (1970). Governo (forme di), in Enciclopedia del diritto, 
vol. x1x, Giuffre, Milán, pp. 634-675. 

Evans-Pritchartd, E. E. e Fortes, M. (a cura di) (1940). 
African Political Systems, Oxford University Press, 
Londres. 

Farneti, P. (1973). Introduzione a P. Farneti (a cura di), 11 
sistema politico italiano, Il Mulino; Bologna, pp. 7-60. 

Filmer, R. (1680). Patriarcha. Or the Natural Power of Kings, 
Chiswell, London (trad. it. J: Locke, Due trattati sul 
governo, Utet, Torino, 1960, pp. 449-533). 

Gramsci, A. (1930-32a). Passato e presente. I cattolici e lo 

Stato, in Quaderni del carcere, Einaudi, Torino, 1975, 

pp. 662-63. ; 
——, (1930-1932b); Armi e religione, ibid., pp. 762-763. 
——. (1932). Appunti e note sparse per un gruppo di saggi sulla 

storia degli intellettuali, ibid., pp. 1511-1551. 
Grozio; U. (1625). De iure Belli ac Pacis libri tres, Buon, 

París (trad. it. Zanichelli, Bologna, 1961). 
Gurvitch, G: (1944). La déclaration des droits sociaux, Edi- 

tions de la Maison francaise, Nueva York; ed. Vrin, 
París, 1946 (trad. it. Comunita, Milán, 1949). 

Habermas, J. (1964). Offentlichkeit, in Fischer-Lexiton, Ii: 

Staat und Politik, Fischer Butherei, Frankfurt am 
Main-Hamburgo, 1957; en Kultur und Kritik, Suhr- 
kamp, Frankfurt am Main, pp. 61-69 (trad. it Ei- 
naudi, Torino, 1980, pp. 58-60). 

Haller, K. L. von (1816). Restauration der Staats- 
Wissenschaft, oder Thorie des natúrlichgesellingen Zus- 
tands der Chimáre des Kúnstlich-búirgerlichen entgegen- 

OBRAS CITADAS 237 

gesetzt, vol. 1, Steiner, Winterthur (trad. it. Utet, 
Torino, 1963). 

Hamilton, A.; jay, J; e Madison, J. (1787-1788). The 
Federälist, MacLean, Nueva York, 1788 (trad. it. 11 
Mulino, Bologna, 1980). 

Hegel, G. W. F. (1799-1802). Kritik der Verfassung Deuts- 
chlands, Fischer, Kassel, 1893 (trad. it: in Scritti poli- 

tici, Einaudi, Torino, 1972, pp. 3-132). 
——. (1808-1812). Philosophische Propádeutik; Duncker 

und Humblot, Berlín, 1840 (trad. it. Sansoni, Fi- 
renze, 1951). 

——. (1821). Grundlinien der Philosophie des Rechts, Nicolai, 
Berlín (trad. it. Laterza, Bari, 1965). 

——. (1830-1831). Vorlesungen uber die Philosophie der Ges- 
chichte, Frommann, Stuttgart, 1934, 

Hobbes, Th. (1642). Elementorum Philosophiae, Sectio Ter- 

tía. De Cive, Elzevier, Amsterdam, 1647 (trad. it. en 
Opere politiche; Utet, Torino, 1959, pp. 57-390). 

——. (1651). Leviathan, or the Matter, Form, and Power of a 
Common-wealth, Ecclesiasticall and Cóvill, Grooke, 
Londres (traducción del italiano La Nuova Italia, 
Firenze, 1976). ; 

Jellinek, G. (1911). Allgemeine Staatslehre, Häring, Berlini 
(trad. it. Societa editrice libraria, Milán, 1921). 

Kant, I. (1796). Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer 
Entwurf; Nicolovius, Kónigsbetg (trad. it. in Scritt 
politici e di filosofía della storia e del diritto. Utet, To- 
rino, 1965; pp. 283-335). 

——. (1797): Die Metaphysik der Sitten, 1. Metaphysische An- 
fangsgründe der Rechislebre, Nicolovius, Königsberg 
(trad. it. in Scritti politici e di filosofia della storia e del 
diritto, Utet, Torino, 1965, pp. 377-567). 

Kelsen. H. (1922). Der soziologische und der juristische Staats- 
begriff. Kritische Untersuchung des Verháltnisses von 
Staat und Recht, Mohr, Tübingen. 

——. (1945). General Theory of Law and State, Harvard 
University Press, Cambridge (Mass.) (trad. it. Co- 
munita, Milán, 1967). 



238 OBRAS CITADAS 

Kelsen, H. (1960). Reine Rechtslebre, Deuticke, Wien 1960 
(trad. it Einaudi, Torino, 1975). 

Lasswell, H.D., e Kaplan, A. (1952). Power and Society. A 
Frameword for Political Inquiry, Routledge and 
Kegan Paul, London, 1952 (trad. it. Etas Kompass, 

Milán, 1969). ` 
Lenin, V. 1. (1917). Gosudarstvo i revoljucija, Zizn'i Znanie, 

Petrogrado, 1918 (trad. it. Editori Riuniti, Roma, 
1977). £ 

Locke, J. (1690). Two Treatises of Government, Churchill, 
Londres (trad. it. Utet, Torino, 1960). 

—, (1694). An Essay on Human Understanding, Ballet, 
Londres 1694 (trad. it. Laterza, Bari, 1972). 

Luhmann, N. (1972). Rechtssoziologie, Rowohlt, Hamburg 
(trad. it. Laterza, Bari, 1977). 

Lutero, M. (1523). Von welltlicher uberkeytt, wie weyti man yhr 
gehorsam schuldig sey, Schyrlentz, Wittenberg (trad. 
it. in Scritti politici, U tet, Torino, 1959, pp. 393-442). 

Machiavelli, N. (1513). 1 principe, Blado, Roma - Giunta, 
Firenze, 1532; ed. Einaudi, Torino, 1977. 

~. (1513-1519). Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, 
Blado, Roma - Giunta, Firenze, 1531; ed. Feltrine- 
lli, Milán, 1977. 

Marx, K. (1843). Zur Judenfrage, in Deutsch-Franzósische 
Jahrbucher, n.1. (1844) (trad. it. in Scritti politici 
giovanili, Einaudi, Torino, 1975, pp. 355-393). 

~. (1859). Zur Kritik der politischen Ökonomie, Duncker, 
Berlín (trad. it. in Zl capitale, Einaudi, Torino, 1975, 

libro 1, apéndice). 
Marx, K. y Engels, F. (1845). Die heilige Familie, oder Kritik 

der kritischen Kritik. Gegen Bruno Bauer und Consorlen, 

Rutten, Frankfurt am Main (trad. it. in K. Marx y F. 

Engels, Opere complete, vol. 1v, Editori Riuniti; 

Roma, 1972, pp. 3-234). 
Montesquieu, Ch. -L. de Secondat de (1734). Considéra- 

tions sur les causes de la grandeur des Romains et de leur 
décadence, Desbordes, Ámsterdam (trad. it. Einaudi, 

Torino, 1968). 

OBRAS CITADAS 239 

Montesquieu, Ch.-L. de Secondat de (1748). De 'Espritdes 
loix. . ., Barrillot et fils, Geneve (trad. it. Utet, To- 
rino, 1965). 

Moro, T. (1516). De optimo reipublicae statu deque nova insula 
d Martens, Louvain (trad. it. Utet, Torino, 
1971). 

Mortati, C. (1969). Istituzioni di diritto pubblico, Cedam, 
Padova, 1969. 

Mosca, G. (1896). Elementi di scienza politica, Bocca, Roma; 
Laterza, Bari, 1923. : 

—, od Storia delle dottrine politiche, Laterza, Bari, 
1937. 

Nozick, R. (1974). Anarchy, State and Utopia, Basic Books, 

Nueva York (trad. it, Le Monier, Firenze, 1981). 
Paine, Th. (1776). Common Sense, Addressed to the Inhabi- 

tanis of America, Phoenix, Baltimore (trad. it. in I di- 
ritto delPuomo, Editori Riuniti, Roma, 1978, pp. 65- 
107). 

Pasukanis, E. B. (1924). Obscaja teorija prava i marksizm, 
Izdateľstvo Kommunisticeskoi Akademii, Moscú, 
1927 (trad. it. in Teorie sovietiche del diritto, Giuffre, 
Milán, 1964, pp. 75-238). 

Pufendorf, S. (1672). De iure naturae et gentium, Habereg- 
ger, Londres (trad. it. parziale Paravia, Torino, 
1952). 

Radbruch, G. (1932). Rechtsphilosophie, Quelle und Meyer, 
Leipzig. 

Rawls, J. (1971). A theory of Justice, The Belknap Press of 
Harvard University Press, Cambridge (Mass.). 

Rosmini-Serbati, A. (1841-1843). Filosofia del diritto, 2 
vols., Boniardini-Pogliani, Milán; ed. Cedam, Pa- 
dova, 1967-1969. 

Rousseau, J. J. (1762). Du contrat social, Rey, Amsterdam 
(trad. it. Einaudi, Torino, 1971). 

Russell, B. (1938). Power. A New Social Analysis, Allen and 
Unwin, Londres (trad. it Feltrinelli, Milán, 1976). 

Schmitt, C. (1921). Die Diktatur, Duncker und Humblot, 
Berlín-Leipzig (trad. it. Laterza, Bari, 1975). 

ji 
a 



240 OBRAS CITADAS 

Schmitt, C. (1928). Verfa sungstebre, Duncker und Hum- 
blot; Múnchen-Leipzig. 

Spinoza, B. (1670). Tractatus theologico-políticus, Kiinraht, 
Hamburgo (trad. it. Einaudi, Torino, 1972). 

Toucqueville, A. de (1835-1840). De la démocratie en Améri- 
que, Gosselin, París (trad. it. en Scritti politici, 11, Utet, 
Torino, 1973). 

—— (1848). Avertissement de lá iloużzieme édition em De la 
démocrátic en Amérique, Pagherre, París, 1848 (trad. 
it. ibid., pp. 9-11). 

Treitschke, H. von (1874: 1896). Politik. Vorlesungen gehal- 
ten an der Universitat zu Berlin, Hirzel, Leipzig 
1897-1898 (trad. it. Laterza, Bari, 1918). 

Vico, G. (1720). Dé universi iu suho principio et uno fine, en 
I diritto universale, Laterza, Bari, > 

~i; (1744). La Scienza nuova gitsia Pedizione del 1744, 
Laterza, Bari, 1967, 

Weber, M. (1908-20): Wirtschaft und Gesselischaft. Grundriss 
der verstehenden Soziologie, Mohi; Tubingen, 1922 
(trad. it. Comunità Milán, 1968). 

ÍNDICE 

Advertencia nores E AE abia 7 

I. La gran dicotomía público/privado 9 
1. Una pareja dicotómica ,.,.. 1 
2. Las dicotomías correspondientes . 14 

u. 

TIL 

Sociedad de iguales y sociedad de desiguales, 15; Ley 
y contrato, 17; Justicia conmutativa y justicia dis- 
tributiva, 20 j 

3. El uso axiológico de la gran dicotomia ...... 22 
La primacía de lo privado, 22; La primacía de lo 
público, 27; Dos procesos paralelos, 30 

4. El segundo significado de la dicotomía ..... 33 
Público o secreto, 33; Publicidad y poder invisible, 34 

La sociedad diUilaconiinn 39 
1. Las diversas acepciones 39 
2. La interpretación marxista . 45 
3. El sistema hegeliano. ae B1 
4, La tradición iusnaturalista.. PRN 56 
5. Sociedad civil como sociedad civilizada ..... 60 

6. El debate actual rc... ATAN 63 

Estado, poder y gobitIMO..uorocrrmcagarnnos .. 68 
1. Para el estudio del Estado ,......,.. 

Las disciplinas históricas, 68; Filosofía política y cien- 
cia política, 70; Punto de vista sociológico y jurídico, 
72; Funcionalismo y marxismo, 75; Estado y 
sociedad, 79; De parte de los gobernantes o de los 
gobernados, 81 

241 



232 

2. El nombre y la COSA cocoa. nui iedit PE 86 
Origen del nombre, 86; Argumentos en favor de la 
discontinuidad, 89; Argumentos en favor de la con- 
tinuidad, 92; ¿Cuándo nació el Estado?, 97 

3. El Estado y el pode R .ncnonnio... oirik sinje 101 
Teoría del poder, 101; Las formas de poder y el 
poder político, 104; Las tres formas de poder, 110; 
La primacía de la política, 114 

4. El fundamento del poder cecccncicioniinanicano: 117 
El problema de la legitimidad, 117; Los diversos 
principios de legitimidad, 120; Legitimidad y efec- 
tividad, 124 

5. Estado y derechO mercenario 127 
Los elementos constitutivos del Estado, 127; El go- 
bierno de las leyes, 130; Los límites internos, 134; 
Los límites externos, 139 

Las formas de gobierno mecanico 144 
Tipologías clásicas, 144; Monarquía y república, 147; 
Otras tipologías, 152; El gobierno mixto, 154 

7. Las formas de EstAdO vocacion 157 
Formas históricas, 157, El Estado representativo, 
161; Los estados socialistas, 165; Estado y no-Estado, 
169; Estado máximo y Estado mínimo, 172 

8. El fin del Estado... .176 
La concepción positiva del Estado, 176; El Estado 
como mal necesario, 179; El Estado como mal no 
necesario, 184 

> 

Democracia y dicladUTO.corcconiamasecirioos 188 
1. La democracia en la teoría de las formas 

de gobierno.... 
2. El uso descriptivo 
3.' El uso prescriptivo ... 
4. El uso histórico ........ 

ÍNDICE 243 

5 .. 209 
6. Democracia representativa y democracia 

AECA cconccinicno ptas aida PEN n 214 
7. Democracia política y democracia social.. 218 
8. Democracia formal y democracia sustan- 

cial ......... POE; 221 
9. La dictadura de los antiguos 222 

10. La dictadura moderna ......... 227 
11. La dictadura revolucionaria.. . 229 

Lista de las obras citadas.. 


