
LA NOCIÓN DE POLÍTICA 
EN EL PENSAMIENTO DE 

AGAMBEN, 
ESPOSITO Y NEGRI





M A R C E L O  R A F F I N
E D I T O R

LA NOCIÓN DE POLÍTICA 
EN EL PENSAMIENTO DE 

AGAMBEN, 
ESPOSITO Y NEGRI

|  B O R O V I N S K Y  |  F A G I O L I  |  F L E I S N E R  |  H E F F E S  |  M E L O  | 

|  P A G O T T O  |  P O Z Z I  |  R A F F I N  |  R I E R A  |  T A C C E T T A  |  V I D E L A  | 



Rafin, Marcelo
La noción de política en el pensamiento de  Agamben, 

Esposito y Negri / Marcelo Rafin ; editado por Marcelo Rafin. 
- 1a ed. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires : Aurelia Rivera, 
2015.

   236 p. ; 20 x 14 cm.

   ISBN 978-987-1294-65-7

   1. Ensayo Filosóico. I. Rafin, Marcelo, ed. II. Título.
   CDD 190

1º edición / diciembre de 2015
Hecho en Argentina, Ciudad de Buenos Aires.

© Marcelo Rafin (rafinmarcelo@yahoo.com)
*aurelia rivera libros 2015

Desarrollo editorial: Alessandrini & Salzman facebook.com/aurelialibros

ISBN: 978-987-1294-65-7

Hecho el depósito que indica la ley 11.723
Todos los derechos reservados.

Publicación con referato del Comité editorial integrado por la Dra. Cristina López 
(Centro de Estudios Filosóicos de la Escuela de Humanidades de la Universidad 
Nacional de San Martín, Argentina), la Dra. Beatriz Podestá (Instituto de Filosofía 
de la Facultad de Filosofía, Humanidades y Artes de la Universidad Nacional de 
San Juan, Argentina) y el Dr. Luca Paltrinieri (LabTop - CRESPPA/Universidad de 
París 8 - CNRS y Collège International de Philosophie, Francia)



Contenido

Prólogo ....................................................................................................... 7

Marcelo Raffin

VARIACIONES EN TORNO DE LA POLÍTICA EN GIORGIO AGAMBEN .............. 17

01.  Arte y política de los cuerpos: entre el uso, la clandestinidad y 

 los placeres. Anotaciones sobre la lectura agambeniana del 

 último Foucault ................................................................................. 19

 Paula Fleisner

02.  La imagen-dispositivo en lo político agambeniano ............................ 43

 Natalia Taccetta

03.  Campos: cercanías y distancias entre Agamben y Foucault ............... 61

 Omar Darío Heffes

04.  Estado, violencia, crisis: Giorgio Agamben y la escena 

 contemporánea ................................................................................ 79

 Tomas Borovinsky

VARIACIONES EN TORNO DE LA POLÍTICA EN ROBERTO ESPOSITO ........... 95

05.  Comunidad y violencia. El pliegue tanatopolítico de la immunitas* .... 97

 Graciela Pozzi 

06.  Política de la vida en Gilles Deleuze y Roberto Esposito................... 113

 María Alejandra Pagotto

07.  La voz “política” en Roberto Esposito .............................................. 135

 Julián Raúl Videla



VARIACIONES EN TORNO DE LA POLÍTICA EN ANTONIO NEGRI ................ 153

08.  Multitud, carne y política en Antonio Negri: digresiones en 

 el campo literario............................................................................ 155

 Adrián Melo

09.  La noción de derecho en la saga Imperio ........................................ 169

 Ramiro Riera

10.  Un operaísta en París: la producción de subjetividad en el 

 trabajo de Antonio Negri ................................................................. 193

 Andrea Fagioli

11.  Las categorías de “imperio”, “multitud” y “Commonwealth” 

 en la filosofía política de Antonio Negri  .......................................... 211

 Marcelo Raffin

Sobre los autores  ................................................................................... 231



Prólogo

En los últimos años, se ha abierto un eje fundamental en el 

debate ilosóico-político contemporáneo entre pensadores de len-
gua italiana. Inscriptos en las sendas abiertas por el pensamiento 
posnietzscheano, estos ilósofos han desarrollado diversos aspec-
tos y temáticas que –aun pecando de un exceso de reduccionismo– 
reieren a las potencialidades que la noción de vida, tal como es in-
augurada por la ilosofía del siglo XIX y en particular por Friedrich 
Nietzsche, puede asumir, sea en la línea de la deinición de lo “hu-
mano”, en la de las posibilidades de la acción, en la del pensamien-
to sobre la temporalidad y la historia o en las virtualidades del arte 
y la política. La relación con la noción de vida nietzscheana no es, 
sin embargo, siempre directa, sino que aparece frecuentemente 
mediada por la recepción y el tratamiento que el pensamiento del 
ilósofo alemán recibió en Francia, en especial, a partir de los desa-
rrollos que sus epígonos fueron desplegando, grosso modo, desde 

los años 1960. Encontramos allí, una valiosa cantera del pensa-
miento contemporáneo que ha tenido múltiples derivas y en la que 
se puede reconocer como artíices primordiales, a Michel Foucault 
y a Gilles Deleuze. En este contexto, es sobre todo Foucault quien 
sostiene un acontecimiento decisivo que ha marcado el mundo 
moderno: el bio-poder (bio-pouvoir) o poder sobre la vida.1 Este 

biopoder, que rápidamente es denominado biopolítica (más allá de 
las especiicidades que ambos términos tienen en un comienzo y 

1. Cf. Foucault, M., La volonté de savoir, Paris, Gallimard, 1994. Traducción propia. 



8          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

en la obra en que son presentados), es deinido por Foucault como 
“aquello que hace entrar la vida en el ámbito de los cálculos explí-
citos y hace del poder-saber un agente de transformación de la vida 
humana”.2 Como colofón de este descubrimiento, Foucault airma 
que el hombre moderno es un animal en cuya política está en cues-
tión su vida de ser viviente. Esta imbricación entre la vida y el po-
der, señalada por Foucault e inscripta en la senda posnietzscheana, 
tendrá fuertes repercusiones en los debates contemporáneos en el 
campo de la ilosofía, entre cuyas líneas principales podemos dis-
tinguir, además de la cuestión de la biopolítica considerada en sí 
misma, las de la comunidad y la animalidad. Estas últimas cuestio-
nes remiten, asimismo, a otros antecedentes en la ilosofía francesa 
del siglo XX (como es el caso, entre otros, de Georges Bataille) y a 
la recepción e inluencia del pensamiento de Martin Heidegger en 
ese espacio-tiempo.

Es en el contexto descripto, que desde hace aproximada-
mente poco más de dos décadas, algunos ilósofos italianos han de-
sarrollado sus investigaciones, abrevando en alguna de las líneas 
mencionadas (o en todas ellas), sea por la intermediación francesa 
sea por exégesis directa de las ideas y fuentes nietzscheanas y hei-
deggerianas. A ello se suma, al mismo tiempo, una fuerte impron-
ta de cuño marxista (presente, por lo demás, también en Francia, 
en Europa y en todo el mundo), que marca a fuego la experiencia 
político-social de los años 1960 y 1970 en el contexto de la Guerra 
Fría y de los procesos concomitantes de la descolonización y la li-
beración nacional, así como el debate con las tradiciones del hege-
lianismo y el marxismo académico, que deja sus profundas huellas 
en los ilósofos italianos a los que referimos.   

2. Ibíd., p. 188.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           9

En ese contexto, hemos decidido, entre las múltiples aristas 
que reviste, formular una interpelación a la categoría de “política” 
pero focalizándola en las contribuciones de aquellos que, en nues-
tra opinión, aparecen como los representantes más relevantes de 
dicho debate en el campo de la ilosofía política: Giorgio Agamben, 
Roberto Esposito y Antonio Negri. Formular una pregunta que 
apunte a las virtualidades de la noción de “política” que se des-
prende de su producción, resulta especialmente pertinente en la 
medida en que, por una parte, implica concepciones novedosas que 
cuestionan el modo en que tradicionalmente se ha pensado la polí-
tica en la modernidad y, por otra, se trata de desarrollar un objeto 
que no ha sido suicientemente analizado hasta el momento. De 
manera general, se puede sostener que la noción de política que es-
tos ilósofos proponen, rompe de un modo común –más allá de las 
especiicidades y diferencias entre ellos–, con la idea de la política 
como aquello que es el resultado de la acción teleológica y volunta-
ria de los hombres. Se trata, antes bien, en un sentido fuerte pero 
no único, de una pura “medialidad” en el contexto de situaciones 
determinadas, que pretende tanto adaptarse a las transmutaciones 
de lo que aún podría denominarse el espacio público, como apun-
tar a la posibilidad de desactivación de los mecanismos que han 
desembocado en la coniguración de lo “humano” bajo el capitalis-
mo, el capitalismo tardío o la posmodernidad y, eventualmente, en 
la raíz de todo proceso civilizatorio. 

Por lo tanto, el conjunto de trabajos reunidos en este libro 
pretende interpelar la noción de “política” en las obras de Agamben, 
Esposito y Negri, a partir de las variables clásicas de la “acción” 
y el “sujeto” políticos. Aun cuando estos pensadores recusan los 
conceptos clásicos y modernos de la política (como los de acción y 
sujeto), tienen que medirse contantemente –así como sucede con 
otras derivas de las discusiones de la ilosofía contemporánea– con 



10          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

aquellas categorías que cuestionan, inclusive cuando pretenden su 
liquidación, su desmantelamiento, su reemplazo o su rehabilita-
ción. De manera que, y pese que a las categorías mencionadas de 
acción y sujeto puedan aparecer de manera contradictoria con las 
propuesta de los ilósofos señalados, constituyen herramientas in-
dispensables, de todas formas, para poder interrogar las recusacio-
nes efectuadas. 

A tal in, los estudios que aquí presentamos, se abocan a un 
análisis de la noción de “política” en las obras de los ilósofos es-
cogidos, en base a un trabajo exegético-hermenéutico, así como, 
siguiendo una perspectiva genealógico-arqueológica, a un examen 
de sus antecedentes, en especial, en el debate en torno de la vida 
y de la comunidad en Francia, y de algunas derivas, en particular, 
en otros pensadores contemporáneos de lengua italiana y france-
sa. Estos estudios resaltan los aspectos de similitud y diferencia 
que signan los pensamientos elegidos y que delinean su identidad: 
la necesidad de repensar la coniguración de la vida bajo distin-
tas formas; el fuerte cuestionamiento a la idea de propiedad y la 
apuesta a contrario sensu por el uso; el acento en la multitud como 
actor socio-político; la revisión de la categoría de agencia; la fasci-
nación por la igura de los franciscanos menores y, en particular, de 
Francisco de Asís; el convulsionado telón de fondo del mundo de 
los años 1960 y 1970 y, en especial, de la escena política italiana de 
esos años, donde cada uno ha tenido una participación diferente, 
pero cierta; la reconversión de algunos en funcionarios públicos; 
y las ideas de una política estetizante (o una estética-política) y de 
una estética de la existencia.  

Asimismo, cabe destacar que este libro se presenta como 
una instancia de difusión parcial de los resultados de investigación 
del Proyecto UBACyT 20020110100110 La noción de política en 
el pensamiento de Giorgio Agamben, Roberto Esposito y Antonio 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           11

Negri, Programación Cientíica 2012-2015, radicado en el Instituto 
de Investigaciones Gino Germani (área de Epistemología y estu-
dios ilosóicos de la acción) de la Facultad de Ciencias Sociales de 
la Universidad de Buenos Aires (Resolución CS 4895/12), del que 
la mayoría de los autores ha formado parte y que he dirigido.

Hemos elegido el término “variaciones” para referirnos a los 
análisis sobre la noción de política en los ilósofos elegidos, evocan-
do la idea de “variación” en el campo musical como una suerte de 
vuelta sobre, tematización y glosa al tiempo que, en nuestro caso, 
análisis y crítica, de un tema (problema), tal como se presenta, en-
tre otros, en la obra que concibió Johann Sebastian Bach y que ha 
sido conocida bajo el nombre de Variaciones Goldberg BWV 988, 

probablemente en razón de su primer intérprete, Johann Gottlieb 
Goldberg, discípulo del músico y compositor alemán. En nuestro 
trabajo, esas “variaciones” (el fondo de variaciones melódicas) son 
llevadas adelante en el campo teórico-ilosóico sobre la conigura-
ción (o coniguraciones) que asume la noción de política (el tema 
común), en términos de las implicancias que conlleva, los materia-
les de que está hecha, las interpelaciones que propone o a las que 
responde, sus fortalezas y debilidades, y sobre todo, sus potenciali-
dades, en la producción ilosóica de los pensadores escogidos.  

Las primeras variaciones, que reieren a la noción de política 
en Giorgio Agamben, comprenden los trabajos de Paula Fleisner, 
Natalia Taccetta, Omar Darío Heffes y Tomas Borovinsky.

En “Arte y política de los cuerpos: entre el uso, la clandesti-
nidad y los placeres. Anotaciones sobre la lectura agambeniana del 
último Foucault”, Paula Fleisner investiga las apropiaciones agam-
benianas de algunos tópicos de la ilosofía del “último” Foucault 
con el objetivo de evaluar el interés común en ciertas prácticas 
sexuales. En primer lugar, revisa algunas menciones realizadas por 
Agamben respecto del modo en que el ilósofo francés entiende la 



12          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

experiencia de los placeres y las prácticas de sí como fórmulas para 
la transformación de sí y la vida común, anteriores a la culminación 
de la “saga” homo sacer. En segundo lugar, interpreta el pasaje de 
Lo abierto. El hombre y el animal de Agamben, en que el ilósofo 
piensa la satisfacción sexual como posible detención de la máqui-
na antropológica. Y, inalmente, analiza la lectura más sistemática 
de la “estética de la existencia” que el ilósofo italiano propone en 
Homo sacer IV, 1 y 2 (2011 y 2014), donde se discuten las conside-
raciones foucaulteanas sobre el cuidado de sí y el sadomasoquismo 
en el contexto de la búsqueda de un pensamiento del uso, donde la 
propiedad y el gobierno sean suspendidos.

“La imagen-dispositivo en lo político agambeniano” de 
Natalia Taccetta, propone un sucinto rastreo del concepto de “ima-
gen” en la obra de Agamben para pensarlo como noción central 
de lo político. Desde El hombre sin contenido (1970), el concepto 
de imagen opera como un articulador fundamental de la relación 
entre la vida, la política y la historia en la producción del ilósofo 
italiano. La relexión agambeniana sobre el pensamiento de Guy 
Debord y de Walter Benjamin se vuelve ineludible al problematizar 
los modos en que la imagen actúa en la coniguración del poder 
en el siglo XX y la noción de “espectáculo” sigue constituyendo un 
punto de inlexión imprescindible para pensar la imagen del poder 
y sus signos.

Omar Darío Heffes en “Campos: cercanías y distancias entre 
Agamben y Foucault”, analiza sobre todo las diferencias entre las 
visiones de Agamben y Foucault respecto de la cuestión biopolíti-
ca, focalizándose, en particular, en las problemáticas del campo de 
concentración y la sacralidad. El análisis concluye que el campo 
constituye, para Foucault, una cuestión en la que están en juego 
prácticas y la producción de la subjetividad y, por el contrario, para 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           13

Agamben, una estructura jurídico-política que crea una oposición 
dialéctica. 

En “Estado, violencia, crisis: Giorgio Agamben y la escena 
contemporánea”, Tomas Borovinsky revisita el pensamiento del i-
lósofo italiano para medir su actualidad en un mundo atravesado 
por una alta conlictividad.

El segundo conjunto de variaciones reiere a la noción de po-
lítica en Roberto Esposito a través de los trabajos de Graciela Pozzi, 
María Alejandra Pagotto y Julián Videla. 

Graciela Pozzi en “Comunidad y violencia. El pliegue tana-
topolítico de la immunitas”, se propone analizar la construcción 
social de un grupo víctima a partir de las categorías teóricas cen-
trales que Esposito elabora en el contexto de sus investigaciones 
sobre la comunidad. El pensador italiano desarrolla las nociones 
de communitas e immunitas como clave de interpretación de la 
modernidad occidental y al hacerlo, relee la noción de la biopolíti-
ca foucaulteana. Particularmente, la idea de comunidad le permite 
interpelar las formas en que ella es concebida por posiciones tan 
disímiles como el liberalismo, el marxismo o el comunitarismo, 
oponiéndose a la idea de una relación dialéctica entre sujeto y co-
munidad. Asimismo, la noción de immunitas le permite demos-
trar cómo la lógica y el lenguaje de la inmunización, propio de la 
medicina, domina tanto las formas jurídicas como las políticas. Si 
con el advenimiento de la modernidad, la conservación de la vida 
se torna objetivo primordial del poder político, ello se produce al 
precio de requerir formas inmunitarias que, por vía negativa, la 
protejan. Precisamente, es el exceso de esa vía negativa, entendido 
como pliegue tanatopolítico, el que Pozzi se propone explorar en 
su artículo. 

Por su parte, María Alejandra Pagotto en “Política de la vida 
en Gilles Deleuze y Roberto Esposito”, explora las convergencias 



14          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

y divergencias en las posiciones de ambos ilósofos en torno de la 
relación entre las nociones de política, vida y cuerpo. La elección de 
estos tópicos de análisis en dichos pensadores, pone el énfasis en 
las relecturas que cada uno lleva adelante sobre los desarrollos de 
la biopolítica foucaulteana. 

En “La voz «política» en Roberto Esposito”, Julián Raúl 
Videla reconstruye la perspectiva impolítica como tópico capaz de 
sacar a la luz facetas de la política dejadas de lado por la iloso-
fía política, al tiempo que examina la concepción espositeana de 
comunidad como cifra de lo político. El propósito de este análisis 
es examinar el movimiento que produce la airmación de la comu-
nidad política y no su negación a través de la representación o la 
inmunidad. Asumiendo ciertas nociones como conlicto, initud y 
devenir, la perspectiva impolítica analizada en Esposito problema-
tiza la ilosofía política hasta lo otro de sí misma y airma la política 
como pólemos y no como ordo. Especiicando las oscilaciones se-
mánticas del munus, advirtiendo la potencia de nada que conlleva 
y asumiendo la mortalidad de la existencia, el análisis de la com-
munitas espositeana revierte en la imagen de una política impro-
ductiva, inita y relacional, y no en la propiedad entre iguales que 
perpetúa tal igualdad. Es por ello que Videla suscribe la posición 
de que la política en Esposito, no posee la unidad de sentido en-
tre iguales, sino, por el contrario, la pluralidad de sentidos de los 
desiguales.

El último grupo de variaciones remite a la noción de polí-
tica en Antonio Negri y comprende los trabajos de Adrián Melo, 
Ramiro Riera, Andrea Fagioli y Marcelo Rafin.

Adrián Melo en “Multitud, carne y política en Antonio Negri: 
digresiones en el campo literario”, retoma la noción de “multitud” 
de Negri y Hardt en tanto agente político de acción, transformación 
y liberación, de carácter monstruoso y vampírico, que se gobierna a 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           15

sí misma, con el in de mostrar cómo en los últimos años, lo mons-
truoso de las sociedades modernas (como igura recurrente para 
dar cuenta del sujeto indisciplinado, subversivo o perverso sexual) 
es reivindicado por parte del campo literario argentino, en particu-
lar, por las narrativas de Naty Menstrual y Pablo Pérez, contribu-
yendo así a crear las condiciones culturales de la multitud mons-
truosa redentora.

En “La noción de derecho en la saga Imperio”, Ramiro Riera 
analiza la noción de derecho utilizada por Negri en el marco de la 
investigación que puede denominarse bajo el título de “imperio”, 
desarrollada junto con Michael Hardt. Sobre la base de un aná-
lisis crítico de los modos de empleo del concepto de derecho en 
las obras principales que la integran y otras previas y posteriores, 
pretende explicitar una noción de derecho que, sin salir de la iden-
tiicación clásica entre norma y derecho, invierte marxianamente 
la relación entre política y derecho pero no permite crear un nuevo 
modo de concebir lo jurídico. Este problema, ínsito en el corazón 
mismo de la ilosofía de Negri, se presenta como un desafío central 
de la dimensión propositiva de su pensamiento, según el cual se 
propone concebir un nuevo modo de vida o subjetividad que con-
duzca, a su vez, a una nueva política mediante un neocomunismo.

Andrea Fagioli, en “Un operaísta en Francia. La producción 
de subjetividad en el trabajo de Antonio Negri”, se aboca al análi-
sis del problema de la subjetividad en la producción de Negri, en 
particular, en sus trabajos más recientes, donde el ilósofo italiano 
la entiende como la constitución del sujeto en el campo de tensión 
entre formas de sujeción y procesos de subjetivación. El artículo de 
Fagioli propone un análisis de esta cuestión a partir de los dos sen-
tidos que implica el genitivo del sintagma “producción de subjeti-
vidad”: fabricación de subjetividad y subjetividad productiva. De 
este modo, el trabajo revisa la inluencia tanto del operaísmo como 



16          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

del posestructuralismo en el pensamiento de madurez de Negri, 
rastrea la inquietud por la subjetividad “revolucionaria” en la pro-
ducción negriana de los años 1970 (si bien limitada al interior de 
las categorías marxianas), para focalizarse, inalmente, en el aná-
lisis de la producción biopolítica, momento en que la subjetividad, 
tornándose directamente productiva, cobra una centralidad nueva 
en las luchas políticas. 

Finalmente, en mi artículo “Las categorías de «imperio», 
«multitud» y «commonwealth» en la ilosofía política de Antonio 
Negri”, analizo los alcances y las potencialidades de esas catego-
rías en el marco de la investigación –tanto de diagnóstico como de 
propuesta de toma de posición y de acción–, que el ilósofo junto a 
Michael Hardt llevaron adelante durante la década del 2000, acer-
ca de la coniguración actual del mundo y de la vida en él, con el in 
de sopesar las potencialidades que una ontología positiva derivada 
de una cierta interpretación de la noción de “biopolítica”, pueden 
presentar en esta arena.

Creemos que nuestra contribución con los trabajos que pre-
sentamos en este libro, reviste especial relevancia en la medida en 
que pretende auscultar algunas de las propuestas más sugerentes, 
originales y urgentes de la ilosofía actual y, mediante dicho aná-
lisis, formular una pregunta aún clásica acerca de la creación hu-
mana frente a las trágicas reconiguraciones del campo político y 
de las apremiantes modalidades que asume lo viviente en nuestro 
presente.   

Marcelo raffin



VARIACIONES EN TORNO DE  
LA POLÍTICA EN  

GIORGIO AGAMBEN





01. Arte y política de los cuerpos: 
entre el uso, la clandestinidad y los 

placeres. Anotaciones sobre la lectura 
agambeniana del último Foucault

Paula fleisner

Es maravilloso poder encontrar un cuerpo a la vez 
tangible y fugitivo.

Michel foucault

Esa indisociabilidad entre disciplina y goce, 
en la que los dos sujetos llegan a coincidir por un 

instante es, precisamente, la vergüenza.
GiorGio aGaMben

Aunque con lagrantes “tergiversaciones” que han irritado 
a los foucaultianos del mundo,1 Giorgio Agamben declara haber 
hecho uso de la caja de herramientas conceptuales proporciona-
da por Michel Foucault y no sólo para hacer su diagnóstico del 

1.Cfr. por ejemplo Ojakangas, Mika, “Impossible Dialogue on bio-power: Agamben 
and Foucault”, en Foucault Studies, N°2, may 2005 o Genel, Kathia,“Le biopouvoir 
chez Foucault et Agamben” en METHODOS. Savoir et textes, N° 4, 2004.



20          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

funcionamiento del poder en Occidente, sino también para pre-
sentar lo que se niega a llamar la pars construens de su proyecto 
ilosóico. Interesado en lo que, siguiendo a Feuerbach, llama la 
Entwicklungsfähigkeit de la ilosofía, Agamben concibe su tarea 
como el desarrollo ulterior de algunos conceptos foucaultianos, a 
los que, no obstante, parece aplicar el procedimiento situacionista 
de détournement. En efecto, el ilósofo italiano ha intentado re-
cientemente explicitar el nexo entre “uso” y “forma-de-vida” (los 
dos dispositivos centrales para la posibilidad de una ontología no 
operativa) a partir, entre otras fuentes, de una curiosa relectura de 
la estética de la existencia foucaultiana.2

Dado que, como dice Foucault, “la única curiosidad que vale 
la pena practicar con cierta obstinación” es “no la que busca asi-
milar lo que conviene conocer, sino la que permite alejarse de uno 
mismo”,3 presentaré en lo que sigue una posible interpretación del 
interés común, pero diverso, de Foucault y Agamben en el uso de 
los cuerpos en las prácticas sexuales.

Foucault: la politicidad de los placeres

De acuerdo con Guillaume Le Blanc, en La voluntad de sa-
ber Foucault da cuenta de la politización de la vida sexual que con-
lleva la nueva forma de gubernamentalidad política a la que deno-
mina “biopolítica”. El dispositivo de sexualidad que allí se describe 

2. Al analizar la lectura agambeniana de Foucault, Jeffrey Bossolini compara el 
uso de Foucault que hace Agamben con uso de Nietzsche que hace Heidegger. 
Cfr. “Critical Encounter between Giorgio Agamben and Michel Foucault: Review of 
Recent Works of Agamben”, en Foucault Studies, N° 10, nov. 2010, p.108.

3. Foucault, Michel, Historia de la sexualidad II. El uso de los placeres, trad. M. 
Soller, Buenos Aires, Siglo XXI, 1986, p. 12. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           21

tiene una función identitaria fundamental: ser inteligible para uno 
mismo es desvelar el misterio del propio sexo. Por ello, frente a la 
scientia sexualis de la Modernidad, el ars erotico de los antiguos 

que Foucault investigará en los tomos siguientes de Historia de 
la sexualidad permite pensar una experimentación de los place-
res y de los cuerpos que habilite el surgimiento de subjetivaciones 
heréticas y sitúe la sexualidad en el plano de la invención. Contra 
la fatalidad del sexo, la creación de formas de vida en el uso de los 
placeres ha sido posible y podría volver a serlo.4

En el así llamado “período ético”, el interés de Foucault 
está centrado en los modos de constitución de la subjetividad y 
en las “prácticas de sí”.5 Aunque haya declarado que su preocu-
pación central ha sido desde siempre el “sujeto”,6 la especiicidad 
de la relexión del último período consistiría en la consideración 
del sujeto como el efecto de fabricaciones, como resultado de una 
construcción individual, pero también política: los modos de sub-
jetivación son las prácticas a través de las cuales se producen su-
jetos. Por ello, podemos acordar con Agamben cuando airma que 

4. Cfr. Le Blanc, Guillaume, El pensamiento de Foucault, Buenos Aires, Amorrortu, 
2009, pp. 177-178. Cfr. también “Sex, Power and the Politics of Identity”, entrevista 
a M. Foucault de B. Gallagher y A. Wilson en Toronto, junio de 1982, publicada 
en la revista The Advocate N° 400, 7 de agosto de 1984, traducida al español en: 
Foucault, Michel, Estética, Ética y Hermenéutica, Obras esenciales, Volumen III, 
intr. trad y ed. A. Gabilondo, Barcelona, Paidós, 1999, pp. 417-429.

5. Cfr. Foucault, Michel, El uso de los placeres, trad. cit., p. 9.

6. Foucault, Michel, “El sujeto y el poder” (2001) en Dreyfus H.L. y Ravinow P., 
Michel Foucault: más allá del estructuralismo y la hermenéutica, Buenos Aires, 
Nueva Visión, p. 241.



22          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

la separación entre ética y política es extraña a la preocupación del 
último Foucault.7

Dicho brevemente, al describir el comportamiento moral 
de la Grecia clásica en El uso de los placeres, Foucault elabora el 
concepto de “estética de la existencia” para referir otro modo de 
subjetivación posible, en el que la vida (el bios) es tomada como 
el material de una obra de arte y cuyo ideal es tener una existencia 
bella. La estética de la existencia es, así, una manera de vivir que no 
responde a un trabajo de puriicación ni a código alguno de com-
portamiento, sino que se trata de algunos principios generales para 
el uso de los placeres (su distribución, jerarquía y límites).8 Este 

modo de “sujeción”, la regulación de las prácticas, no responde a 
una legislación universal que determina lo prohibido y lo permiti-
do, sino a un “arte” que deine “las modalidades de un uso en fun-
ción de variables diversas”.9 Lejos de un esteticismo individualista, 
podemos encontrar en la apuesta de Foucault por la descripción de 
las prácticas de sí antiguas y por un pensamiento de la “estética de 
la existencia”, el reverso de la regulación cientíico-política de la 
vida descripta en La voluntad de saber. Pensada desde el punto de 
vista del arte, la vida se sustrae tanto de la esfera de lo “cognoscible” 
como de la imposición del desciframiento de una esencia. Se trata 
de la creación de “otra vida” cuya belleza reside en la “armonía que 
el individuo crea entre sus palabras y sus actos”, como en la expe-
riencia cínica descripta en su último curso.10 Esa estética puede ser 

7. Agamben, Giorgio, L’ uso dei corpi, Homo sacer IV, 2, Vicenza, Neri Pozza, 2014, 
p. 62. 

8. Cfr. Foucault, Michel, El uso de los placeres (1986), trad. cit., p. 87. 

9. Idem, p. 89.

10. Bernauer, James, “Más allá de la vida y de la muerte. Foucault y la ética después 
de Auschwitz” en AA.VV., Michel Foucault, ilósofo, Barcelona, Gedisa, 1999, p. 263.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           23

pensada como una “política de nosotros mismos” cuya función es 
la de resistir a aquella forma del poder que ata a los individuos a 
una supuesta identidad propia: así como en El coraje de la verdad 

la “vida ilosóica” es la contracara de la “vida soberana”,11 la biopo-
lítica podría tener su contracara en una “biopoiésis”, es decir, una 
poiésis, entendida como el modo de hacer especíico del arte, un 
pasaje del no ser al ser, una producción de bellezaque construye un 
bios sin neutralizar ni administrar desde un supuesto saber univer-
sal, su carácter político.

No obstante, no se trata de rehabilitar aquellos usos pasados 
del placer, sino de pensar, por ejemplo en el contexto del movi-
miento gay, modos de creación de la sexualidad que implicarían 
novedosas formas de relación, de amor y de amistad. Crear un nue-
vo arte de vivir, dice Foucault en la famosa entrevista sobre sexo 
y poder publicada por The advocate, a partir de la invención de 
prácticas de placer que experimenten de otro modo con el cuerpo: 
desexualizar el placer y erotizar zonas impensadas de los cuerpos, 
como en las prácticas sadomasoquistas consentidas que se sostie-
nen no en la necesidad de “liberación de una violencia reprimida” 
sino en un juego de acting-out de las relaciones estratégicas de 
poder.

Estudiaré en lo que sigue la lectura agambeniana de estos 
tópicos de la ilosofía tardía de Foucault. 

11. Foucault, Michel, El coraje de la verdad, trad. H. Pons, Buenos Aires, FCE, 
2010, p. 283.



24          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Agamben: primeras lecturas del cuidado de sí y de la vida como una 
obra de arte 

En contacto con la obra de Foucault desde inales de los años 
ochenta,12 Agamben comienza a considerar los conceptos de resis-
tencia, cuidado de sí y vida como obra de arte unos pocos años des-
pués de la publicación del primer tomo de Homo sacer hasta llegar 

a dedicarle un largo “Intermezzo” en el último volumen de la saga. 
En una entrevista publicada inicialmente en la revista 

Vacarme, Agamben intenta dar cuenta de la diicultad de pensar 
la lucha por el reconocimiento y las “formas de lucha concretas” 
cuando el sujeto es concebido como un proceso simultáneo de sub-
jetivación y desubjetivación: ciertamente, no puede tratarse ya de 
la búsqueda de un sujeto revolucionario que reivindique ciertos 
derechos que le han sido negados. Si, como lo muestra Foucault, 
el Estado es una máquina de desubjetivación de las identidades 
clásicas (ciudadanos, extranjeros, criminales, etc.), es también una 
máquina de recodiicación subjetivante que se ejerce sobre la vida 
biológica de los individuos, una subjetivación que sujeta. En este 
contexto, Agamben retoma la noción foucaultiana del “cuidado de 
sí” que es también, paradójicamente, un “separarse de sí”. Por ello, 
no es la propia identidad aquello que debemos indagar, pues el arte 
de vivir consiste en la destrucción de la identidad, en la desviación 
de sí: una práctica de sí, explica Agamben, es a la vez un proceso de 
separación de sí. Se tratará entonces de buscar las zonas interme-
dias entre la identidad y la no identidad a partir de aquella noción 
de “cuidado de sí” pero desplazándola hacia otros dominios: 

12. La primera alusión a Foucault es en el prefacio a la traducción francesa de 
Infancia e Historia, de 1989, más de veinte años después del inicio de su labor 
ilosóica. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           25

 cualquier práctica de sí que se pueda tener, incluso 
esta mística cotidiana que es la intimidad, todas estas 
zonas donde se limita con el no conocimiento o una 
zona de desubjetivación, sea la vida sexual o cualquier 
aspecto de la vida corporal. Ahí hay siempre imágenes 
donde un sujeto asiste a su derrota […]. Es necesa-
rio prestar atención a todo aquello que nos daría una 
zona de este tipo. Es todavía muy vago, pero es aque-
llo que podría ofrecer el paradigma de una biopolítica 
menor.13

Ya desde el comienzo de sus preocupaciones ilosóicas, 
Agamben ha intentado pensar otra estructura de la subjetividad 
en la que el modo de subjetivación sea siempre revocable, donde 
la máscara no se vuelva persona culpable. Y Foucault le ofrece una 
mirada estratégica del asunto: ser sujeto sólo como parte de un 
juego de táctica y estrategia en el que no se termine sujetado, ama-
rrado a una esencia última que nos diga quiénes somos. Frente a 
la consideración del sujeto a partir de principios últimos, Foucault 
da cuenta de ciertas “prácticas” que resisten el poder, no desde un 
afuera utópico sino desde el reticulado milimétrico de su circula-
ción. No obstante, tomemos nota, Agamben se detiene sobre las 
ideas de cuidado de sí y de vida íntima, pero no menciona aquí la 
cuestión del uso de los placeres.

En una entrevista posterior, Agamben adelanta el conteni-
do de un posible último tomo de Homo sacer en el que ya no se 
desarrollará una discusión histórica sino que trabajará sobre los 

13. Agamben, Giorgio, “Biopolitica minore”, en Perticari, Paolo (ed.), Biopolitica 
minore, Roma, manifestolibri, 2003, pp. 194-195. Se trata de una entrevista con S. 
Grelet y M. Potte-Bonneville para Vacarme 10, hiver 2000.



26          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

conceptos de forma-de-vida y de estilo de vida, conceptos que re-
mite en esta oportunidad directamente al trabajo de Foucault so-
bre Grecia y Roma.14 Una arqueología de la experiencia de vida in-
mediata cuya coniguración aún le resulta difícil delinear, pero que 
será, nos dice, la tarea que resta al pensamiento. 

Un buen primer paso en dicha tarea consiste en la compren-
sión de la idea foucaultiana de “hacer de la propia vida una obra 
de arte”, idea que coincide en Foucault, señala Agamben, con “una 
suerte de desposesión de sí”. 

 En este sentido, una vida ilosóica, una vida bella y 
buena, es otra cosa: cuando tu vida se vuelve una obra 
de arte, tú no eres la causa de ello. […]. La construc-
ción de la vida coincide con lo que Foucault refería 
como “se deprendre de soi”. Y esta es también la idea 
nietzscheana de obra de arte sin artista.15

La vida, que fuera oportunamente deinida como “potencia 
que incesantemente excede sus formas y sus realizaciones”,16 in-
cluso en la adopción de una forma, en su conversión en una vida, 
implica una instancia desubjetivante, una instancia común que 
Agamben remite al concepto nietzscheano de obra sin artista.17 La 

14. Rauff, Ulrich, “Interview with Giorgio Agamben, Life, A Work of Art Without an 
Author: The state of Exception, the Administration of Disorder and Private Life” en 
German Law Journal 5, may 2004, pp. 612-613. 

15. Idem, p. 613. 

16. Agamben, Giorgio, “La potenza del pensiero” en La potenza del pensiero, 
Vicenza, Neri Pozza, 2005, p. 286.

17. Cfr. Nietzsche, Friedrich, FP 2 [114] otoño de 1885-otoño 1886, Fragmentos 
póstumos, Volumen IV (1885‑1889), trad. intr. y notas de J. L. Vermal y J. B. Llinares, 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           27

vida como una obra de arte que ya no puede ser pensada como la 
plasmación de una voluntad que se expresa, tirana, y que se man-
tiene dentro de los límites de aquella metafísica de la subjetividad 
a la que Heidegger había condenado su versión de Nietzsche. La 
vida aquí, a través de la versión foucaultiana de Nietzsche, como 
una obra de arte sin artíice, es toda ella un artefacto, toda ella obra 
de ningún autor.18

Sujeto desposeído o vida sin autor,la herencia foucaultiana 
va más allá del diagnóstico biopolítico y permite comenzar a pen-
sar el problema de la resistencia y la libertad sin reivindicaciones 
especíicas. Más adelante y para cerrar su investigación en torno 
al funcionamiento del poder, Agamben querrá encontrar en la tra-
dición misma –teológica primero, ilosóica después– una isura a 
partir de la cual volver a pensar una vida que pueda coincidir con su 
forma y concebirla “como aquello de lo que jamás se da propiedad, 
sino sólo un uso común”,19 una vida que pueda ser contemplación 
sin conocimiento, una vida, inalmente, que, en la irrisoriedad de 
su intimidad clandestina e incognoscible, se muestre como la cus-
todia del “secreto de la política, la otra cara del arcanum imperii 
sobre el que naufragan toda biografía y toda revolución”.20

Madrid, Tecnos, 2006, p. 110.

18. En “Agamben’s Foucault. Anoverview”, en Foucault Studies, N° 10, nov. 2010, 
pp. 55-56, AnkeSnoek analiza, aunque de modo distinto al que aquí propongo, la 
herencia foucaultiana de “el arte de vivir” en Agamben.

19. Agamben, Giorgio, Altissima povertà, Regole monastiche e forme di vita, Homo 
sacer IV, 1, Vincenza, Neri Pozza, 2011, p. 10.

20. Agamben, Giorgio, L’uso dei corpi, Homo sacer IV, 2, ed.cit., p. 11.



28          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Vida sexual, demasiado (hetero)sexual. Violencia Rivas intérprete de 
Agamben

En Homo sacer I Agamben había criticado el optimismo de 
las últimas páginas de La voluntad de saber donde se anunciaba 
“otra economía de los cuerpos y de los placeres” como posible hori-
zonte de una política distinta.21 Tras la investigación aquí empren-
dida, airmaba Agamben, una nueva cautela es necesaria: también 
el concepto de “cuerpo”, al igual que el de sexo y sexualidad criti-
cados por Foucault, está siempre ya atrapado en un dispositivo, 
“es siempre cuerpo biopolítico y vida desnuda, y nada en él y en la 
economía de sus placeres parecería poder ofrecernos un terreno 
irme contra las demandas de poder soberano”.22

Sin embargo, en L’ aperto, l’ uomo e l’ animale, su investi-
gación acerca de la construcción de lo humano, Agamben plantea 
la posibilidad de una fuga sexual y placentera a través de la idea 
benjaminiana de una vida insalvable y feliz. En el apartado “Tra” 
Agamben enmarca esta idea en un epígrafe con una cita de aquel 
libro de Foucault: “Todos los enigmas del mundo nos parecen leves 
en comparación con el minúsculo secreto del sexo”. Se abre aquí la 
alternativa de una resistencia al poder disociador sostenida en la 
pertenencia y excedencia simultáneas del hombre, como ser vivo 
que goza, respecto de la naturaleza.

Agamben recorre algunos textos de Benjamin y analiza 
dos cuadros de Tiziano para construir una imagen diferente de 
la relación entre la naturaleza y el hombre. Según el modelo de la 

21. Cfr. Foucault, Michel, Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber, trad. U. 
Guiñazú, México, Siglo XXI, 1990, p. 194. 

22. Agamben, Giorgio, Homo sacer I. Il potere sovrano e la nuda vita, Torino, 
Einaudi, 2005, p.209.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           29

“dialéctica suspendida” benjaminiana, lo decisivo es el intervalo 
abierto entre el hombre y la naturaleza, la suspensión de ambos 
términos, que se instala entre ellos y se mantiene en su relación. La 
máquina antropológica, que articula hombre y naturaleza suspen-
diendo y capturando lo in-humano, ha sido detenida y da lugar a 
algo que ya no es ni animal ni hombre. La satisfacción sexual será 
para Benjamin la imagen incierta de una vida que se ha emanci-
pado de su relación con la naturaleza: ella –que parece pertenecer 
íntegramente a la naturaleza pero que la excede por todas partes– 
corta sin resolver dialécticamente “el vínculo secreto que liga al 
hombre a la vida”.23 En el extremo de la voluptuosidad, la vida se 
libera del misterio y reconoce una no-naturaleza, tal es el acertijo 
que ha de comprenderse, interpreta Agamben. 

Con una imagen que deberemos esperar hasta Foucault para 
poder des-heterosexualizar (es decir,“de-sexualizar”), Benjamin 
señala que el misterio del hombre no reside en la sexualidad pero 
que a través de la satisfacción sexual el hombre pierde el misterio, 
que queda truncado. La mujer corta el lazo que une al hombre con 
la vida liberándolo para la muerte: “así como la amada lo libera 
del hechizo de la madre, la mujer lo desliga más literalmente de 
la madre tierra; es la comadrona que corta ese cordón umbilical 
que el misterio de la naturaleza ha trenzado”.24 Una imagen que 
Agamben interpreta como la cifra de una emancipación posible de 
la máquina de construir sujetos. Por un lado, la sexualidad no es el 
misterio, el sexo no es un secreto esencial y universal, podríamos 
decir con Foucault: la hominización queda suspendida en el goce; 

23. Agamben, Giorgio, L’ aperto. L’ uomo e l’ animale, Torino, Bollati Boringhieri, 
2002, p. 85.

24. citado en Agamben, Giorgio, L’ aperto, ed. cit., p. 85. 



30          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

por el otro, es en la satisfacción de la voluptuosidad donde natura-
leza e historia, cuerpo y espíritu, creación y redención, pierden su 
carácter de oposición binaria y se solapan, se distingue, se tensan y 
conspiran para salvarse. 

Un enigma se cierne sobre la relación sexual, enigma que, 
sin resolversese disuelve con el goce inal. Es a partir de la pérdida 
del misterio, producida con la satisfacción sexual, que una nue-
va vida, feliz y ociosa, ni animal ni humana, se hace posible. Los 
amantes, iniciados en la ausencia de misterio como en el secreto 
más íntimo, se pierden en la ausencia de obra, en el desoeuvrement 
de la naturaleza y el conocimiento, del cuerpo y del espíritu, del 
animal y del hombre. 

Nada dice aquí Agamben sobre la especial relación entre vida 
biológica y vida anímica que se da en “el uso de los placeres”. Uso 
que en su potencia colectiva –la potentia gaudendi, y no la buena 

voluntad, es tal vez la cosa mejor repartida del mundo–25 podría 
eventualmente dar lugar a otras formas de vida, otras relaciones 
entre el aparato somático y el mundo fantástico de las imágenes 
que desarticulen el tramposo misterio de la propiedad-identidad 
del deseo sexual normalizado. En efecto, en ciertas prácticas amo-
rosas –y habría que pensar bien en cuáles, pues en esas decisio-
nes puede jugarse la distancia más importante entre Agamben y 
Foucault– podría suponerse un elemento potencialmente profana-
dor, la feliz promesa de una relación diversa entre el cuerpo y el 
alma en la que, sin disolverse ni armonizarse, ambos están involu-
crados pero, en su ociosidad, ninguno prevalece. 

25. Cfr. Preciado, Beatriz, Testo Yonqui, Madrid, Espasa Calpe, 2008, p. 38. Allí se 
deine el concepto de potentia gaudendi (o “fuerza orgásmica”) como la “potencia 
(actual o virtual) de excitación (total) de un cuerpo”. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           31

En relación con estas posibles diferencias entre Foucault y 
Agamben, no estará de más explicitar que una “cierta ceguera de 
género” persiste a lo largo de la obra agambeniana, según la atina-
da expresión de Catherine Mills. Ceguera maniiesta en esta reivin-
dicación de la noche salvada benjaminiana, pero también en la idea 
de que la pornografía alcanza su objetivo representando el placer 
femenino signado únicamente en el rostro o en la asociación entre 
la vida infantil y la vida femenina como vidas aferradas a su isiolo-
gía. Al respecto, airma Mills: “Para cualquiera con algo de conoci-
miento de las últimas décadas de ilosofía feminista, es difícil leer 
semejante declaración por parte de un ilósofo contemporáneo sin 
algo de consternación”.26Por otro lado, y casi como un corolario de 
aquella ceguera, podríamos decir que el de Agamben es un pensa-
miento atravesado por un dispositivo de sexualidad heteronorma-
tivo, embebido de una imagen de lo femenino surgida de la pobre 
pero duradera fenomenología masculina de la mujer y de lo que 
Foucault llama la “vieja virilidad heterosexual”.27

26. Mills, Catherine, The philosophy of Giorgio Agamben, Stocksield, Acumen, 
2008, p. 115. Cfr. respectivamente, Agamben, Giorgio, Idea della prosa (1985), 
Macerata, Quodlibet, 2002, p. 56 y “Per una ilosoia dell’ infanzia”, en La Cecla, 
F. (ed.), Perfetti & invisibili. L’ immagine dei bambini tra manipolazione e realtà, 
Milán, Skira, 1996, p. 239.

27. Mencionemos algunas de las expresiones que nos dejan perplejas (o nos hacen 
reír, según nuestro estado de ánimo), pues parecen más dignas de un empirista 
inglés del siglo XVIII que de un ilósofo foucaultiano: “llamamos bella a una mujer 
cuya mente parece felizmente inconsciente de un secreto del cual su cuerpo está 
perfectamente al tanto” (en Agamben, Giorgio, Nudità, Roma, Nottetempo, 2009, 
p. 161); o “Es una experiencia común que el rostro de una mujer que se siente 
mirada devenga inexpresivo. Es decir, la conciencia de ser expuesta a la mirada 
hace vacío en la conciencia y actúa como un potente disruptor de los procesos 
expresivos que animan en general el rostro” (en Agamben, Giorgio, Profanazioni, 
Roma, Nottetempo, 2005, p. 104). Sobre la expresión “vieja virilidad heterosexual”, 



32          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Sadomasoquismo ontológico. Entre el cenobio y la bathhouse

En el volumen IV de Homo sacer, el último Foucault volve-
rá a hacerse presente.En el primer tomo será apenas mencionado, 
pero en el segundo ocupará unas cuantas páginas, donde se lo pre-
sentará como el ilósofo de la subjetividad procesual y como teórico 
del ethos sadomasoquista de toda subjetivación.

Altissima povertà. Regole monastiche e forma di vita, bus-
ca en el seno de la Iglesia Católica una salida dela ontología de la 
efectualidad que esa institución ha terminado de inventar.28 Se tra-
ta de un estudio de la forma de vida del monaquismo y de la idea 
de usus pauper franciscano, como dos tentativas extremas y frus-
tradas de pensar una forma vitae dentro del cristianismo. En la 
investigación dedicada al cenobio monástico, Agamben señala una 
posible relación entre la vida común allí descripta y las considera-
ciones tardías de Foucault: en el monasterio, dice, no se despliega 
un dispositivo legal a través del cual el monje debe observar ciertos 
preceptos, sino que la vida allí parece desarrollarse de acuerdo a las 
reglas de un arte, es ella misma un arte. Pero esto no debe enten-
derse como una estetización de la existencia29 sino como “aquello 
que parece tener en mente Michel Foucault en los últimos escritos, 
[…] una deinición de la propia vida en relación con una práctica 

cfr. “Michel Foucault, una entrevista: Sexo, poder y política de la identidad”, trad. 
cit., p. 421.

28. Ontología a la que ha dedicado una investigación paralela y simultánea, 
publicada enOpus Dei. Archeologia dell’ uficio, Homo sacer, III, 5, Torino, Bollatti 
Boringhieri, 2012.

29. Estetización que ya había criticado como parte del dispositivo de gloriicación 
en Il Regno e la gloria. Per una genealogia teologica dell’ economia e il governo 
Homo sacer II, 2,Torino, Bollatti Boringhieri, 2009, p. 235 y ss.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           33

incesante”.30 Airmación breve y al margen que, no obstante, no 
sólo conirma la importancia del arte para pensar modos de vida 
alternativos a la vida desnuda(da), sino que adelanta, en parte, la 
aparición de Foucault en el último volumen del proyecto.

L’uso dei corpi, por su parte, presenta una suerte de sis-
tematización de tres investigaciones sobre temas ya presentados 
anteriormente que sirven de palabras inales, mas no deinitivas, 
para el “abandono” de la saga.31 Agamben analiza la estética de la 
existencia principalmente en dos momentos: en el contexto de la 
teoría del uso presentada en el primer capítulo y en el largo primer 
“Intermezzo” que cierra esa primera parte del libro. Dos cuestiones 
principales ocupan su examen: el problema del sujeto como apo-
rético proceso en el que se entrecruzan la inquietud de sí (souci/
cura) y el abandono de sí; y el interés foucaultiano por las prácticas 
sadomasoquistas. 

30. Agamben, Giorgio, Altissima povertà, ed. cit., p. 47.

31. El libro está compuesto por: 1) una teoría del “uso” que comienza con el análisis 
del sintagma “uso del cuerpo” en la deinición aristotélica de la naturaleza del esclavo 
y culmina con la propuesta de una desactivación de la escisión sujeto/objeto, 2) 
un estudio ontológico sobre el dispositivo de escisión del ser que determina el 
lenguaje, también partiendo de Aristóteles, que propone como contracara una 
ontología modal que suspenda la separación entre esencia y existencia, 3) una 
concepción de la forma-de-vida que busca desandar la separación de la vida 
tal y como se llevó a cabo en Occidente a partir de la reivindicación de la teoría 
estoico-plotiniana del carácter unitario de todo fenómeno vital (eidos zoes), 4) un 
epílogo en el que se sientan las bases para una teoría de la potencia destituyente. 
En medio de estas investigaciones aparecen tres consideraciones (“Prólogo” y 
dos “Intermedios”) muy “personales” sobre aquellos que podemos considerar 
los pensadores más inluyentes en la construcción de Homo sacer, Guy Debord, 
Michel Foucault y Martin Heidegger. Me ocuparé aquí de modo exclusivo de las 
consideraciones sobre Foucault. 



34          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Agamben retoma en el primer capítulo las consideraciones 
foucaultianas sobre la inquietud de sí, llamando la atención sobre 
la estrategia desplegada en La hermenéutica del sujeto de identii-
car el cuidado de sí (heauton) a partir de la cuestión del uso (chres-
tai), lo que permitiría plantear, en el marco de una inmanencia en-
tre el sujeto ético y el de uso, una noción de sujeto como proceso no 
sustancial. En el “Intermezzo” aproxima esta cuestión al problema 
ontológico de la separación del ser y a la paradoja de la relación 
entre poder constituyente y poder constituido, para concluir que 
“la práctica de sí es esta operación en la que el sujeto se adecua a 
la propia relación constitutiva, permanece inmanente a ella” y que 
por ello “el sujeto es la puesta en juego en el cuidado de sí y este 
cuidado no es otra cosa que el proceso a través del cual el sujeto se 
constituye a sí mismo”.32

Por otro lado, Agamben se interesa por la predilección fou-
caultiana por las prácticas sadomasoquistas de las comunidades 
gays estadounidenses. Su interés33 consiste en la posibilidad de 
identiicar en dichas prácticas la estructura misma de la subjetiva-
ción, como su ethos: 

 Amo y esclavo, sádico y masoquista no son aquí dos 
sustancias incomunicables, sino que, tomados en el 
uso recíproco de sus cuerpos, ellos transitan el uno 
en el otro e incesantemente se indeterminan [...]. Es 

32. Agamben, Giorgio, L’ uso dei corpi, ed.cit., p. 143.

33. Interés que ya había manifestado en Quel che resta di Auschwitz. L’ archivio e 
il testimone. Homo sacer III, Torino, Bollati Boringhieri, 1998, capítulo “La vergogna 
o del soggetto”. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           35

decir, el sadomasoquismo exhibe la verdad del uso, 
que no conoce sujeto y objeto, agente y paciente.34

Así, Agamben retoma las consideraciones foucaultianas 
pero para transformar las prácticas en un paradigma que expli-
que la búsqueda moderna de las huellas perdidas de un “uso de los 
cuerpos” más allá de las escisiones, descuidando en su análisis el 
aspecto novedoso que Foucault ve en el S/M. Por ello, puede con-
cluir que se trata de un intento deiciente de volver inoperosa la 

relación amo/esclavo que desde la dialéctica hegeliana nos conde-
na a la humanidad. Después de todo, el S/M no puede transformar 
la ontología, pues las relaciones de poder permanecen aunque se 
hayan vuelto corporales y, desde esa perspectiva, el horizonte de la 
gubernamentalidad es insuperable.35

El puto y el obispo

Para terminar, querría esbozar algunos reparos a la lectura-
agambeniana de la fascinación de Foucault por las prácticas sado-
masoquistas. En primer lugar, Agamben parece víctima de la “epis-
temología del armario”,36 ese lugar imposible, del que no se puede 
nunca terminar de salir y al que no se puede estar seguro de volver 

34. Agamben, Giorgio, L’ uso dei corpi, ed.cit., p. 61.

35. Idem, pp. 146-148. No analizo aquí por falta de espacio lo que sería un tercer 
tema importante en esta interpretación agambeniana del último Foucault, que es 
la cuestión de la vida como obra de arte que tematiza en este mismo “Intermezzo” 
y complementa su lectura de la propuesta foucaultiana como una ética y no como 
una estética. 

36. La expresión pertenece al libro de Eve Kosofsky Sedwig, citado por Halperin, David, 
San Foucault. Una hagiografía gay, Córdoba, Cuadernos del Litoral, 2000, p. 57.



36          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

a entrar, que la mirada heteronormativa naturalizada impone so-
bre la sexualidad gay. Sostenida en la “evidencia de la obviedad 
del hecho heterosexual”, esta forma argumentativa está presente 
en el escandaloso silencio que Agamben mantiene sobre las ope-
raciones de lectura que se realizaron sobre la vida gay del ilósofo 
francés. En efecto, parece disculpar a los biógrafos que necesitaron 
dar cuenta de la vida privada de Foucault;37 pues, en algún sentido, 
es culpa del propio Foucault –que declara su interés en los ambien-
tes homosexuales de San Francisco y New York como laboratorios 
para la creación de nuevas formas de vida– el interés despertado 
por aspectos de su vida que “en general no son considerados perti-
nentes para la comprensión del pensamiento de un autor”.38 Pero 

el problema no es sólo el encubrimiento agambeniano de la propia 
obscenidad y la de los relatores, sino que, a partir de allí, todo el 
“Intermezzo” parece un honesto intento de devolver a Foucault al 
terreno ilosóico (del que fue expulsado por sus prácticas perso-
nales desviadas) mediante la reducción del interés por el S/M a un 
problema ontológico. “¡Aleluya!” –podremos gritar al terminar de 
leer– “¡Foucault ha sido salvado!”. 

En segundo lugar, y en relación con esto, para que la opera-
ción de lectura funcione, se instala como su fundamento la atribu-
ción de una inamovible y verdadera “identidad sexual” foucaultiana 

37. Menciona de modo completamente acrítico a James Miller, Hervé Guilbert 
y el joven que registró detalladamente sus reacciones durante una excursión al 
Death Valley en la que experimentó con LSD, Simeon Wade. Aunque reconoce en 
Foucault “una persona esquiva y discreta”, Agamben sostiene que no parece haber 
una diferencia importante entre su vida pública y su vida privada. Cfr. Agamben, 
Giorgio, L’usodeicorpi, ed.cit., p. 135. Luego del Ecce homo nietzscheano, esta 
airmación parece cuanto menos cándida. 

38. Ibídem.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           37

–no olvidar: Foucault es puto y eso lo explica todo– sostenida en 
una integridad psicofísica que, por lo demás, contradice la estética 
de la existencia entendida como una ética de elaboración continua. 
Contra el múltiple y creativo uso de los placeres, se impone la ley 
del deseo, el aburrimiento de ser siempre el mismo. La explicación 
ontológica y continuista del S/M de la lectura agambeniana desdi-
buja completamente el carácter iccional y novedoso que Foucault 
le atribuye. Como el amor cortés medieval, el S/M es un juego es-
tratégico, pero a diferencia de aquel, no tiene una inalidad sexual 
explícita.39 No es la satisfacción sexual del varón heterosexual lo 
que motiva, como en la imagen benjaminiana, es la creación de 
nuevos placeres no imaginados anteriormente, donde incluso la 
“orientación sexual” del/la compañero/a se vuelve irrelevante, 
pues el placer ha sido desgenitalizado. Por ello, además, el viejo 
monopolio de los venerados genitales masculinos se transforma en 
el mapa de nuevas vulnerabilidades.40

Finalmente, en consonancia con lo dicho, es notable que a 
pesar de señalar el surgimiento de un “placer adéspota y común”41 

en las prácticas S/M, la explicación agambeniana neutraliza el 
poder político que el placer parece adquirir en la perspectiva fou-
caultiana. En efecto, interesado en el concepto de uso, Agamben 
analiza la estética de la existencia desde la idea de la inquietud de 
sí, señalando una cierta limitación en el planteo foucaultiano que 
pareciera solapar la cuestión política del uso en la ética del cui-
dado. Pero así como no se detiene en el carácter innovador de las 
prácticas S/M –que reduce al viejísimo problema ontológico de 

39. Cfr. Foucault, Michel, “Sexo, poder y política de la identidad”, trad. cit., p. 425.

40. Cfr. Halperin, David, San Foucault, trad. cit., p. 112.

41. Agamben, Giorgio, L’ uso dei corpi, ed.cit., p. 61.



38          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

la autoconstitución del ser, problema que, como todos sabemos, 
no se resuelve visitando saunas sino enfrentando valientemente, 
como Heidegger, la historia de la ontología–42 tampoco lo hace 
en el placer corporal como acontecimiento impersonal y contra-
productivo. Agamben ve en las experiencias en EE.UU. el interés 
por la constitución de un nuevo sujeto y reduce la cuestión a una 
recreación ritualizada y paródica de una dimensión pre-jurídica 
del uso de los cuerpos que resulta insuiciente para desactivar la 
máquina antropogénica de la dialéctica entre el amo y el esclavo.43 

Pero, ¿y el placer en el uso del propio cuerpo y del cuerpo ajeno? El 
placer se produce en el límite del sujeto, entre los sujetos, es una 
instancia que “disuelve al sujeto en la continuidad sensorial del 
cuerpo”.44 Tras la genealogía de la moral emprendida en Historia 
de la sexualidad, Foucault se permite pensar un erotismo no dis-
ciplinario que produzca, en el encuentro azaroso de los cuerpos, 
placeres sin cálculo –placeres acaso muy distintos de la promesa 
de felicidad de la pornografía heterosexual que tanto fascina al iló-
sofo italiano.45 Por esto, luego de leer el análisis de la estética de la 
existencia ofrecido por Agamben nos queda la sensación de haber 
asistido a la neutralización de una potencialidad política del plan-
teo foucaultiano –potencialidad que en los años sucesivos fue ex-
plotada al máximo por los discursos políticos queer–. En nombre 

42. Idem, p. 148.

43. Cfr. Agamben, Giorgio, L’ uso dei corpi, ed.cit., pp. 64-65.

44. Halperin, David, San Foucault, trad.cit., p. 119.

45. Interés que leemos desde sus primeros artículos hasta las últimas obras. 
Cfr. por ejemplo, “La 121a giornata di Sodoma e Gomorra”, en Tempo presente, 
vol. 11, N° 3-4, Roma, mar.-abr. 1966, pp. 59-70; o “Idea del comunismo” en Idea 
della prosa (1985), Macerata, Quodlibet, 2002; o “Elogio de la profanazione” en 
Profanazioni, Roma, Nottetempo, 2005.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           39

de una posible sustracción de las relaciones estratégicas del poder, 
de un posible espacio Ingobernable más allá del domino y el poder, 
Agamben parece desestimar el poder transformador de la propues-
ta foucaultiana de pensar el placer, múltiple y diverso, como una 
“política de nosotros mismos”, más allá del deseo. En la indocili-
dad de los cuerpos podría haber un potencial profanador que res-
tituyera a un uso común el placer coniscado y gestionado para la 
incrustación en los cuerpos de una esencial identidad sexual que lo 
transforma en deseo incumplido. 

Bibliografía

Agamben, Giorgio, Altissima povertà, Regole monastiche e forme 
di vita, Homo sacer IV, 1, Vicenza, Neri Poza, 2011.

— “Biopolitica minore”, en Perticari, Paolo (ed.), Biopolitica 
minore (2003), Roma, manifestolibri, En “Agamben’s 
Foucault. An overview”, Foucault Studies, N° 10, nov. 2010, 
pp. 55-56.

— Homo sacer I. Il potere sovrano e la nuda vita, Torino, 
Einaudi, 2005.

— Idea della prosa, Macerata, Quodlibet, 2002.
— Il Regno e la gloria. Per una genealogia teologica dell’ 

economia e il governo Homo sacer II, 2, Torino, Bollatti 
Boringhieri, 2009.

— L’ aperto. L’ uomo e l’ animale, Torino, Bollati Boringhieri, 
2002.

— “La 121a giornata di Sodoma e Gomorra”, en Tempo presen-
te, vol. 11, N° 3-4, Roma, mar.-abr. 1966, pp. 59-70.

— “La potenza del pensiero” en La potenza del pensiero, 

Vincenza, Neri Pozza, 2005.



40          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

— L’ uso dei corpi, Homo sacer IV, 2, Vicenza, Neri Pozza, 
2014.

— Nudità, Roma, Nottetempo, 2009.
— Opus Dei. Archeologia dell’uficio,Homo sacer, III, 5, 

Torino, Bollatti Boringhieri, 2012.
— “Per una ilosoia dell’ infanzia”, en La Cecla, Franco (ed.), 

Perfetti & invisibili. L’ immagine dei bambini tra manipola-
zione e realtà, Milán, Skira, 1996.

— Profanazioni, Roma, Nottetempo, 2005. 
— Quel che resta di Auschwitz. L’ archivio e il testimone. 

Homo sacer III, Torino, BollatiBoringhieri, 1998.
Bernauer, James, “Más allá de la vida y de la muerte. Foucault y 

la ética después de Auschwitz” en AA.VV., Michel Foucault, 
ilósofo, Barcelona, Gedisa, 1999.

Bossolini, Jeffrey, “Critical Encounter between Giorgio Agamben 
and Michel Foucault: Review of Recent Works of Agamben”, 
en Foucault Studies, N° 10, nov..2016. 

Genel, Katia, “Le biopouvoir chez Foucault et Agamben” en 
METHODOS. Savoir et textes, N° 4, 2004.

Foucault, Michel, El coraje de la verdad, Buenos Aires, FCE, 2010.
— “El sujeto y el poder”, en Dreyfus,Hubert y Ravinow Paul, 

Michel Foucault: más allá del estructuralismo y la herme-
néutica, Buenos Aires, Nueva Visión, 2001.

— Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber, México, 
Siglo XXI, 1990.

— Historia de la sexualidad II. El uso de los placeres, Buenos 
Aires, Siglo XXI, 1986.

— “Sex, Power and the Politics of Identity”, entrevista a M. 
Foucault de B. Gallagher y A. Wilson en Toronto, junio de 
1982, publicada en la revista The Advocate N° 400, 7 de 
agosto de 1984, traducida al español en: Foucault, Michel, 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           41

Estética, Ética y Hermenéutica, Obras esenciales, Volumen 
III, intr. trad y ed. A. Gabilondo, Barcelona, Paidós, 1999, 
pp. 417-429.

Halperin, David, San Foucault. Una hagiografía gay, Córdoba, 
Cuadernos del Litoral, 2000.

Le Blanc, Guillaume, El pensamiento de Foucault, Buenos Aires, 
Amorrortu, 2009.

Mills, Catherine, The philosophy of Giorgio Agamben, Stocksield, 
Acumen, 2008.

Nietzsche, Friedrich, FP 2 [114] otoño de 1885-otoño 1886, 
Fragmentos póstumos, Volumen IV (1885‑1889), trad. intr. 

y notas de J. L. Vermal y J. B. Llinares, Madrid, Tecnos, 
2006, p. 110.

Ojakangas, Mika, “Impossible Dialogue on Bio-power: Agamben 
and Foucault”, en Foucault Studies, may 2005, pp. 5-28.

Preciado, Beatriz, Testo Yonqui, Madrid, Espasa Calpe, 2008.
Rauff, Ulrich, “Interview with Giorgio Agamben, Life, A Work 

of Art Without an Author: The State of Exception, the 
Administration of Disorder and Private Life”, en German 
Law Journal 5, may 2004, pp. 612-613.

Snoek, Anke, “Agamben’s Foucault. An Overview”, Foucault 
Studies, N° 10, nov. 2010, pp. 55-56.





02. La imagen-dispositivo  
en lo político agambeniano

natalia taccetta

Imagen y palabra

La relexión de Giorgio Agamben sobre la imagen parece ser 
un aspecto como mínimo poco explorado en su proyecto ilosóico-
político. Sin embargo, puede pensarse como la clave de una tra-
ma en la cual Agamben prueba la doble operación de separación 
a partir de la cual se conigura la vida del hombre. En sus obras 
sobre arte y crítica estética, en relación con la cuestión del lenguaje 
(sobre todo vinculada al análisis de la imagen poética) o en virtud 
de sus análisis políticos (relativos al espectáculo, la soberanía, o 
la ontología política en general), el concepto de imagen opera en 
prácticamente toda la obra agambeniana a partir de una premisa 
propia de la ilosofía occidental.

Toda investigación sobre el problema de la imagen debe co-
menzar antes que nada por reconocer que este término, en nues-
tra cultura, designa un imposible. La imagen, en efecto, es el lu-
gar donde la metafísica occidental buscó la solución de su enigma 
propiamente central: la unión de lo sensible y lo inteligible, de lo 
múltiple y lo uno. Es por esto que la imagen conlleva en sí misma 
una dualidad irreductible y originaria: es, por esencia, aquello que 



44          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

es repetible y reproducible pero, al mismo tiempo, es la aparición 
de un único.1

Siguiendo la lectura de Connal Parsley,2 podría decirse, la 
imagen es por un lado “imposible”, y por otro, la mediación que le 
permite a Agamben problematizar nociones como las de umbral, 
cesura e historia, centrales en su vocabulario ilosóico para la con-
ceptualización de la vida. Señala que, como medio, la imagen es 
lo que le permite volver a la noción de historia, es decir, a lo “en-
común” señalando una tensión. En Ninfas (2007), Agamben lo ex-
presa del siguiente modo: “Las imágenes, que constituyen la con-
sistencia última de lo humano y el único camino de su posible sal-
vación, son también el lugar de su incesante faltarse a sí mismo”.3 

Así, “imagen” puede considerarse un término fundamental para un 
problema como el de la mediación entre lo sensible y lo inteligible, 
lo único y lo reproducible, lo singular y lo múltiple. 

La preocupación por la imagen aparece en el primer libro de 
Agamben, El hombre sin contenido de 1970, donde rastrea las mo-
diicaciones históricas que atravesaron algunos conceptos estéticos 
fundamentales, e indaga sobre la importancia y la función del arte 
en la reapropiación de la historia. Para ello, hace hincapié en las 
implicaciones ontológicas y epistemológicas que conlleva pensar 
la subjetividad en el arte y los problemas y consecuencias que trae 
la teorización estética a lo largo de la modernidad. Es importante 
notar que en este primer libro la exploración agambeniana de la 

1. Agamben, Giorgio (2004), « Le pays au-delà des images » en Image et mémoire. 
Écrits sur l’image, la danse et le cinéma, París, Desclée de Brouwer, p. 138. La 
traducción es mía. 

2. Parsley, Connal, “Image”, en Alex Murray y Jessica Whyte (comps.), The 
Agamben Dictionary, Edimburgo, Edimburgh University Press, 2011, pp. 100-101.

3. Agamben, Giorgio, Ninfas, Valencia, Pre-Textos, 2007, p. 50.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           45

estética implica arriesgar una ontología del presente y preguntarse 
por los modos de establecer vínculo y continuidad con la realidad: 
es decir, se trata, inalmente, de una relexión sobre la espaciotem-
poralidad adecuada para que la experiencia pueda tener lugar. En 
este sentido, Agamben piensa la crisis de la estética como un pro-
blema que involucra a la cultura en su conjunto y asume que, si 
no es posible representarse un mundo en el que la experiencia sea 
posible, la supervivencia de toda la cultura queda amenazada. De 
modo que, en este primer libro, la pregunta por el arte y la imagen 
apunta a una indagación sobre la vida humana y sus posibilidades. 

Una suerte de rastreo del concepto de “imagen” vuelve evi-
dente que constituye un dispositivo central en la conceptualización 
agambeniana de la vida, su pensamiento de lo político y su explo-
ración de la relación entre el arte y la historia. Se hará imperioso, 
entonces, volver sobre la conianza que Agamben deposita en el 
arte y las tensiones que, en su pensamiento, constituyen lo humano 
y articulan la vida.

En “¿Qué es un dispositivo?”, Agamben resume en tres pun-
tos la conceptualización de Michel Foucault: se trata de una red 
que se establece entre discursos, instituciones, ediicios, leyes, pro-
posiciones ilosóicas, etc.; tiene una función estratégica que se ins-
cribe en una relación de poder; resulta del cruce entre relaciones de 
poder y de saber. La concepción de Agamben, por su parte, carga 
sobre “dispositivo” una genealogía que le permite pensar la oiko-
nomía como administración o gestión en función de la importancia 
que el concepto reviste para el pensamiento teológico medieval. El 
término latino dispositio asume, según Agamben, esta compleja 
esfera semántica en la medida en que reconoce la fractura que ar-
ticula el ser y la praxis, la naturaleza y la esencia, la administración 
y el gobierno: 



46          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

 en lo cual y a través de lo cual se realiza una actividad 
pura de gobierno sin ningún fundamento en el ser. 
Por esta razón, los dispositivos siempre deben impli-
car un proceso de subjetivación, es decir, deben pro-
ducir un sujeto.4 

Agamben deine los dispositivos en su constante captura de 
lo viviente. En este sentido, quedan inscriptos en la oikonomía de-
inidos como “cualquier cosa que de algún modo tenga la capacidad 
de capturar, orientar, determinar, interceptar, modelar, controlar 
y asegurar los gestos, las conductas, las opiniones y los discursos 
de los seres vivientes”.5 Ahora bien, si “sujeto” es la resultante de 
las relaciones del “cuerpo a cuerpo entre los vivientes y los dispo-
sitivos”, se produce para Agamben una diseminación de la subjeti-
vidad en el mundo contemporáneo “que lleva al extremo el aspecto 
de máscara que siempre ha acompañado a todas las identidades 
personales”.6 

Precisamente, esta noción de máscara reenvía al problema 
de la imagen. Como dispositivo, se la puede pensar como en “Le 
visage et le silence”, donde Agamben indaga sobre la relación entre 
la imagen y la poesía para asumir que “Que no se trata de un pa-
ralelo general entre las dos artes, sino más bien de algo como una 
relación esencial [y] que […] ‘uno solo es el cumplimiento (télos) 

de los dos’”. Para preguntarse concretamente: “¿Qué es este cum-
plimiento, este in común de la pintura y la poesía? O, ¿qué especie 

4. Agamben, Giorgio, ¿Qué es un dispositivo?, Buenos Aires, Adriana Hidalgo 
Editora, 2014, p. 16.

5. Ibid. p. 18.

6. Idem, p. 19.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           47

de relación está aquí instituida entre imagen y palabra?”.7 En “Le 
pays au delà des images”, asume que toda imagen reposa sobre un 
abismo por lo que el problema de la imagen “deviene el del estatus 
de aquello que constituye desde siempre el tema común de la pin-
tura y la ilosofía”.8 

La máscara vuelve cuando al explorar la cuestión en el teatro 
Agamben repara en la pregunta por lo intermediario –el persona-
je– entre el género y el individuo. Los personajes son seres híbri-
dos entre un individuo de carne y hueso –el actor– y el rol que el 
autor escribió para él. “Que tal encuentro implique para el actor 
una mutación extraordinaria resulta del ceremonial al cual debe 
someterse para sumir su rol”.9 Frecuentemente, porta una máscara 
(persona), que señala “su pasaje a una vida superior, sustraída de 
las vicisitudes de la existencia individual”.10 Este proceso de indivi-
duación tiene una suerte de evolución en el cine, pero, a diferencia 
del teatro, “no pone en absoluto en juego un actor que presta su 
cuerpo a un personaje parlante, sino únicamente diferentes grados 
de tensión a lo largo de una escala cuya cima no es otra que este 
ser paradojal que no existe más que en el cine: el divo, la estrella”.11 

Imagen, vida y política

La máscara que da forma a la captura de la vida en todas las 
manifestaciones tiene en Agamben la forma de la relación entre 

7. Agamben, Giorgio, “Le visage et le silence”, en Image et mémoire. Écrits sur 
l’image, la danse et le cinéma, París, Desclée de Brouwer, 2004, p. 147. 

8. Idem. 

9. Ibíd., p. 123. 

10. Idem. 

11. Ibíd, p. 125. 



48          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

ontología y política en el primer libro de la serie Homo sacer, es 

decir, Homo sacer I. El poder soberano y la vida desnuda, don-
de Agamben busca restituir la política a su dimensión verdadera 
en términos ontológicos y prácticos para exhibir el lazo que une la 
“vida desnuda” con la existencia política. La imagen permite com-
prender la politicidad de la zoe como “elemento político originario” 
a partir de la idea de exposición, es decir, como vida que está ex-
puesta a la muerte, vida que ha sido expuesta –sacada afuera para 
ser vista– por considerarse no-vivible (o no digna de ser visible). 

Asimismo, la noción de imagen es central para comprender 
la idea de soberanía que Agamben propone a partir del análisis 
de Los dos cuerpos del Rey de Ernst Kantorowicz (1957). Allí se 
describen las ceremonias fúnebres de los reyes franceses, en las 
cuales la eigie de cera del soberano ocupa un lugar fundamental y 
se la expone con los mismos honores que tendría un cuerpo vivo. 
Kantorowicz se reiere a la imagen del rey del siguiente modo: 

En sus Historias romanas, Herodes, cuando describía la 
apoteosis del Emperador Septimio Severo, describía también una 
serie de servicios ceremoniales que eran ofrecidos a la eigie del 
mandatario muerto: la eigie, tratada como un hombre enfermo, 
yace en la cama; senadores y matronas se alinean a ambos lados; 
médicos ingen tomar el pulso a la imagen y darle asistencia médi-
ca hasta que, después de siete días, la eigie ‘muere’ ”.12

La imagen se homologa con una dignidad “que nunca mue-
re”. La importancia de la imagen para este “pasaje” al mundo de 
los muertos aparece en “L’image immémoriale” donde Agamben 
buscar problematizar la imagen a partir de la igura del eterno 

12. Kantorowicz, Ernst, The King’s Two Bodies. A study in Medieval Political 
Theology, Princeton, Princeton University Press, 1997, p. 427. La traducción es 
propia. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           49

retorno en Friedrich Nietzsche. Esta búsqueda lo lleva a reparar 
en la etimología de la palabra Gleich y el término leich que está 
escondido en “ewige Wiederkehr des Gleichen” (“eterno retorno de 
lo mismo”). Leiche es la palabra alemana para cadáver y es la que 
le permite recordar que “el cadáver es por excelencia lo que tiene la 
misma igura, la misma semejanza (ressemblance). Esto es tan así 
que para los romanos la muerte se identiica con la imagen, es la 
imago por excelencia y, vice versa, la imago es ante todo la imagen 

del muerto”.13 

La expuesta vida desnuda reaparece en el tercer volumen de 
la serie, en Homo sacer III. Lo que queda de Auschwitz. El archivo 
y el testigo, donde la igura del musulmán es central para pensar la 
captura de la vida en el campo de concentración. La imagen como 
dispositivo, la imagen-dispositivo, le permite a Agamben el seña-
lamiento de un límite que problematiza la distinción vida/muerte 
tanto como posible/imposible, además de constituir un elemento 
fundamental en la economía ética que piensa a partir de la expe-
riencia del exterminio.

La imagen constituye una categoría elemental también en 
el análisis de la gloria de Homo sacer II, 2. El Reino y la Gloria. 
Allí, el estudio del paradigma de la teología económica le permi-
te a Agamben sustituir la trascendencia del poder soberano por 
una oikonomía. El análisis de este concepto conduce a Agamben 
a conceptualizar el funcionamiento y la gestión del gobierno en 
las sociedades modernas y a pensar el poder como “majestuosidad 
ceremonial y litúrgica”. En esta exploración, cobran importancia 
el análisis de la gloria y las aclamaciones –que, en cierto sentido, 

13. Agamben, Giorgio, « L’image immémoriale » en Image et mémoire. Écrits sur 
l’image, la danse et le cinéma, París, Desclée de Brouwer, p. 99.



50          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

construyen la “imagen del poder”– y el modo en que se reactuali-
zan en la lógica de los medios masivos contemporáneos, es decir, 
en la imagen del espectáculo.

Agamben lee los gestos y signos del poder como signaturas 
que dan eicacia constatativa a los signos u objetos. Junto con el 
examen de las aclamaciones se abre la esfera de la “gloria”, dispo-
sitivo situado originalmente en el espacio litúrgico cristiano, que 
imprime una suerte de signatura sobre las formas de gobierno de 
las democracias contemporáneas (donde las aclamaciones y la glo-
ria se trasladan a la opinión pública y el consenso). La gloria opera 
en la formación y control de la opinión pública en una democracia 
que Guy Debord llama “sociedad del espectáculo”, una democracia 
gloriosa cuya oikonomía se resuelve en la gloria y la función doxo-
lógica se absolutiza para penetrar en toda la vida social, volviéndo-
la, de algún modo, imaginal. 

Agamben relee La sociedad del espectáculo de Debord y 

vincula la idea de la sociedad como una “inmensa acumulación 
de espectáculos” con la tesis Carl Schmitt sobre la opinión pública 
como la esfera moderna de la aclamación, lo que podría redeinir 
la función de la gloria como centro de la imagen de la política ac-
tual. La democracia moderna es, en esta perspectiva, un sistema 
basado en la eicacia de la aclamación, en la gloria diseminada en 
los medios masivos. Debord lo diagnostica claramente al comenzar 
su libro: “El espectáculo no es un conjunto de imágenes, sino una 
relación social entre personas, mediatizada por las imágenes”.14 

Curiosamente, esto no está tan alejado de lo que Walter Benjamin 
propone sobre el inal del ensayo La obra de arte en la época de su 
reproductibilidad técnica, reiriéndose al contexto de los fascismos 

14. Debord, Guy, La sociedad del espectáculo, Madrid, Pre-Textos, 2002, p. 15. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           51

de la década del treinta del siglo XX: “La humanidad se ha conver-
tido ahora en espectáculo de sí misma. Su autoalienación ha alcan-
zado un grado que le permite vivir su propia destrucción como un 
goce estético”.15 

En diversos tramos de su pensamiento, Agamben reco-
rrió las obras de Debord y Benjamin. Desde el breve texto sobre 
el cine situacionista hasta las glosas marginales a La sociedad del 
espectáculo, Agamben recuperó a Debord como un pensador de 
la captura imaginal del poder contemporáneo, mientras encontró 
en Benjamin un incansable pensador de las signaturas históricas. 
En El Reino y la Gloria, la preocupación por la representación del 
poder lo obliga a prestar atención a los peligros de la manipulación 
inherente a sus propios mecanismos, que no es difícil asociar con el 
espectáculo como un mundo falso que pervierte lo político. 

La salida parece ser la deriva situacionista hacia la interrup-
ción del anestesiamiento fetichista y una liberación de la poten-
cia de la imagen como querría Benjamin. Esta liberación toma la 
“forma” de la inoperosidad como interrupción, la de la politización 
del arte y la de la puesta en evidencia de la perversión capitalista a 
través de una imagen que la horada en su propio fundamento. De 
algún modo, esto hace Debord y su grupo en la producción fílmi-
ca que va de Hurlements en faveur de Sade (Lamentos en favor 
de Sade) de 1952 hasta In girum imus nocte et consumimur igni 
(Damos una vuelta por la noche y somos consumidos por el fuego) 
de 1978. En estos ilms aparece una encrucijada de vida y arte a 
la que Agamben llama “gesto” y que funciona como potencia que 
nunca se actualiza, y apunta incansablemente hacia una tensión 

15. Benjamin, Walter, “La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica”, 
en Discursos interrumpidos I, Buenos Aires, Taurus, 1989, p. 57.



52          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

que aparece al comienzo de L’uso dei corpi, el último volumen de 
la serie Homo sacer: “la oscura e inconfesada consciencia de que 
el elemento genuinamente político consiste exactamente en esta 
incomunicable y casi ridícula clandestinidad de la vida privada”.16 

Benjamin y Debord enfrentan el espectáculo (o la vida esteti-
zada) con el détournement para torcer el sentido fetichizado de las 
imágenes de la fantasmagoría capitalista, arrancarlas del “devenir-
imagen” del capital como última metamorfosis de la mercancía. Y 
con el llamado a la politización del arte asumiendo el papel que las 
nuevas tecnologías artísticas podrían tener en el enfrentamiento a 
la vida alienada. Ambos exploran los mecanismos para enfrentar la 
tiranía estética del espectáculo volviendo evidente la necesidad de 
una apertura en la que converjan el arte y la política, dando cuenta 
del carácter fantasmagórico del desdoblamiento del valor que hace 
a la mercancía acceder a una posición de soberanía sobre la vida de 
los hombres.

Agamben pone de maniiesto que una indagación sobre lo 
político es, al mismo tiempo, una exploración sobre el carácter 
de total exposición que tiene la política, en deinitiva, la absoluta 
preeminencia de la imagen. Por las características atribuidas al es-
pectáculo integrado actual, considera que la política es más verda-
dera cuanto más exhibe el hecho de ser icción. “Elevar a apariencia 
la apariencia misma es la tarea de la política”,17 propone. De modo 
que el poder de los Estados se funda ahora en la exposición en un 
mundo espectacular, en el que la comunicación se separa de ella 
misma. 

16. Agamben, Giorgio, « Prólogo », en L’uso dei corpi. Homo sacer, IV, 2, Vicenza, 
Neri Pozza Editore, 2014, p. 11. 

17. Agamben, Giorgio, Medios sin in, Valencia, Pre-Textos, 2002, p. 69. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           53

Esta deriva parece conirmar la preocupación agambeniana 
por pensar las esferas del arte y la política en el relevamiento de la 
inescindibilidad entre estética, ilosofía política y la centralidad de 
la vida. En este sentido, Agamben ofrece una lectura del modo en 
que la teología cristiana intentó estetizar la gloria, cómo ocultó la 
relación que tiene con la idea de soberanía –recuérdese que “glo-
ria” es Herrlichkeit, cuya raíz comparte con Herrschaft, es decir, 
señorío, dominio– para articular una relexión sobre los mecanis-
mos de gloriicación que ponen de maniiesto la forma en que la 
vida es violentamente capturada en el orden divino, pero cuya re-
presentación se vincula enfáticamente con la belleza. En la gloria 
conluyen teología y política y una apariencia que oculta el vacío 
inoperante que produce vida desnudada. El esteticismo del discur-
so teológico sobre la gloria asume que Dios ejercita su dominio de 
un modo embellecido, estetizado y estetizante. Hacia el inal de El 
Reino y la Gloria, la única salida parece ser la de una vida ingo-
bernable, inoperosa, capaz de disolver las formas predeterminadas 
de la sociedad gloriicada. En deinitiva, una vida poética abierta a 
nuevos usos. 

Para Debord, el espectáculo quiebra la “antigua unidad de la 
vida” en imágenes separadas que ni siquiera conforman una colec-
ción. Son relaciones sociales mediadas que obligan a reevaluar el 
grado hasta el cual el espectáculo conforma realidad. La conscien-
cia de clase o el despertar no se dan por una epifanía, sino por la 
asunción del carácter espectacular de la vida. Del espectáculo capi-
talista, es posible recapturar la imagen para conigurar una suerte 
de ejército provisional de reserva cuyo potencial activador es obli-
terado por las lógicas dominantes de la estetización. Como en la 
reescritura de la historia benjaminiana, se intenta volver evidente 
la esfera de lo perdido frente a la cual es necesaria alguna repara-
ción. Estos dispositivos median “la realidad” del mismo modo que 



54          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

la comprensión litúrgica de la producción de poder vuelve imposi-
ble el acceso no mediado a lo político. 

La apuesta benjaminiana de repensar la desauratización de 
la obra de arte como potencia se puede comprender en términos 
aines, pues poniendo de maniiesto que el fundamento del arte ya 
no es ritual sino político en la época de su reproductibilidad técni-
ca, se hace imperioso articular dispositivos que escapen a la lógica 
de la dominación y que sean deliberadamente incompatibles con 
la estetización de la vida. Si la copia y el espectáculo pretenden el 
estatuto de lo real, la autoalienación del hombre se convierte en 
la producción litúrgica de la época de la reproductibilidad técnica. 
Sin embargo, esta supervivencia no clausura toda la potencialidad 
política para Benjamin en la medida en que en confía en que cierta 
apropiación del arte puede posibilitar el estallido que destruya el 
ediicio espectacular del fascismo. Es claro que Benjamin piensa en 
un tipo de arte que impide una expectación “litúrgica”. 

Para Agamben, advertir que estos procedimientos siguen 
operando como prácticas teológicas secularizadas, conlleva asu-
mir, como propuso Benjamin, que el capitalismo es una religión, 
incluso la más feroz de todas, la primera enteramente de culto que 
opera a través de separaciones continuas y repetidas. Profana el 
carácter religioso de sus mecanismos para volverlos impercepti-
bles constituyendo un improfanable generador de deudas inex-
piables. La forma que Agamben encuentra para interrumpir la 
efectividad de este procedimiento es la profanación misma de las 
categorías centrales del capitalismo, es decir, la de trabajo y pro-
ducción. Sostiene que la modalidad particular del poder capitalista 
es la crear una forma nueva de consagración a través del consu-
mo como sacramento. Como el espectáculo debordiano, Agamben 
vuelve evidentes los mecanismos de la máquina biopolítica capita-
lista para hacerla inefectiva. Debord lo hace en sus ilms a través 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           55

del montaje, las yuxtaposiciones extrañas, las sobreimpresiones, el 
uso expresivo del sonido, la sobreabundancia de cuadros blancos o 
negros; Benjamin con el llamado a la politización del arte, su fas-
cinación con las vanguardias, el carácter críptico de sus tesis sobre 
el concepto de historia o la coniguración anárquica –una suerte 
de taller en pleno trabajo o una cartografía– de una ilosofía de la 
historia del siglo XIX en el Libro de los Pasajes. 

La apuesta agambeniana por la inoperosidad no es ni un 
llamado a la inercia ni al ocio. Apunta más bien a una actividad 
que implique la liberación del trabajo y la efectividad para detener 
la producción espectacular de la vida, liberándola para otros usos, 
esto es, usos que escapen a la dupla espectáculo/consumo. Tal vez 
no haga falta pensar en equivalentes “políticos” de la escritura de 
un poema que se sustrae a la función comunicativa del lenguaje o 
la producción de un ilm sobre los mecanismos anestesiadores del 
cine. Siguiendo la perspectiva de Agamben parece más interesan-
te asumir que esta es la producción política por venir en tanto el 
hombre ya no debe hacerse cargo de prescripción alguna y, en todo 
caso, debe asumir su potencia de no hacerlo. Es así que el gesto 
ilosóico que Agamben reconoce en Debord y Benjamin parece no 
ser tanto la interrupción que proponen del aparato espectacular-
fascista, como haberse detenido en las condiciones de posibilidad 
de esa cesura en un contexto en el que la gloria y la imagen funcio-
nan como matrices de la vida política. 

No obstante, la imagen no es sólo espectáculo y exhibición. 
Es para Benjamin la detención mesiánica que interrumpe el con-
tinuum espectacular de la dominación y es por eso el lugar de lo 

político. En términos agambenianos, es la presentación de la dý-
namis que reiere incansablemente a otras imágenes, como los fo-
togramas de un ilm, que constituyen el gesto fílmico de Debord 



56          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

en quien reconoce operaciones anti-cinematográicas para inhibir 
imaginalmente el consumo y la contemplación. 

Como el capitalismo no expropia únicamente el producto del 
trabajo sino la actividad misma, la propuesta de Agamben permite 
ver cómo se produce una auténtica alienación del propio lenguaje, 
que Debord pone en evidencia con sus ilms y Benjamin cuando se 
reiere a los noticiarios de la tercera versión de La obra de arte en 
la época de su reproductibilidad técnica o con la llamada a una 
inervación corporal colectiva de las primeras versiones. La inerva-
ción es un llamado a la potencia y al movimiento, y no una arenga 
que da comienzo a un proceso o concluye en una producción.

Asumir la vida política como secularización de la vida teo-
lógica y culto culposo que exige el capitalismo, implica profanar el 
lugar mismo de la imagen. Como Debord y Benjamin lo hacen con 
las operaciones del détournement, la cita y el montaje como arti-
culadores mesiánicos de la historia. En los dos casos, se hace ma-
niiesto que funcionan como estrategias profanadoras de la imagen 
del poder.

Imagen-dispositivo

Agamben parece emular de algún modo el gesto benjami-
niano de asumir una mirada nostálgica pero nunca enteramente 
pesimista (como lo hace con la narración, la obra de arte cultual 
o incluso con la historiografía materialista). En este sentido, aun-
que la profanación pueda ser la tarea a realizar y aunque el ca-
pitalismo se sostenga sobre la persecución incansable de un im-
profanable, Agamben sostiene que “es posible, sin embargo, que 
lo Improfanable, sobre lo cual se funda la religión capitalista, no 
sea verdaderamente tal, que se den todavía hoy formas eicaces de 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           57

profanación”.18 La profanación no restaura un uso incontamina-
do, sino que es más bien un acto de desinscripción. Es esto preci-
samente lo que ocurre con la imagen cuando Debord y Benjamin 
ponen en evidencia la consciencia del doble ilo del fundamento 
político del arte.

Las imágenes que constituyen el espectáculo capitalista se 
han cristalizado y se transforman en espectros que esclavizan ha-
ciendo creer en una esencia y un destino, cuando en realidad son 
“la huella de lo que los hombres que nos precedieron esperaron y 
desearon”.19 

El diagnóstico de Debord obliga a asumir que la gloria aho-
ra tiene el aspecto de una “fantasmagoría espectacular” que trans-
forma la política y la vida. Obliga a suspender el “dinamograma 
cargado de tiempo”20 para invertir su carga, reairmando que las 
relaciones sociales son constatación de la simple apariencia, de una 
imagen. Lo vivido se transforma en una representación, de modo 
que es posible airmar que, si en las imágenes el hombre se juega 
su carácter de hombre, el espectáculo conirma la expropiación de 
la sociabilidad humana al encerrarlo en una separación que vuelve 
real a la imagen e imagen a lo real. 

En Profanaciones Agamben sostiene que, en su fase extre-
ma, “el capitalismo no es más que un gigantesco dispositivo de 
captura de los medios puros, es decir, de los comportamientos 
profanatorios”.21 Los medios puros representan la desactivación 

18. Agamben, Giorgio, “Elogio de la profanación”, en Profanaciones, Buenos Aires, 
Adriana Hidalgo editora, 2005, p. 111. 

19. Agamben, Giorgio, Ninfas, op. cit., p. 35.

20. Ibíd., p. 37. 

21. Agamben, Giorgio, “Elogio de la profanación”, op.cit., p. 114. 



58          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

y ruptura de cada separación. Esto ocurre con el lenguaje cuan-
do gira en el vacío haciendo posible su potencial profanatorio. Es 
el medio puro el que no debe ser capturado ni neutralizado para 
emanciparse a un nuevo uso. 

Dicho sucintamente, el gesto ilosóico que comienza con la 
genealogía que relaciona al Reino y la gloria termina diagnostican-
do a las sociedades actuales como un Reino de la imagen. Reino 
que produce la exposición del sujeto y su imagen sin cesar. 

Bibliografía

Agamben, Giorgio, Medios sin in, Valencia, Pre-Textos, 2002. 
— “Le pays au-delà des images”, “Le visage et le silence”, 

“L’image immémoriale”, en Image et mémoire. Écrits sur 
l’image, la danse et le cinéma, París, Desclée de Brouwer, 
2004.

— “Elogio de la profanación”, en Profanaciones, Buenos Aires, 
Adriana Hidalgo editora, 2005. 

— Ninfas, Valencia, Pre-Textos, 2007.
— ¿Qué es un dispositivo?, Buenos Aires, Adriana Hidalgo 

Editora, 2014.
— «Prólogo», en L’uso dei corpi. Homo sacer, IV, 2, Vicenza, 

Neri Pozza Editore, 2014
Benjamin, Walter, “La obra de arte en la época de su reproductibi-

lidad técnica”, en Discursos interrumpidos I, Buenos Aires, 
Taurus, 1989.

Debord, Guy, La sociedad del espectáculo, Madrid, Pre-Textos, 
2002. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           59

Kantorowicz, Ernst, The King’s Two Bodies. A study in Medieval 
Political Theology, Princeton, Princeton University Press, 
1997.

Parsley, Connal, “Image”, en Alex Murray y Jessica Whyte 
(comps.), The Agamben Dictionary, Edimburgo, Edimburgh 

University Press, 2011.





03. Campos: cercanías y distancias  
entre Agamben y Foucault

oMar Darío heffes

Introducción

Los campos de concentración aparecen como un hito im-
posible de eludir. Su fuerza radica, básicamente, en que hasta el 
mínimo o supericial acercamiento nos interroga sobre su existen-
cia, sobre su presencia y sobre su permanencia. Obviamente estas 
preguntas surgen porque el horror de los campos es inimaginable, 
imposible de pensar y, además, por la centralidad de este aconte-
cimiento en la historia moderna. Los estudios históricos y las es-
peculaciones ilosóicas han intentado relexionar, en más de una 
oportunidad, la problemática que se abre por su existencia. Es así 
que se puede empezar un recorrido, no taxativo, a partir de los de-
sarrollos de Hannah Arendt que ha considerado, principalmente, 
en su libro, de 1948-1951, Los orígenes del totalitarismo, ciertas 
cuestiones que aparecen como centrales en la primera parte de la 
posguerra. Arendt plantea que “[e]l designio totalitario de con-
quista global y de dominación total ha sido el escape destructivo 
a todos los callejones sin salida. Su victoria puede coincidir con la 
destrucción de la Humanidad; donde ha dominado comenzó por 



62          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

destruir la esencia del hombre”1. Dicho libro se divide en tres par-
tes: antisemitismo, imperialismo y totalitarismo, con la noción de 
totalitarismo agrupa no sólo a los movimientos de derecha como el 
nazismo, sino también al stalinismo. El campo de concentración, 
según Arendt, se estructura como parte de la práctica totalitaria y 
“sirven como laboratorios en los que se pone a prueba la creencia 
fundamental del totalitarismo de que todo es posible”.2  

En deinitiva, lo que se pretende en el campo es la elimina-
ción de cualquier espontaneidad en los seres humanos, ya que “[e]
l problema es fabricar algo que no existe, es decir, un tipo de espe-
cie humana que se parezca a otras especies animales, cuya única 
‘libertad’ consistiría en ‘preservar la especie’”.3 En otras palabras, 
la intención del totalitarismo es la construcción de un hombre que 
sea simplemente un haz de reacciones. Para comprender esta idea 
se debe recurrir a otro libro de Arendt, La condición humana de 

1958, que se ha desarrollado a lo largo de este texto, pero que, en 
pocas palabras, implica que la labor es la actividad que está rela-
cionada con la vida y con su reproducción,4 de esta manera, el in-
tento del campo de concentración está dado por la reproducción 
de la labor, en tanto actividad que permite la preservación de la 
especie. Del lado contrario a la labor se encuentra la acción que es 
la actividad humana que se realiza entre libres e iguales y que, bá-
sicamente, tiene que ver con la posibilidad de una vida en común.5 

Esta actividad requiere de la espontaneidad humana, y que, por 

1. Arendt, H., Los orígenes del totalitarismo, Barcelona, Taurus, 1999, p. 10. 

2. Ibíd., p. 533.

3. Idem.

4. Cf. Arendt, H., La condición humana, Buenos Aires, Paidós, 2003, p. 21. 

5. Cf. Ibíd., pp. 21-22.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           63

consiguiente, la humanidad no sea un simple haz de reacciones. 
Si el campo quiere, en resumidas cuentas, en palabras de Arendt, 
convertir al hombre en un haz de reacciones y que sólo preserve 
la especie, entonces el campo se convierte en el lugar por antono-
masia de la labor y, a su vez, en el lugar en donde “la ininita plu-
ralidad” y la “diferenciación” de los seres humanos es imposible, 
por ende, el totalitarismo es el ataque más detallado y minucioso 
contra la política. 

Nuda vida o subjetividad

Si bien tiene diferencias, el hombre como un haz de reaccio-
nes, esto es, la centralidad del animal laborans, es uno de los pun-
tos de partida de Giorgio Agamben, que en 1995 revitaliza no sólo 
la problemática del campo de concentración, sino que además hace 
reaparecer a la biopolítica en la discusión. En su libro Homo sa-
cer, El poder soberano y la nuda vida, Agamben parte del análisis 
arendtiano sobre el campo, parte de la idea arendtiana de que “los 
campos de concentración son laboratorios para la experimentación 
del dominio total”, pero sostiene que es necesario combinarlo con 
los análisis foucaultianos, pero esta combinación es sólo posible 
si se comprende que “en nuestro tiempo la política ha pasado ser 
integralmente biopolítica, se ha podido constituir, en una medida 
desconocida, como política totalitaria”.6 

La biopolítica, para Foucault, implicaba técnicas o mecanis-
mos de gobierno de la vida de la población que se articulan con 

6. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, Valencia, Pre-
Textos, 1998, p. 152.



64          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

técnicas anatomopolíticas que constituían lo que denominó biopo-
der7. Foucault sostiene la aparición de “una especie de estatización 
de lo biológico, o, al menos, cierta tendencia conducente a lo que 
podría denominarse la estatización de lo biológico”,8 también de-
sarrolla la noción de “racismo de Estado (…) como un racismo que 
una sociedad va a ejercer sobre sÍ misma”9 y se opone al “enfoque 
tradicional del problema del poder (…) [o] en modelos institucio-
nales e invita a ‘liberarse del privilegio teórico de la soberanía’”.10 

Esta posición teórica o esta forma de adentrarse al problema no 
están relacionadas con una teoría, ni con una metodología, sino 
con una historia de diferentes modos de subjetivación.11 Pero esta 

búsqueda está afuera de la teoría política y de ciertas nociones co-
munes como soberanía, pueblo, Estado o sociedad civil. El camino 
elegido por Foucault estaba fundado en un estudio de las prácticas 
en dónde ellas se dan, es decir, no entender las prácticas a partir 
de las nociones comunes, o, en otros términos, ir por el camino 
inverso.12 En deinitiva, la subjetividad para Foucault no puede 
ser la construcción decidida por un poder soberano, sino que la 

7. Cfr. Foucault, M., Defender la sociedad. Curso en el Collège de France (1975‑
1976), Buenos Aires, F.C.E., 2000, p. 220 y Cfr. Foucault, M., Historia de la 
sexualidad. 1‑ La voluntad de saber, Buenos Aires, Siglo XXI Editores, 2003, pp. 
168-169.

8. Foucault, M., Defender la sociedad. Curso en el Collège de France (1975‑1976), 
op. cit., p. 217.

9. Ibíd., p. 66.  

10. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., pp. 14-15.

11. Cf. Foucualt, M., Dits et écrits IV, 1980‑1988, París, Gallimard, 1994, pp. 
222-223.

12. Cf. Foucault, M., Nacimiento de la biopolítica. Curso en el Collège de France 
(1978‑1979), Buenos Aires, F.C.E., 2007, p. 17. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           65

subjetividad es una sucesión de prácticas que se van entrelazando, 
se relejan y se racionalizan.

Agamben, por su lado, parte de la distinción aristotélica en-
tre zoe y bios, para poder entrelazar el problema del campo de con-
centración con los desarrollos foucaultianos a través de la noción 
de poder soberano. Al menos en el primer tomo de la saga Homo 
sacer, la pregunta de Agamben pareciera ser cuál es el centro en el 
que conluyen tanto las técnicas de individualización basadas en la 
disciplina, y las técnicas totalizantes basadas en la regulación de la 
población. La respuesta que para él surge es que el núcleo origina-
rio, aunque oculto, es la nuda vida, es decir, la vida desprovista de 
toda caliicación. El concepto de nuda vida para Agamben, no se 
trata simplemente del hecho biológico, sino de una producción del 
poder soberano. Esta producción es posible a través del mecanis-
mo jurídico del estado de excepción que coloca a la vida desnuda 
en el centro de los cálculos del Estado moderno y que “no hace, en 
consecuencia, otra cosa que volver a sacar a la luz el vínculo secreto 
que une el poder con la nuda vida, reanudando así (según una co-
rrespondencia tenaz entre moderno y arcaico que se puede encon-
trar en los ámbitos diversos) el más inmemorial arcana imperii”.13 

La idea del arcana imperii está directamente relacionada con un 
mecanismo jurídico-religioso, y esta es la razón por la que se de-
vuelve a la luz el núcleo secreto y oculto del poder, que no es otro 
que la conceptualización del estado de excepción. En ese punto, 
Agamben sostiene que la tesis foucaultiana debe ser corregida o 
completada, ya que la característica de la biopolítica no está dada 
por la inclusión de la zoe en la polis, 

13. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., p. 16.



66          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

 en sí misma antiquísima, ni el simple hecho de que la 
vida como tal se convierta en objeto eminente de los 
cálculos y de las previsiones del poder estatal: lo deci-
sivo, más bien, el hecho de que, en paralelo al proceso 
en virtud del cual la excepción se convierte en regla, 
el espacio de la nuda vida que está situada originaria-
mente al margen del orden jurídico, va coincidiendo 
de manera progresiva con el espacio político, de for-
ma que exclusión e inclusión, externo e interno, bios y 

zoe, derecho y hecho entran en una zona de irreducti-
ble indiferenciación.14     

El campo de concentración aparece, entonces, como esa es-
tructura jurídico-política que guarda un vínculo constitutivo con 
el estado de excepción y, por eso, “[e]l campo de concentración es 
el espacio que se abre cuando el estado de excepción empieza a 
convertirse en regla”.15 La fuente de este texto agambeniano es la 
idea de Walter Benjamin en la tesis 8 de Sobre el concepto de his-
toria, en donde Benjamin sostiene que “[l]a tradición de los opri-
midos nos enseña que la regla es el estado de excepción en el que 
vivimos”.16 El fascismo, según Benjamin, implicó la consolidación 
de este estado de excepción que conlleva la posibilidad de esa tradi-
ción y conceptualmente le posibilita a Agamben explicar cómo ocu-
rrió, a través de este mecanismo jurídico, la consolidación de ese 
umbral de indecidibilidad entre zoe y bios; la opresión es el resul-
tado del estado de excepción benjaminiano que se ha vuelto regla 

14. Ibíd., p. 18-19. 

15. Idem, p. 215.

16. Benjamin, W., Tesis sobre la ilosofía de la historia en Benjamin, W., Ensayos 
(Tomo I), Madrid, Editora Nacional de Madrid, 2002, p. 115.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           67

y que se consolida como nuda vida inseparable de la vida caliicada 
en el estado de excepción agambeniano. El fascismo es, entonces, 
la posibilidad de conexión entre estado de excepción y campo de 
concentración, la posibilidad de demostración como el cuerpo bio-
político es una decisión soberana, la posibilidad del campo como 
un paradigma biopolítico de lo moderno, como un nomos regula-
dor de la modernidad, y, por ello, “[e]n lugar de deducir la deini-
ción del campo en los acontecimientos que allí tuvieron lugar; nos 
vamos a preguntar más bien: ¿Qué es un campo de concentración? 
¿Cuál es su estructura jurídico-política, esa estructura que permi-
tió que pudieran llegar a suceder acontecimientos de tal índole?”.17

Foucault, por el contrario, sostiene que “no debemos esperar 
a (…) los campos de concentración para reconocer la existencia de 
relaciones [de poder]”.18 De esta manera, lo que conlleva esta pos-
tura no es necesariamente que no se deba investigar el campo de 
concentración, sino que en el campo no se va a encontrar ninguna 
respuesta especial que no se encuentre en cualquier otro conjunto 
de prácticas, contrariando, en forma antedatada, lo que ha soste-
nido Agamben, ya que éste piensa encontrar en el campo algún se-
creto que posibilite una deinición de la política, y, justamente por 
esto, la necesidad que tiene Agamben de contar con un mecanismo 
jurídico-religioso19 como el estado de excepción imbricado con el 
campo. Pero, además, y como queda claro, el planteo de Foucault 

17. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., pp. 
211-212. 

18. “[N]ous ne devrions pas avoir à attendre la bureaucratie ou les camps de 
concentration pour reconnaître l’existence de relations [du pouvoir]” Foucault, M., 
Dits et écrits IV, 1980‑1988, op. cit., pp. 224-225.

19. Agamben sostiene que hay “dos campos de investigación que Foucault ha 
dejado a un costado, el derecho y la teología, son extremadamente importantes 



68          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

está basado en un estudio de las prácticas que han permitido el 
análisis de las mismas que conllevan una forma de subjetivación. 
Por su lado, en Agamben, la subjetivación es una decisión del po-
der soberano, su aportación más original, subjetivación que tiene 
en su centro esa nuda vida. 

La ambigüedad de la sacralidad

Agamben, a su vez, rescata la igura del homo sacer, una i-
gura enigmática que ha recibido una serie de discusiones a partir 
de la deinición que hiciera Sexto Pompeyo Festo que sostenía que 
“[h]ombre sagrado es, empero, aquél a quien el pueblo ha juzgado 
por un delito; no es lícito sacriicarle, pero quien le mate, no será 
condenado por homicidio”.20 Lo que demuestra es una ambigüe-
dad que llama la atención, según Agamben, y ha despertado diver-
gencias en las interpretaciones. En esa tónica, René Girard había 
destacado que “el sacriicio se presenta de dos maneras opuestas, 
a veces como una cosa ‘muy santa’ de la que no es posible abste-
nerse sin grave negligencia, y otras, al contrario, como una espe-
cie de crimen que no puede cometerse sin exponerse a peligros no 
menos graves”.21 Ambigüedad, entonces, que se encuentra y está 
inscripta en lo sagrado y que se puede rastrear también en la pa-
labra griega katharma y que está relacionada con la problemática 
de la expiación dado que implica el objeto rechazado por impuro 
y también la limpieza y puriicación, lo mismo sucede con su par 

para comprender nuestra situación presente” AGAMBEN, G., Estado de excepción. 
Homo sacer II, I, Buenos Aires, Adriana Hidalgo Editora, 2004, p. 14. 

20. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., p. 94n.

21. Girard, R., La violencia y lo sagrado, Barcelona, Anagrama, 2005, p. 9. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           69

latino piaculum22 que también juega con ese doble signiicado de 
expiación y de maleicio. 

Horacio escribió una frase que puede ser de utilidad, ya que 
airma: “Vestrum praetor, is intestabilis et sacer esto”.23 Esta fra-
se demuestra en forma concreta este juego, dado que intestabilis 
indica infamia, no poder aparecer como testigo frente a un magis-
trado, y perder, virtualmente, gran parte de su capacidad como ciu-
dadano, es por eso que el signiicado convencional de intestabilis 
está unido al de detestabilis.24 La ambigüedad radicaría en la posi-
bilidad de que alguien que no pueda dar testimonio, alguien que no 
tiene la capacidad de que su palabra fuera tomada idedignamente 
pueda ser sacer. Esta unión es posible fácilmente, gracias a la pro-
pia ambigüedad del término sacer que se puede colocar para dei-
nir a alguien que pierde gran parte de su categoría de ciudadano. 

La elección agambeniana, de esta igura, radica, no sólo en 
la facilidad de ser entendida como un umbral que es asimilable a 
un estado de excepción, dado que la vida del homo sacer ha que-
dado suspendida en un intermedio porque pertenece al mundo 
de los dioses pero no puede ser sacriicada, y pertenece al mundo 
humano pero cualquiera lo puede matar sin cometer homicidio, 
sino también porque, según Agamben, esta es la primera vez que 
se vincula una vida humana con la sacralidad. Homo sacer, enton-
ces, funciona como una estructura política originaria y, además, 

22. Cf. Brasse, J., Greek Gradus, or, Greek, Latin, and English Prosodial Lexicon: 
Containing the Interpretation, in Latin and English, of All Words Which Occur in the 
Greek Poets from the Earliest Period to the Time of Ptolemy Philadelphus and Also 
the Quantities of Each Syllable, London, Baldwin, 1828, p. 438. 

23. “Vos pretor, sin testimonio y sacralizado seas”.  

24. Cf. Horacio, Quinto Horatii Flacci Opera Omnia, London, Whittaker & Co., 1869, 
p. 477. 



70          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

el homo sacer es una nuda vida expuesta que no está protegida 
ni por dioses ni por los hombres. A través de esto, la cuestión que 
se puede trazar como relevante es la manera en la cual el homo 
sacer, igura jurídico-religiosa en forma evidente, es utilizada para 
comprender “la igura que nuestro tiempo nos propone [y que no 
es otra más que] (…) la de una vida de un insacriicable, pero se 
ha convertido en eliminable en una medida inaudita, [por ello] la 
nuda vida del homo sacer nos concierne de modo particular”.25 Y 
Agamben continúa diciendo “[l]a sacralidad es una línea de fuga 
que sigue presente en la política contemporánea, que, como tal, se 
desplaza hacia regiones cada vez más vastas y oscuras, hasta llegar 
a coincidir con la misma vida biológica de los ciudadanos. (…) [Q]
uizás (…) todos somos virtualmente homini sacri”.26

Sacrificio y campo

La importancia de esta igura, además, para entender la 
Shoá, está en el terrible equívoco que implico el nombre Holocausto 
para hacer referencia al genocidio nazi. Dicho término puede ser 
hallado en el Antiguo Testamento, tal como airma Agamben, en 
Levítico, se pueden encontrar cuatro tipos de sacriicios: olah, 
hattat, shelamin, minha. La Vulgata traduce olah por holocaustum 
que luego pasa “a los Padres latinos que lo utilizaron esencialmente 
para referirse a los sacriicios judíos en los numerosos comentarios 

25. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., p. 147.

26. Ibíd. Amén de esto se debería destacar las palabras de Leo Peppe que 
sostiene que la interpretación agambeniana sobre el homo sacer, es “fascinante 
pero infundada” y advierte sobre el uso difuso del derecho romano que conllevan 
riesgos interpretativos. Cfr. PEPPE, L., “Relexiones sobre la noción de iustitia en 
la tradición jurídica europea” en Revista de Derecho UNED, núm. 3, 2008, p. 444).



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           71

del texto sagrado”.27 A partir de esta conceptualización se utiliza 
el término para condenar la inutilidad de los sacriicios cruentos 
y también el término se amplía para referir, en forma metafórica, 
a los mártires cristianos equiparando su suplicio a un sacriicio, 
como así también la muerte de Cristo en la cruz pasó a ser un ho-
locausto.28 Por ejemplo, Luis de Granada sostiene que “el Salvador 
se hizo holocausto vivo por nuestro amor (…) [. A]cuérdese que en 
todo este libro tratamos de la perfección de la vida christiana: la 
cual no es otra cosa que hazerse el hombre holocausto vivo de Dios, 
donde no aya cosa que no se emplee en su servicio”.29 Además, de 
estos usos Agamben destaca “el empleo del término en sentido 
polémico contra los judíos (…) [que en] un pasaje de un cronista 
medieval, (…) constituye la primera aparición (…) del término ‘ho-
locausto’ para hacer referencia a una matanza de judíos, pero, en 
este caso, con una coloración violentamente antisemita”.30 Todos 
estos antecedentes hacen poco recomendable el uso del término 
holocausto, dado que “establecer una conexión, aunque sea lejana, 
entre Auschwitz y el olah bíblico, y entre la muerte en las cámaras 
de gas y la ‘entrega total a motivos sagrados o superiores’ no pue-
de dejar de sonar como una burla”.31 De esta manera, Agamben 

ve la utilización de este término como “una irresponsable ceguera 

27. Agamben, G., Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo sacer 
III, Valencia, Pre-Textos, 2002, p. 28.

28. Cf. Ibíd., p. 29.

29. Luis de Granada, Obras del Venerable P. Maestro Fr. Luis de Granada. Tomo 
III, Madrid, Don Pedro Marín, 1788, p. 403.

30. Agamben, G., Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo sacer 
III, op. cit., p. 30.

31. Ibidem, p. 31. También shoá es un término problemático dado que hace 
referencia al castigo divino (Idem, p. 30). 



72          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

historiográica” y por eso “[e]l judío bajo el nazismo es el referen-
te negativo privilegiado de la nueva soberanía biopolítica y, como 
tal, un caso lagrante de homo sacer, en el sentido de una vida a la 
que se puede dar muerte pero que es insacriicable. (…) Matarlos 
[no es más que] (…) una posibilidad de recibir la muerte que es 
inherente a la condición de judío como tal”.32 Estas muertes no son 

un holocausto, no son justamente un sacriicio, airma Agamben, 
sino que fueron realizadas en su calidad de pura nuda vida que se 
encuentra al arbitrio de toda decisión soberana. De esta manera, 
en deinitiva, construye su teoría a través de esa igura que implica 
como posibilidad la muerte, pero que además produce un despla-
zamiento en el desarrollo de la biopolítica que el mismo Agamben 
destaca, sosteniendo:

 Si, en todo Estado moderno, hay una línea que marca 
el punto en el que la decisión sobre la vida se hace 
decisión sobre la muerte y en que la biopolítica puede, 
así transformarse en tanatopolítica, esta línea ya no 
se presenta hoy como una frontera ija que divide dos 
zonas claramente separadas: es más bien una línea 
movediza tras de la cual quedan situadas zonas más y 
más amplias de la vida social, en las que el soberano 
entra en una simbiosis cada vez más íntima no sólo 
con el jurista, sino también con el médico, con el cien-
tíico, con el experto o con el sacerdote.33

De esta manera si la biopolítica tiene en su centro la nuda 
vida por decisión del poder soberano, que además se convierte en 

32. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., p. 147.

33. Ibíd., pp. 155-156. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           73

tanatopolítica por esa decisión, claramente la posición agambe-
niana se separa totalmente de la posición foucaultiana, se dirige 
a otro punto de la comprensión de la vida que ha ingresado en los 
planes políticos. Para Foucault “la soberanía podría ser vista como 
el mecanismo jurídico-legal yuxtapuesto con los mecanismos dis-
ciplinarios y de seguridad que posibilitan aunados, el desarrollo de 
una matriz general de poder”34 y en esa yuxtaposición se alumbra 
la biopolítica, que es una exposición a la muerte, pero siempre en 
nombre de la necesidad del mantenimiento de la vida a través de 
técnicas que “poseen funciones de incitación, de reforzamiento, de 
control, de vigilancia, de aumento y organización de las fuerzas que 
somete: un poder destinado a producir fuerzas, a hacerlas crecer 
y ordenarlas más que obstaculizarlas, doblegarlas o destruirlas”.35 

Por el contrario, si la biopolítica se torna cada vez más en tanato-
política, implicando una difusa línea de división entre vida y muer-
te, el efecto productivo del poder no estaría destinado al manteni-
miento de la vida, sino al propio desarrollo y mantenimiento del 
poder soberano, el poder soberano crea o produce nuda vida, pero 
la produce pura y exclusivamente para su posible aniquilación y 
por eso todos somos virtualmente homo sacer.

La pregunta que parece surgir respecto del campo, es sobre 
la manera en que se lo puede pensar, en tanto y en cuanto, está cru-
zado por la muerte, o en otros términos, la pregunta que aparece 
con Agamben, sería si la biopolítica se ha convertido en tanatopo-
lítica. Pero desde Foucault, el tratamiento del problema surge por 

34. Heffes, O. D., “Foucault e Agamben ou as diferentes formas de pôr em jogo 
a vida” en Revista Aulas, Dossiê Foucault N 3, Dezembro 2006/Março 2007, 
Campinas (Brasil), Universidad de Campinas, p. 20.

35. Foucault, M., Historia de la sexualidad. 1. La voluntad de saber, op. cit., p. 171.



74          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

lo que maniiesta en la famosa clase del 17 de marzo de 1976 en el 
Collège de France, al referirse al racismo, sosteniendo que es 

 el medio de introducir por in un corte en el ámbito 
de la vida que el poder tomó a su cargo: el corte en-
tre lo que debe vivir y lo que debe morir. En el conti-
nuum biológico de la especie humana, la aparición de 
las razas, su distinción, su jerarquía, la caliicación de 
algunas como buenas y otras, al contrario como infe-
riores, todo esto va a ser una manera de fragmentar 
el campo de lo biológico que el poder toma a su car-
go; una manera de desfasar, dentro de la población, a 
unos grupos con respecto a otros. (…) La muerte del 
otro no es simplemente mi vida, considerada como mi 
seguridad personal; la muerte del otro, la muerte de 
la mala raza, de la raza inferior (o del degenerado o el 
anormal), es lo que va a hacer que la vida en general 
sea más sana; más sana y más pura.36 

 Además, Foucault sostiene, en La Voluntad de saber, que 
“[l]a vieja potencia de muerte, en la cual se simbolizaba el poder 
soberano, se halla ahora cuidadosamente recubierta por la admi-
nistración de los cuerpos y la gestión calculadora de la vida”.37 De 

esta manera lo que surge de estos desarrollos hace imposible la 
aparición de una tanatopolítica, por el contrario el problema es la 
vida, la vida que debe ser trabajada, moldeada y también expues-
ta, pero lo es en tanto vida, en tanto hecho biológico que se puede 

36. Foucault, M., Defender la sociedad. Curso en el Collège de France (1975‑
1976), op. cit., p. 230. 

37. Foucault, M., Historia de la sexualidad. 1‑ La voluntad de saber, op. cit., p. 169.  



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           75

construir y que está dotado de un valor que puede ser producido, 
que puede ser recreado, o creado de manera total y absoluta. Es 
por eso que para Foucault, “el nazismo es, en efecto, el desarrollo 
paroxístico de los nuevos mecanismos de poder que se habían in-
troducido desde el siglo XVIII”.38 Pero se debe destacar que, para 
Foucault, el nazismo es una combinación extrema entre disciplina, 
biopoder y soberanía, pero esta combinación extrema no implica el 
primer plano del poder soberano, sino, por el contrario, que todos 
los elementos recorren y sostienen el pulso de la sociedad nazi.   

Conclusión

La crítica de Agamben a Foucault, es que por un lado se 
construye a partir de la decisión soberana y por el otro se constru-
ye en una particularidad con la entrada de la biología, pero que en 
ningún caso puede comprender la construcción de la subjetividad, 
que pareciera ser central para poder entender el cambio de la mo-
dernidad y el capitalismo.

Esto genera una oposición dialéctica, como forma de percibir 
el desarrollo del capitalismo, conlleva “una lógica que hace inter-
venir términos contradictorios en el elemento de lo homogéneo”,39 

pero, justamente, la propuesta de Foucault supone el estudio de 
prácticas discursivas y no discursivas entendidas como enfrenta-
mientos, como una lógica de la estrategia, una lógica que establece 
conexiones posibles entre términos dispares y que siguen dispa-
res, es por eso que “[l]a lógica de la estrategia es la lógica de la 

38. Foucault, M., Defender la sociedad. Curso en el Collège de France (1975‑
1976), op. cit., p. 233.

39. Foucault, M., Nacimiento de la biopolítica. Curso en el Collège de France 
(1978‑1979), op. cit., p. 62. 



76          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

conexión de lo heterogéneo y no la lógica de la homogeneización 
de lo contradictorio”.40

Por consiguiente, el campo de concentración no puede ser 
concebido como una estructura jurídico-política, sino como una 
producción de subjetividad, una producción biopolítica, que no 
tiene en su centro la producción de la muerte, sino la producción 
de la vida, pero aun infringiendo la muerte, es por esa vida que 
se pretende producir, y no, por el contrario, porque la muerte sea 
el objetivo concreto de la organización biopolítica, sino que es el 
instrumento para que la vida elegida sea más pura y más sana. En 
última instancia, la biopolítica no es tanatopolítica, sino que está 
basada en la producción de vida, en su administración, en su mejo-
ra, y la muerte es uno de los instrumentos posibles para esta reali-
zación, aunque no el único. 

Bibliografía

Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, 
Valencia, Pre-Textos, 1998.

— Estado de excepción. Homo sacer II, I, Buenos Aires, 
Adriana Hidalgo Editora, 2004. 

— Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo 
sacer III, Valencia, Pre-Textos, 2002.

Arendt, H., Los orígenes del totalitarismo, Barcelona, Taurus, 
1999.

— La condición humana, Buenos Aires, Paidós, 2003.

40. Ibíd.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           77

Benjamin, W., Tesis sobre la ilosofía de la historia en BENJAMIN, 
W., Ensayos (Tomo I), Madrid, Editora Nacional de Madrid, 
2002.

Brasse, J., Greek Gradus, or, Greek, Latin, and English Prosodial 
Lexicon: Containing the Interpretation, in Latin and 
English, of All Words Which Occur in the Greek Poets from 
the Earliest Period to the Time of Ptolemy Philadelphus 
and Also the Quantities of Each Syllable, London, Baldwin, 
1828.

Foucault, M., Defender la sociedad. Curso en el Collège de France 
(1975‑1976), Buenos Aires, F.C.E., 2000. 

— Historia de la sexualidad. 1. La voluntad de saber, Buenos 
Aires, Siglo XXI Editores, 2003.

— Dits et écrits IV, 1980-1988, París, Gallimard, 1994.
— Nacimiento de la biopolítica. Curso en el Collège de France 

(1978‑1979), Buenos Aires, F.C.E., 2007. 
Girard, R., La violencia y lo sagrado, Barcelona, Anagrama, 2005. 
Heffes, O. D., “Foucault e Agamben ou as diferentes formas de 

pôr em jogo a vida” en Revista Aulas, Dossiê Foucault 
N 3, Dezembro 2006/Março 2007, Campinas (Brasil), 
Universidad de Campinas.

Horacio, Quinto Horatii Flacci Opera Omnia, London, Whittaker 
& Co., 1869. 

Luis de Granada, Obras del Venerable P. Maestro Fr. Luis de 
Granada. Tomo III, Madrid, Don Pedro Marín, 1788.

Peppe, L., “Relexiones sobre la noción de iustitia en la tradición 
jurídica europea” en Revista de Derecho UNED, núm. 3, 

2008.





04. Estado, violencia, crisis: Giorgio 
Agamben y la escena contemporánea

toMas borovinsky

Introducción

La ilosofía de Giorgio Agamben está construida en diálogo 
con una multiplicidad de autores y ejemplos que toma para erigir 
un pensamiento fundamental todavía en mutación. A lo largo de 
su gran obra Homo sacer, y en otros libros anteriores y posterio-
res fuera de los que componen esa obra, Agamben busca realizar 
una arqueología del gobierno de la vida en Occidente estudiando 
el derecho, la teología, la política y la estética (de distinto modo en 
los diferentes volúmenes). Para esto parte del concepto de homo 
sacer –que da nombre a toda la obra– que vendría a ser una igura 
oculta del derecho romano arcaico –en palabras de Agamben– que 
habilita que alguien pueda matar a otro al declararlo sagrado sin 
recibir castigo alguno. 

Esta igura llamada homo sacer es la que utiliza el autor para 
explicar el funcionamiento de la soberanía y el gobierno de la vida 
en la modernidad, tomando como ejemplo extremo los campos de 
exterminio nazis en los que la víctimas son exterminadas sin que 
recaiga pena sobre quienes los aniquilan. A partir del homo sacer 
el autor piensa el gobierno de los hombres como si fuera una admi-
nistración de la mera vida biológica de los mismos, lo que él llama 



80          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

la nuda vida: una vida desprovista de toda forma. Agamben par-
te del derecho romano arcaico y llega a nuestros días estudiando 
las raíces teológicas ocultas de la modernidad. El problema de la 
vida, el gobierno y la ley atravesará de distinto modo su produc-
ción intelectual desde el primero hasta el último de los tomos del 
Homo sacer, así como también estarán estos temas presentes en 
su obras exteriores al Homo sacer. En este sentido es difícil ob-
viar las observaciones de Agamben en relación a la cuestión del 
Estado, la violencia y la crisis contemporánea cuando asistimos a 
un escenario mundial en llamas. Crisis económicas, humanitarias, 
ecológicas, etc. 

Estado, violencia, crisis

Para pensar la relación entre Estado, violencia y crisis de-
bemos partir remarcando que hay en Agamben una polémica in-
distinción entre democracia y totalitarismo. Asistimos, desde su 
perspectiva, al advenimiento de sociedades posdemocráticas y 
“especulares”.1 Porque “los totalitarismos de nuestro siglo consti-
tuyen realmente la otra cara de la idea hegelo-kojeviana de un in 
de la historia”. Prosigue Agamben leyendo a Alexandre Kojève y 
dice que “el hombre ya ha alcanzado su télos histórico y no que-
da más que la despolitización de las sociedades humanas a través 
del despliegue incondicionado del reino de la oikonomía, o bien la 
asunción de la propia vida biológica como tarea política suprema”.2 

Hay que tener en consideración contra todas las caricaturizaciones 

1. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, Pre-Textos, 1996, 
p. 20.

2. Agamben, G., La potencia del pensamiento, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 
2007, p. 418.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           81

a las que Agamben ha sido objeto que el autor remarca las “enor-
mes diferencias” entre democracia y totalitarismo al tiempo que 
señala la importancia de marcar la “intima solidaridad” en el plano 
“histórico-ilosóico”. Aquí escribe en el mismo sentido en que lo 
hacía Martin Heidegger al señalar las continuidades entre capita-
lismo anglo-sajón y el comunismo soviético.3

En las referencias del párrafo anterior hallamos compri-
midas las ainidades electivas de Agamben. El totalitarismo de 
Hannah Arendt, el in de la historia de Alexandre Kojève, la neu-
tralización de Carl Schmitt y lo especular de Guy Debord. Porque 
Agamben piensa la biopolítica y la poshistoria en el marco de so-
ciedades “especulares” siguiendo a Debord, a quien le dedica Mezzi 
senza ine. Subyace también a “lo especular” la cuestión de la pos-
historia, por eso dice Debord que “el in de la historia ofrece un plá-
cido reposo a todo poder presente. Le garantiza sin falta el éxito del 
conjunto de sus empresas, o cuando menos el ruido del éxito”.4 La 
sociedad del espectáculo de Debord consiste en separar al hombre 
de lo que puede neutralizando la Acción. Por eso Agamben hablará 
de un “Estado especular integrado (o democrático-especular)”.5 La 
sociedad del espectáculo es un mundo sin Acción, por eso Debord 
propone construir “situaciones”: como no hay forma de abordar la 
totalidad-mundo hay que construir pequeñas totalidades maneja-
bles y estratégicas.

La sombra de Carl Schmitt atraviesa el pensamiento de 
Giorgio Agamben (por eso él dirá que buscó contrarrestar esta 

3. Heidegger, M., Introducción a la metafísica, Gedisa, Barcelona, 2003, p. 42.

4. Debord, G., Comentarios sobre la sociedad del espectáculo, Anagrama, 
Barcelona, 1999, p. 26.

5. Agamben, G., Mezzi senza ine. Note sulla politica, Bollati Boringhieri, Torino, 
2005, p. 70.



82          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

inluencia con la presencia de Walter Benjamin). En este sentido 
siguiendo la estela schmittiana podemos recordar a Jean-François 
Kervégan cuando dice que “si conservamos en la memoria el aná-
lisis realizado por Schmitt del Estado europeo clásico, en el cual la 
policía habría reemplazado a la política: la cuestión de los modos y 
los medios de subordinación hasta entonces secundaria”, al menos 
en los términos del análisis schmittiano, “se vuelve decisiva para el 
Estado contemporáneo, posliberal, pues la multiplicación de sus 
funciones y sus intervenciones en la vida social se incrementa”.6 En 

un mundo posliberal, o quizás mejor aun posdemocrático, la políti-
ca y la policía parecen confundirse desde la mirada de Agamben ya 
que después de todo como señala el propio Schmitt en su prólogo 
de 1963, polémicamente, luego recuperado en Mezzi senza ine:7 

“conviene recordar que ambas palabras, tanto política como poli-
cía, derivan de la misma palabra griega polis”.8 

En este mismo sentido, para continuar con otro pensamien-
to de la constelación de Agamben, también podemos recordar 
aquello señalado por Michel Foucault sobre la noción de policía 
cuando apunta que esta fue adquiriendo diferentes signiicados a 
lo largo de los últimos siglos al punto que Foucault recuerda en su 
breve historización de la noción de policía que: “Muy a menudo 
pueden encontrarse series de expresiones o enumeraciones como 
la siguiente: los Estados, los principados, las ciudades, las policías. 
O bien se comprueba con frecuencia la asociación de dos palabras: 

6. Kervégan, J-F., Hegel, Carl Schmitt. Lo político: entre especulación y positividad, 
Escolar y Mayo, Madrid, 2007, p. 84. 

7. Agamben, G., Mezzi senza ine. Note sulla politica, op. cit., p. 84.

8. Schmitt, C., El concepto de lo político, Alianza, Madrid, 2005, p. 41. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           83

las repúblicas y las policías”.9 Esto vale hasta el siglo XVII en que 
se empezará a llamar a la policía como al “conjunto de los medios 
a través de los cuales se pueden incrementar las fuerzas del Estado 
a la vez que se mantiene el buen orden de este”.10 Podemos decir, 
por tanto, que habrá una intensa y cambiante relación entre policía 
–en su sentido amplio– y administración. Recordemos a Foucault 
cuando señalaba que, en estado puro “la policía es el golpe de 
Estado permanente”.11 Agamben dirá en este mismo sentido: “La 
decadencia de la democracia moderna y su progresiva convergen-
cia con los Estados totalitarios en las sociedades posdemocáticas 
y <espectaculares> tienen, quizás, su raíz en la aporía que mar-
ca su inicio y la ciñe en secreta complicidad con su enemigo más 
empedernido”.12

La policía forma parte del gris y fantasmal tono que adquiere 
la escena contemporánea donde como señala Walter Benjamin en 
relación con la policía –en su clásico texto Zur Kritik der Gewalt– 
su “violencia es informe, como su fantasmal aparición en medio de 
la vida de los Estados modernos, estando extendida ubicuamente, 
pero inasible”.13 Ahí es que la policía espectral –el Estado espec-
tral– tendrá un importante papel técnico cuando diluye la dis-
tinción –quizás teórica– entre lo público y lo privado, y además 
cuando, como señala Jacques Derrida en torno a Carl Schmitt la 
policía “arruina por adelantado y desde dentro la posibilidad de lo 
político”,14 debido a que “la policía no se contenta ya hoy en día con 

9. Foucault, M., Seguridad, territorio, población, FCE, Buenos Aires, 2006, p. 357.

10. Idem.

11. Ibíd., p. 388.

12. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., p. 20.

13. Benjamin, W., Obras. Libro II/Vol. I. Abada, Madrid, 2007, p. 193. 

14. Derrida, J., Políticas de la amistad, Políticas de la amistad, Trotta, Madrid, 1998, 
p. 166.



84          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

aplicar la ley por la fuerza (enforce), y así, conservarla, sino que la 
inventa, publica ordenanzas, interviene cada vez que la situación 
jurídica no es clara para garantizar la seguridad”.15 La adminis-
tración va incluso cobrando importancia en el ámbito del derecho 
donde en general se da, una vez más, una administrativización que 
no deja afuera ni a la policía ni al derecho, ni a la política. La cues-
tión radica en que la administrativización de la política al extremo 
hiere la política. Una herida que no cicatriza, pero que no mata del 
todo. Cuando la lógica de la policía deglute el espacio de la política 
todo es político y al mismo tiempo nada lo es.

Se forma no ya una dicotomía binaria entre un extremo y 
el otro sino más bien una tensa bipolaridad. Como señala Jacques 
Derrida, en Politiques de l’amitié, autor fundamental para leer a 
Agamben, leyendo a Carl Schmitt, tanto “en la guerra civil como 
en la guerra colonial transforma el concepto de hostilidad conven-
cional y enturbia las fronteras de ésta”. Y continúa diciendo que 
“el partisano no es ya, aparentemente, un enemigo, y no tiene ene-
migo en el sentido clásico del término. La hostilidad real llega en 
adelante, mediante el terrorismo y el contraterrorismo, hasta la 
exterminación”.16 Comienza a darse un “manejo de las masas por 
medios cientíicos”,17 donde de “la coacción y del control aumenta-
dos técnicamente resultan nuevas formas de pensar y hablar que 
escapan a esta coacción y a este control”.18 En este sentido la lógi-
ca partisana atraviesa el mundo presente forzando el pensamiento 

15. Derrida, J., Fuerza de ley. El <fundamento místico de la autoridad>, Tecnos, 
Madrid, 2002, p. 107.

16. Derrida, J., Políticas de la amistad, op. cit., p. 163.

17. Schmitt, C., Ex captivitate salus, Trotta, Madrid, 2009, p. 30.

18. Ibíd., p. 31.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           85

contemporáneo a disparar sentencias tan resonantemente schmit-
tianas como aquella divisa que re-impulsó en los umbrales del si-
glo XXI Giorgio Agamben cuando habló inquietantemente de una 
“guerra civil mundial”.19 Porque después de todo mientras hom-
bres del progreso universal como Alexandre Kojève solo esperan el 
“alineamiento de las provincias”20 otros como Reinhart Koselleck 
sostienen que “la ininita supericie geográica de nuestro planeta 
se ha contraído hasta la initud de un ámbito de acción interdepen-
diente, todas las guerras se han transformado en guerras civiles”.21 

En esta misma línea es que Jacques Derrida airma que 
Schmitt “diagnostica una despolitización que solo sería en suma el 
síntoma suplementario –e invertido–, la hipérbole abismal de una 
hiperpolitización. La despolitización no enturbiaría en apariencia 
los criterios fronterizos de lo político, no los neutralizaría más que 
para extender el dominio de esto último, hasta la hostilidad abso-
luta, en su mayor pureza ilosóica”.22 Una neutralización político-
estatal que implica paradójicamente la hiperpolitización de todo. 

El pensamiento de Benjamin, tan fundamental para 
Agamben, recorre un camino que lo lleva de pensar en el 
Trauerspiel a un príncipe que debe excluir la excepción 
(Ausnahmezustandausschliessung) –no siguiendo en este pun-
to al pie de la letra al Schmitt de la Politische Theologie–, a los 

19. Agamben, G., Estado de excepción, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2004, p. 26.

20. Kojève, A., El emperador Juliano y su arte de escribir, Grama, Buenos Aires, 
2007, p. 57.

21. Koselleck, R., Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos históricos, 
Paidós, Barcelona, 1993, p. 85.

22. Derrida, J., Políticas de la amistad, op. cit., p. 157. Además en este mismo 
sentido Derrida continúa diciendo que la hostilidad absoluta sería entonces la cosa 
de la ilosofía, su causa misma. 



86          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

fragmentos de Über den Begriff der Geschichte de 1940 en los que 
con el advenimiento de la guerra –guerra que Theodor Adorno no 
creía realmente posible23– Benjamin alcanza a divisar uno de los 
núcleos del momento histórico que pagaría con su vida. En este 
sentido es importante señalar que fue Schmitt quien trató de re-
conducir la violencia a un contexto jurídico para que la excepción 
justamente “no se saliera de control”. De ahí que creamos que sea 
posible leer al Benjamin que airma que: “La tradición de los opri-
midos nos enseña que el <estado de excepción> en que vivimos 
es sin duda la regla”.24 Sentencia polémica e inquietante que debe 
ser también leída en el marco de la crisis de la decisión estatal que 
impediría que “el soberano” decida el “estado de excepción”, jus-
tamente porque aquella crisis es de caracteres mayúsculas y una 
línea de no retorno se ha cruzado (como si el Necessitas legem non 
habet no tuviera retorno). 

En ese sentido, Giorgio Agamben airma que los derechos 
humanos, el genoma y la economía global “son tres caras solidarias 
de un mismo proceso por el cual la humanidad poshistórica pare-
ce asumir su isiología como último e impolítico mandato”.25 Tres 
caras solidarias que no hacen más que constituir las dimensiones 
visibles de una administración de las cosas. Porque cuando todos 
somos reconocidos como hombres lo que toca a su in es la lucha 

23. Buck-Morss, S., Origen de la dialéctica negativa, Eterna Cadencia, Buenos 
Aires, 2011. Airma la autora que todavía en febrero de 1939 “Adorno tenía dudas 
respecto del estallido de la guerra, creyendo, con una sorprendente ortodoxia 
marxista, que Inglaterra `cuyas clases dominantes… no pueden permitirse 
arriesgan nada´, continuaría capitulando ante Hitler dado que los planes alemanes 
coincidían en última instancia con los intereses del imperialismo británico”, p. 390.

24. Benjamin, W., Obras. Libro I/Vol. II. Abada, Madrid, 2007, p. 309.

25. Agamben, G., L’aperto. L’ uomo e l’animale, op. cit, p. 141.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           87

por el reconocimiento político pero no la lucha. Desde esta lógica la 
lucha puede persistir como exterminio del Otro. Al otro se lo reco-
noce como Hombre, pero al mismo tiempo se lo extermina como a 
un igual. Esa es la diferencia ontológica entre el nazismo y el esta-
linismo, como suele señalar Slavoj Žižek.26 El nazismo extermina a 
inferiores y el estalinismo, hijo del paradigma revolucionario jaco-
bino, extermina a iguales.

Agamben sostiene que ya no es posible pensar el destino 
de la humanidad en términos de clases sociales porque asistimos 
al triunfo de la pequeña burguesía planetaria y las viejas clases 
sociales se han disuelto: “la pequeña burguesía ha heredado el 
mundo. Esta es la forma en la que la humanidad ha sobrevivido al 
nihilismo”.27 Aquí Agamben no podría ser más, tristemente, koje-
viano. Fue Alexandre Kojève quien dijo en su momento que el país 
de la pequeña burguesía por antonomasia era la máxima represen-
tación de la sociedad sin clases.28 Es el triunfo de la homogeneidad 

social y el in de la vida comprometida (tan temido esto por Leo 
Strauss y por Carl Schmitt). La sombra de Pier Paolo Pasolini tam-
bién atraviesa la obra de Giorgio Agamben.

Agamben frente a la escena contemporánea

Giorgio Agamben escribe sobre un mundo en guerra des-
de una Europa en crisis. Actualmente, una Europa en crisis po-
lítica, económica y cultural. Un viejo continente museiicado por 

26. Žižek, S., La suspensión política de la ética, Fondo de Cultura Económica, 
Buenos Aires, 2005, p. 203.

27. Agamben, G., La comunità che viene, Bollati Boringhieri, Torino, 2007, p. 51. 

28. Kojève, A., Introduction à la lecture de Hegel, Gallimard, Paris, 2000, p. 437.



88          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

el turismo global y sumido en el post-optimismo.29 Porque como 
indica el autor de Il Regno e la Gloria: “El turista es la extrema 
reencarnación del peregrino en tierra cristiana, es la igura plane-
taria de la irreducible extranjería al mundo”, donde “el peregrino 
y el turista son, el efecto colateral de una misma economía (en su 
versión teológica y secularizada)”.30 Señalemos que para Agamben 
el tema del turismo es capital. No solo porque como él señala es 
una de las principales industrias del mundo sino porque además el 
turismo implica “la perdida irrevocable de todo uso, de la absoluta 
imposibilidad de profanar”31 donde “la museiicación del mundo es 
hoy un hecho consumado”.32 Un mundo poshistórico como aquel 
del que hablaba Francis Fukuyama.33

Agamben sostiene que “la supervivencia política de los hom-
bres solo es pensable hoy en una tierra donde los espacios de los 
Estados hayan sido perforados y topológicamente deformados”.34 

Queda claro aquí que Agamben prende la destrucción del Estado. 
Como dice Agamben, “el hecho nuevo de la política que viene es 
que ya no será una lucha por la conquista o el control del Estado, 
sino la lucha entre el Estado y el no-Estado (la humanidad)”. Una 
lucha entre “la disyunción insuperable de las singularidades cual-
sea y la organización estatal”.35 Por eso mismo el ilósofo italiano, 

29. Haaf, M., Dejad de lloriquear. Sobre una generación y sus problemas superluos, 
Alpha Decay, Salamanca, 2012, p. 77.

30. Agamben, G., Il Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica dell´economia 
e del governo, Neri Pozza, Vicenza, 2007, p. 158.

31. Agamben, G., Profanaciones, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2005, p. 110.

32. Ibíd., p. 109.

33. Fukuyama, F., “The End of History?”, The National Interest, Chicago, 1989, p. 6.

34. Agamben, G., Profanaciones, op. cit., p. 109.

35. Agamben, G., La comunità che viene, op. cit., pp. 67-68.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           89

recordemos, apunta lo paradojal que tiene señalar el in de la his-
toria junto a la continuidad de la estatalidad. Lo qualunque impli-
ca un posicionamiento disolvente frente al Estado mientras que la 
inoperosità supone una rebeldía frente a un mundo que nos quiere 
útiles e impotentes. Agamben pretende la destrucción del Estado 
porque no hay otra forma de ser consecuente con el in de la his-
toria. Dice: “Solo está a la altura un pensamiento que sea capaz 
de pensar conjuntamente el in del Estado y el in de la historia, y 
de movilizar uno contra otro”.36 Porque para Agamben los grandes 
experimentos totalitarios del siglo XX solo han venido a terminar 
la tarea de los Estados-nación del siglo XIX, el nacionalismo y el 
imperialismo. Señala en un fragmento que entabla un diálogo ex-
plícito con Alexandre Kojève que “a partir de la Segunda Guerra 
Mundial es evidente, en efecto, que ya no hay tareas históricas asig-
nables a los Estados-naciones”.37 Por eso Agamben se propone lle-
var la lógica del inal de la historia a su inal que consistiría en abo-
lir el Estado. Aquí Agamben además muestra del todo a qué nivel 
se ubica del lado que algunos pensadores, no precisamente aines, 
han denominado como mesiánico postmoderno,38 iel a un pensa-
miento que podríamos denominar como libertario anti-estatal. 

El cualsea [qualunque] de Agamben irrumpe como una sin-
gularidad potente con la supuesta capacidad de disolver las atadu-
ras de la estatalidad poshistórica. El ser que viene, explica Agamben 
en su libro La comunità che viene, es el ser cualsea. El ser cualsea 
que viene es una verdadera singularidad más allá de lo individual y 

36. Agamben, G., Mezzi senza ine. Note sulla politica, op. cit., p. 88.

37. Ibíd., p. 108.

38. Entrevista a Jorge Dotti en El Río Sin Orillas, número 1, Buenos Aires, 2007, 
p. 240.



90          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

lo universal, es una singularidad en cuanto singularidad cualsea en 
la que “el ser-cual está recobrado fuera de su tener esta o aquella 
propiedad, que identiica su pertenencia a este o aquel conjunto”.39 

La singularidad de lo cualsea se opone como un heterogéneo más 
frente al Estado universal y homogéneo. En un mundo que, sostie-
ne Agamben, ha perdido sus gestos formateados por lo homogé-
neo, lo singular asciende como un rostro individuado que persiste 
como resto e ingresa en el campo de batalla a partir de lo común.

Por eso Agamben piensa en Tiananmen porque en la plaza 
china que era atravesada por un espíritu hermano al del Mayo del 
’68, dice el ilósofo italiano, irrumpió un “ser cuya comunidad no 
está mediada por condición alguna de pertenencia”.40 Los pedidos, 
reclamos y proclamas del acontecimiento que sería pisoteado por 
las autoridades comunistas eran vagas e imprecisas. Pero entonces 
¿por qué tanta violencia estatal contra esta indeterminable e inci-
piente manifestación? Justamente, la violencia estatal-comunista 
(debería sonar a oxímoron) se dirigió a apagar un fuego que todavía 
no había alcanzado su temperatura máxima. Un fantasma recorrió 
la República Popular China en aquéllos días y no fue el fantasma 
del comunismo: fue el espectro de lo cualsea, una singularidad con 
la que no es posible entablar una negociación o un diálogo porque 
no se sabe exactamente qué es. Un porvenir-presente que no sabe 
a ciencia cierta qué quiere ser. 

Agamben es un pensador crítico del presente y como tal tiene 
muchísimo que aportar a la comprensión de la escena contempo-
ránea. Sin embargo, es posible que el cierre de la gran obra Homo 
sacer sea decepcionante. Y quizás no solamente porque los libros 

39. Agamben, G., La comunità che viene, op. cit., p. 9. 

40. Ibíd., p. 67.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           91

parecen ser investigaciones realizadas cada vez en menos tiempo 
que terminan constituyendo obras de menor volumen y efectividad 
sino porque luego de haber prometido tanto quizás no haya forma 
de no decepcionar a los lectores (amigos y enemigos). De ahí que 
más allá de la erudición ineludible en los textos sus obras supuesta-
mente menores que se encuentran por fuera del Homo sacer sean 

quizás las que más cumplen lo que se proponen porque prometen 
poco (esté uno de acuerdo o no con él). Sus textos más fragmen-
tarios y abiertos parecen cumplir más con su propósito lúdico-
ilosóico que los libros en los que Agamben pretende al parecer 
demasiado al pretender deinir la historia entera de Occidente en 
unas pocas líneas.

El gran gesto agambeniano –criticado demoledoramente 
por Jacques Derrida– consiste en pretender encontrar la clave que 
sobredetermina el presente en un especíico punto localizado por 
él en el pasado. Hallar el momento determinante que aun nadie 
ha encontrado y ser el primero en señalar que de ahí venimos es el 
gesto agambeniano por antonomasia que Derrida señala como un 
“gesto soberano” (esto puede leerse extensamente en La bête et le 
souverain).41 Gesto curioso para alguien que supuestamente es un 
crítico de la soberanía –Agamben– y que de ese modo (diciendo 
“soy el primero en señalar el momento soberano que nadie a seña-
lado”) se erige como un arqueólogo-soberano pero soberano al in: 
un rey disfrazado de plebeyo-arqueólogo del presente.  

41. Derrida, J., La bestia y el soberano, Manantial, Buenos Aires, 2011, 388.



92          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Bibliografía

Agamben, Giorgio. Infancia e historia. Destrucción de la experien-
cia y origen de la historia, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 
2004.

— El tiempo que resta. Comentario a la carta a los romanos, 

Trotta, Madrid, 2006.
— Homo Sacer. El poder soberano y la nuda vida, Pre-Textos, 

Valencia, 1998.
— Mezzi senza ine. Note sulla politica, Bollati Boringhieri, 

Torino, 2005.
— La potencia del pensamiento, Adriana Hidalgo, Buenos 

Aires, 2007.
— L’aperto. L’ uomo e l’animale, Bollati Boringhieri, Torino, 

2010.

— Il Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica 
dell´economia e del governo, Neri Pozza, Vicenza, 2007.

— La comunidad que viene, Bollati Boringhieri, Torino, 2008.
— Estado de excepción, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2004.
Heidegger, Martin. Introducción a la metafísica, Gedisa, 

Barcelona, 2000.
Benjamin, Walter. Obras. Libro II/Vol. I. Abada, Madrid, 2007. 
— Obras. Libro I/Vol. II. Abada, Madrid, 2007.
Buck-Morss, Susan. Origen de la dialéctica negativa, Eterna 

Cadencia, Buenos Aires, 2011.
Debord, Guy. Comentarios sobre la sociedad del espectáculo, 

Angrama, Barcelona, 1999.
Derrida, Jacques. Políticas de la amistad, Políticas de la amistad, 

Trotta, Madrid, 1998.
— Fuerza de ley. El <fundamento místico de la autoridad>, 

Tecnos, Madrid, 2002.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           93

— La bestia y el soberano, Manantial, Buenos Aires, 2011.
Dotti, Jorge. “Entrevista”, El Río Sin Orillas, número 1, Buenos 

Aires, 2007.
Foucault, Michel. Seguridad, territorio, población, Fondo de 

Cultura Económica, Buenos Aires, 2006.
Fukuyama, Francis. ”The End of History?”, The National Interest, 

Chicago, 1989.
Haaf, Meredith. Dejad de lloriquear. Sobre una generación y sus 

problemas superluos, Alpha Decay, Salamanca, 2012.
Kervégan, Jean-François. Hegel, Carl Schmitt. Lo político: entre 

especulación y positividad, Escolar y Mayo, Madrid, 2007.
Kojève, Alexandre. Introduction à la lecture de Hegel, Gallimard, 

Paris, 2000.

— El emperador Juliano y su arte de escribir, Grama, Buenos 
Aires, 2003.

Koselleck, Reinhart. Futuro pasado. Para una semántica de los 
tiempos históricos, Paidós, Barcelona, 1993.

Schmitt, Carl. El concepto de lo político, Alianza, Madrid, 2005. 
— Ex captivitate salus, Trotta, Madrid, 2009.
Žižek, Slavoj. La suspensión política de la ética, Fondo de Cultura 

Económica, Buenos Aires, 2005.





VARIACIONES EN TORNO DE  
LA POLÍTICA EN  

ROBERTO ESPOSITO





05. Comunidad y violencia. El pliegue 
tanatopolítico de la immunitas*

Graciela Pozzi 

Introducción

En el presente artículo nos proponemos trabajar algunas 
cuestiones presentes en las categorías teóricas elaboradas por 
Roberto Esposito. El pensador italiano desarrolla las nociones de 
communitas e immunitas como clave para interpretar la moderni-
dad occidental y lo hace en una relectura de la noción de biopolíti-
ca foucaultiana. Particularmente, con la idea de comunidad viene 
a enfrentar la deinición elaborada por posiciones tan disímiles 
como el liberalismo, el marxismo o los pensadores comunitaris-
tas, oponiéndose a la idea de una relación dialéctica entre sujeto 
y comunidad. Por otra parte, a través de la noción de immunitas 

señala como la lógica y el lenguaje de la inmunización, propio de la 
medicina, domina tanto las formas jurídicas como las políticas. Si 
en el advenimiento de la modernidad, la conservación de la vida se 
torna objetivo primordial del poder político, esa vida, remitida a sí 
misma, requiere de formas inmunitarias que, por una vía negativa, 

* El presente artículo retoma las elaboraciones correspondientes al capítulo 1 de 
mi tesis doctoral en Ciencias Sociales “Biopolítica y tanatopolitica: el campo de 
exterminio y la producción de subjetividad en la experiencia argentina 1976‑1983”, 
Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de Buenos Aires, 2013.



98          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

la protejan. Precisamente, será el exceso de esa vía negativa, enten-
dido como pliegue tanatopolítico, el que nos proponemos explorar 
a continuación. 

Comunidad: el deslizamiento de lo común a lo propio

A ines del siglo XX, ya no resulta posible ignorar que en 
nombre de la “comunidad”, la humanidad puso en acto una capa-
cidad excepcional de autodestrucción. Desde el momento mismo 
en que se desliga del vínculo religioso fundante e inicia el proceso 
de autoproducción, este modo de producir la vida conlleva en sus 
pliegues formas de destrucción cada vez más eicaces. En nombre 
de la sangre, la esencia, la raza o alguna otra identidad mística, 
los hombres han aniquilado parte de la comunidad que los reunía. 
Frente al miedo eterno ante lo extraño, siempre asimilado a lo vio-
lento, es que parece ponerse en acto un artilugio que preserva des-
truyendo, pero que a la vez debilita el cuerpo social aislándolo de 
lo común y encerrándolo en lo propio. Ese artilugio que Esposito 
llama immunitas, reconoce dentro de sí un mecanismo de selec-
ción de un grupo víctima: “La comunidad está obligada a separar 
de sí un punto de su interior sobre el cual hacer converger el mal 
colectivo, de modo que se aleje del resto”.1

Para entender mejor la potencia de un mecanismo como el 
de la immunitas, es necesario analizar primero cómo se ha dado la 
relación entre comunidad y violencia a través de rituales que inclu-
yen a la víctima sacriicial. Rituales que intentan funcionar como 
formas de aplacamiento de la ira entre los hombres y que se re-
conocen como tales en las sociedades más antiguas. Rituales cuya 

1. Esposito, Roberto, Immunitas. Protección y negación de la vida, Buenos Aires, 
Amorrortu, 2005, p. 59.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           99

continuidad, en las sociedades modernas, se lleva a cabo a partir 
del derecho.

Suele deinirse comunidad como un atributo, una determi-
nación, un cierto predicado que encuadra a los sujetos como perte-
necientes a un mismo conjunto. O si se quiere, como una sustancia 
producida por esta asociación. Se es sujeto de una entidad mayor 
que la simple identidad individual, pero ambas se coniguran en 
forma especular. Comunidad puede entenderse como todo, pero 
a la vez se la puede designar como un valor o una esencia y, por 
supuesto, como un origen. En su acepción más elemental, adquiere 
sentido por oposición a lo propio tal y como lo expresa Esposito:

 La communitas es la relación que, sometiendo a sus 
miembros a un compromiso de donación recíproca, 
pone en peligro a su identidad individual. La immu-
nitas es la condición de dispensa de esa obligación y, 
en consecuencia, de defensa contra sus efectos expro-
piadores. La immunitas restablece los límites de lo 
propio puesto en riesgo por lo común.2

Si seguimos estos desarrollos acerca del término comunidad, 
podemos establecer que el término munus conlleva tanto la idea de 
deber como la de don. Es un tributo que se paga obligatoriamente. 
El munus es la obligación que se contrae con otro y que exige una 
nueva donación, el que recibe queda a merced del otro. Expresado 
de esta manera, lo que en común tienen los miembros de la comu-
nidad es que comparten una carga, un deber o una tarea, pero no 

2. Esposito, Roberto, Bios. Biopolítica y ilosofía, Buenos Aires, Amorrortu, 2006.



100          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

una sustancia: “Communitas es un conjunto de personas unidas no 
por una propiedad común sino por una deuda o un deber”.3

Si lo que funda lo común es este compartir con (cum) otros 

la obligatoriedad del don, entonces el sujeto queda extrañado de 
lo propio; en la comunidad no hay lugar para el homo clausus, ya 

que éste se encuentra vuelto hacia el exterior. La communitas está 
ligada a un movimiento de compensación permanente entre sus 
miembros. Pero si el hombre de la modernidad, que es el homo 
oeconomicus del capitalismo, asigna un precio especíico a cada 
servicio, ya no puede sostener la gratuidad que requiere el don. La 
modernidad entonces deberá encontrar un mecanismo que permi-
ta a los hombres liberarse de la deuda que los vincula mutuamente. 
Si la communitas estaba ligada a la compensatio, el paradigma de 
la immunitas implica el beneicio de la dispensatio, tal y como air-
ma Esposito.

Partiendo de esta forma de deinir comunidad, corresponde 
ahora tratar de explicitar porqué funciona como un espacio que a la 
vez que protege y conserva la vida: lo hace negándola. Trabajaremos 
esta cuestión, siguiendo a Esposito, a través de los planteos hobbe-
sianos sobre la sociedad caínica, donde miedo y muerte o el miedo 
a la muerte fundan política. Hobbes hará explícito que aquello que 
los hombres tienen en común, aquello que los hace semejantes más 
que cualquier otra propiedad, es el hecho de que cualquiera pueda 
dar muerte a cualquiera para obtener aquello que desea. Cuestión 
que podría establecerse siguiendo la línea de pensamiento de René 
Girard4 en este terreno. Su propuesta implica explorar cómo en el 

3. Esposito, Roberto, Communitas. Origen y destino de la comunidad, Buenos 
Aires, Amorrortu, 2003.

4. Girard René, La violencia y lo sagrado, Barcelona, Editorial Anagrama, 1995.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           101

deseo aparece no sólo el sujeto que desea y el objeto deseado, sino 
además la igura del rival, ese otro que también desea el mismo 
objeto. Podríamos suponer que se desea el objeto porque el propio 
rival lo desea. Girard airma que el rival se constituye en el mode-
lo del sujeto en el plano más esencial del deseo. Así formulado, el 
deseo aparece en la modalidad de lo mimético; en otras palabras, 
se forma a partir de un deseo modelo. Lo que lleva a la situación en 
que dos deseos convergen sobre el mismo objeto y se obstaculizan 
mutuamente dando lugar a un enfrentamiento violento que no es 
otra cosa que el conlicto que deviene en la posibilidad de ser muer-
to por el otro, tal y como Hobbes planteaba.5

Si este deseo común es lo que amenaza la integridad de los 
sujetos, la única alternativa es romper con lo común a partir de 
un dispositivo tal que permita generar un vínculo de origen arti-
icial, que coincidirá con la igura privada y privativa del contrato. 
Esto es lo que habilitará al Estado hobbesiano a ejercer la aboli-
ción de toda relación social que no responda al intercambio vertical 
protección-obediencia. Los hombres renunciarán a convivir y de 
este renunciamiento se compondrá la autorización soberana que 
permite preservar la vida. Lo propio toma el lugar de lo común en 
una sociedad en la que todo gesto tiene precio y donde los hombres 
quedan extrañados entre sí. Esta forma de renuncia funda un cier-
to orden social que consiste en evitar aterrorizar a los demás para 
no ser aterrorizado por los más fuertes. Se huye de un miedo y una 
violencia iniciales para terminar aceptando un miedo seguro y aco-
tado por el pacto, que a la vez implica el monopolio de la violencia. 
Queda establecido que el Estado no debe eliminar el miedo ni la 

5. Sobre este tema, véase Girard René, La violencia y lo sagrado, Barcelona, 
Editorial Anagrama, 1995, p. 153.



102          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

violencia, sino hacerlos seguros, conservarlos porque funcionarán 
como resguardo de su propio devenir a la vez que serán potencia 
productiva de política. En tal sentido dirá Esposito: “[la moderni-
dad] lleva por eso dentro de sí una impronta indeleble de conlicto 
y violencia”. 6 Este es su arcano imperio, se pone in al estado de 
naturaleza conservando sus principios: la capacidad de matar.

Conservar el miedo a la muerte, mantenerlo siempre presen-
te es la garantía del pacto que aliena a los hombres entre sí. En este 
sentido, la comunidad puede sobrevivir a la violencia que la atra-
viesa sólo desplazándola a un enemigo que la atraiga sobre sí. Y lo 
hará a partir de un dispositivo inmunitario donde ésta no se supri-
me, sino que se maniiesta en dosis no letales tal y como en los ritos 
en los que se inyecta un poco de violencia para que no se desate en 
su totalidad. La víctima sacriicial, entonces, ha de atraer sobre sí 
la violencia dirigida en un principio al conjunto de la comunidad de 
forma tal que se desvíe de su curso natural. El sacriicio protegerá a 
la comunidad y volverá a las víctimas externas a ella. En este punto, 
la comunidad está obligada a separar de sí un grupo sobre el cual 
hacer converger el mal colectivo, de modo que se aleje del resto.

La víctima sacrificial como forma de alejamiento de la violencia

En un artículo publicado en 1998 sobre el olvido de la vio-
lencia cometida, Nicole Loraux7 recupera el siguiente relato: a i-
nes del siglo V a. C., Atenas, que había padecido el enfrentamiento 
fratricida en la lucha contra la tiranía de los Treinta, prohíbe la 
rememoración de lo acontecido bajo la forma de mé mnesikakeîn 

6. Esposito, Roberto Communitas, op. cit., p. 61.

7. Loraux, Nicole, “De la amnistía y su contrario”, en Yosef Hayim Yerushalmi et al., 
Los usos del olvido, Buenos Aires, Ediciones Nueva Visión, 1998.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           103

(“está prohibido recordar las desgracias”). Esta prohibición políti-
ca recibe el reforzamiento de un juramento prestado por cada ciu-
dadano ou mnesikakéso (“no recordaré las desgracias”). Se deduce 
que más allá de su eicacia, lo que se intenta es una forma de recon-
ciliación dentro de la comunidad. Un alejamiento de la violencia, 
que la venganza atraería sobre la polis, a través de un mandato: no 
recordaré las hostilidades que opusieron a los atenienses entre sí, 
no recordaré la violencia desatada. Cada ciudadano renuncia a su 
legítimo álastor páthos8 obedeciendo lo prescripto por la autori-
dad de la ciudad con la intención de restituir una cierta continui-
dad como si nada hubiera ocurrido. Dicho de otra manera, se trata 
de librar a la polis del conlicto y de la división desde la política, 
bajo la modalidad de repudiar la violencia que de este modo se co-
bija en los pliegues de esa misma política. 

 Restaurada en su integridad por virtud del acuerdo, 
la comunidad se reinstituye y resuelve. Proscribe toda 
recordación de un pasado litigioso, inoportuno por 
conlictivo. A cada ateniense le tocará olvidar lo que 
fue la stásis obedecer a la ciudad ediicando para sí 
mismo una máquina contra el vértigo lúcido del álas-
ton. Y la política recobrará sus derechos, versión cívi-
ca y tranquilizadora del olvido de los males.9

En sus indagaciones sobre la relación entre la violencia y 
lo sagrado publicada bajo el título de La violencia y lo sagrado 

8. Loraux lleva a cabo un cuidadoso análisis ilológico que le permite deinir esta 
expresión como el sufrimiento inolvidable que conduce al reclamo de venganza y, 
por tanto, al conlicto.

9. Esposito, Communitas, op. cit., p. 50.



104          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

(1972), René Girard establece que el sacriicio contiene una cierta 
ambivalencia, una suerte de oscilación entre lo sagrado y el crimen, 
como si el homicidio revistiera el carácter de algo santo. Toma 
como referentes tanto al phármakos griego como al homo sacer 

romano. En un juego de permutaciones recíprocas, el acto sacrii-
cial aparece ligado a la violencia criminal.

En las sociedades pre modernas, el sacriicio conformó una 
operación donde se veriicaba una transferencia colectiva que se 
efectuaba a expensas de la víctima y que funcionaba aplacando 
las tensiones internas de la comunidad. De este modo, el sacrii-
cio cumplía una función social, ya que era la comunidad entera a 
la que el sacriicio protegía de su propia violencia. Dicho de otra 
forma, la eicacia del sacriicio estaba en relación directa con la ne-
cesidad de restituir la unidad social.

Por otra parte, Girard señala, sin desarrollarlo en toda su 
potencialidad, que existía una asimilación entre la enfermedad 
contagiosa y la violencia, donde la catarsis sacriicial cumplía la 
función de impedir su propagación desordenada, como si se tra-
tara de alguna forma de contagio. Queda entonces establecido que 
para curar la ciudad se hace necesario identiicar y expulsar al ser 
impuro, portador del virus contaminante, expulsando la violencia 
fuera de la comunidad. Esta asimilación entre enfermedad y vio-
lencia reconoce un nexo que es la imagen de la sangre derramada.

 Tan pronto como se desencadena la violencia, la 
sangre se hace visible, comienza a correr, es imposi-
ble detenerla, se introduce en todas partes, su lui-
dez expresa el carácter contagioso de la violencia, su 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           105

presencia denuncia el crimen, por eso se dice que cla-
ma venganza.10

Pero la sangre se convertirá en una sustancia tal que funcio-
nará, a través de la víctima sacriicial, en la modalidad del phár-
makon platónico que ensucia y limpia, envenena y cura, muestra 
el crimen y lo redime mediante el ritual. La mediación de la sangre 
sacriicial implica no mirar de frente la violencia, no rastrear su ori-
gen, buscando una solución de recambio. Ahora bien, ese recambio 
debe tener algunas cualidades que resultan insoslayables. La vícti-
ma de recambio debe ser vulnerable, debe resultar superlua para 
la vida de la comunidad o bien se debe construir tal lugar. Lo im-
portante, dirá Girard, es que no incite a la venganza; o dicho de otro 
modo, debe ser tan perjudicial que su eliminación concite la adhe-
sión de todos. Lo realmente importante es tratar de desviar hacia 
la víctima una violencia que amenaza con herir a los miembros de 
la comunidad. Si el phármakos griego estaba constituido por los 
prisioneros de guerra o los esclavos, en las sociedades modernas 
esta categoría se remplaza por las diferencias religiosas o bien ét-
nicas, y de no mediar esta posibilidad, se construye como ocurrió 
en el caso de la dictadura argentina 1976-1983 con el concepto de 
“delincuente subversivo”. Se trata de categorías que revisten el ca-
rácter de exteriores o bien se las construye como tales. Hemos vis-
to, durante el siglo XX, que lo extranjero o lo extraño se transforma 
rápidamente en grupos víctima y desencadena una violencia uná-
nime. La víctima sacriicial funciona en el imaginario como único 
responsable de los males y su eliminación disipa las querellas. En 
las sociedades modernas, es posible reconocer vestigios del ritual 

10. Girard, René, La violencia y lo sagrado, op. cit., p. 40.



106          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

en los linchamientos, en los pogromos o en la justicia expeditiva, 
dejando en evidencia el modo en que ha sido una ilusión tremen-
damente eicaz pues permitió y permite disimular la violencia in-
corporada en la comunidad de los hombres. Como airma Girard: 
“Para defender la ciudad contra la subversión hay que purgar a los 
espíritus subversivos, hay que mandar a Sófocles al exilio, hay que 
hacer del poeta otro katharma u otro phármakos”.11

El paradigma de la inmunización

Como ya dijimos, la noción de biopolítica pone en relación 
la vida con la forma que asume su gestión a través de la política. 
Esta forma de gestionar la vida reconoce dos modalidades: una 
airmativa, de carácter productivo, y otra negativa, de carácter le-
tal. Considera Esposito12 que tal y como Foucault dejó planteada la 
cuestión, ambas constituirían formas alternativas sin puntos claros 
de contacto o transiciones visibles. Es por ello que el ilósofo italia-
no introduce el paradigma inmunitario que constituye a su juicio, 
el nexo faltante en los desarrollos foucaultianos.

 La ventaja hermenéutica del modelo inmunitario re-
side en que estas dos modalidades –positivo y negati-
vo, conservativo y destructivo– hallan inalmente una 
articulación interna, una juntura semántica que los 
pone en relación causal de índole negativa.13

11. Ibíd., p. 305.

12. Esposito,Roberto Bios, op. cit., p. 72 

13. Ibíd., p. 74.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           107

Retomaremos en principio el análisis que hace Esposito del 
modelo hobbesiano. Según Esposito, Hobbes establece que la con-
servación de la vida está ligada a su sumisión a un poder exterior 
que la constriñe y la limita. Esto es así en la medida en que los 
hombres poseen un impulso ilimitado de poseerlo todo, por lo que 
el conlicto resulta inevitable; conlicto que se maniiesta bajo la 
modalidad de la inseguridad, ya que cualquiera puede ser muerto 
por otro. La soberanía, que funciona a partir de un momento ins-
tituyente que sujeta a los individuos a su voluntad, se constituye 
en un dispositivo inmunitario inducido. Al hacer esto, queda fuera 
del control de aquellos que la hicieron posible, porque sólo de esta 
manera puede cumplir su función inmunitaria. Pero ¿por qué la 
necesidad de un aparato inmunitario? Esposito deduce que el con-
licto entre hombres iguales se da en una relación horizontal que 
los vincula en una dimensión que les es común:

 justamente aquello en común –el peligro que se deri-
va para la vida de todos y cada uno– debe ser abolido 
mediante esa individualización artiicial constituida 
por el dispositivo soberano.14

Lo que se constituye es un individuo desligado de lo común, 
y esta cuestión aparece garantizada por la soberanía. La sobera-
nía queda entonces instituida como una garantía preventiva ante 
la posibilidad de la lucha intestina. Pero neutralizar el conlicto no 
implica eliminarlo, sino incorporarlo en la modalidad del anticuer-
po; esto constituye esa doble posibilidad de conservar la vida y a la 
vez de quitarla, lo que por otra parte normaliza la excepción.

14. Ibíd. p. 98.



108          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Ahora bien, si el dispositivo inmunitario funciona no sólo 
separando lo común de lo propio, sino también permitiendo incluir 
lo irreductible una vez domesticado, tendremos entonces que en 
ciertas circunstancias la immunitas es capaz de conducir a la eli-
minación de aquello que no puede incluirse en la comunidad. Para 
ello deberemos pensar la inmunización desde la metáfora biológica 
cuando se maniiesta como anticuerpo.

Centraremos nuestra mirada en su funcionamiento como 
dispositivo, ese artilugio que evita el contagio, que impide el ad-
venimiento de lo destructivo. Si bien, en el estricto ámbito de la 
medicina, lo inmune hace referencia a la condición reluctante de 
un organismo vivo respecto de una enfermedad, hay algo más que 
determina su especiicidad en relación con la noción de biopolítica. 
Se trata del carácter intrínseco que conjuga los dos elementos que 
componen esta última. Dirá Esposito:

 antes que superpuestos de una manera exterior que 
somete a uno al dominio del otro, en el paradigma 
inmunitario vida y política resultan constituyentes de 
una unidad inescindible que sólo adquiere sentido so-
bre la base de su relación. La inmunidad no es única-
mente la relación que vincula la vida con el poder sino 
el poder de conservación de la vida.15

Conservación y destrucción constituyen las dos modalidades 
predominantes en el modelo inmunitario, una suerte de articula-
ción interna que pone a ambas en relación. Desde este punto de 
vista, bien puede aseverarse que la inmunización es una protección 

15. Ibíd., pp. 73-74.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           109

negativa de la vida. Tal como la vacunación, la inmunización del 
cuerpo político funciona introduciendo dentro de él una mínima 
cantidad de la misma sustancia patógena de la cual se lo quiere 
proteger. Por eso, Esposito recurre a la metáfora del phármakon 

entendido en el doble sentido de medicina y veneno o, más bien, 
antídoto que deiende la vida. Si aquello que se combate puede ser 
incorporado en pequeñas dosis, entonces el cuerpo podrá asimi-
larlo y tendrá tiempo de generar los anticuerpos necesarios para 
que la asimilación sea de forma paulatina y ordenada. Ese combate 
político aparece como benéico para el sistema en su conjunto, por-
que es capaz de eliminar o transformar los elementos considerados 
indeseables.

Veamos ahora qué implica proteger a la comunidad frente a 
un peligro real o supuesto. Lo primero que debemos preguntarnos 
es: ¿qué forma reviste ese peligro? La forma de la intrusión como 
una irrupción violenta en el cuerpo social. Una irrupción que se 
ubica en la frontera entre lo interior y lo exterior, y que asume el 
carácter de un enfrentamiento entre lo propio y lo extraño. La cues-
tión es que algo penetra el cuerpo individual o colectivo e intenta 
cambiarlo, subvertirlo o corromperlo. Lo idéntico a sí mismo –por 
lo tanto, sano y normal– es ahora amenazado por algo diferente y 
revulsivo. Cuando el modelo inmunitario se aplica a los sistemas 
sociales, adquiere el léxico epidemiológico de la terminología mé-
dica y lo combina con el vocabulario militar. La comunidad va a la 
guerra contra lo extraño. Y lo hace a partir de una reacción, o dicho 
de otro modo: “de una contrafuerza que impide que otra fuerza se 
maniieste”.16

16. Esposito, Roberto Immunitas, op. cit., p. 17.



110          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

No es entonces una batalla convencional, sino un enfrenta-
miento que se expresa como en la metáfora del katékhon “que fre-
na el mal conteniéndolo, conservándolo, deteniéndolo dentro de 
sí”17 sin derrotarlo deinitivamente. Y funciona en esta modalidad 
porque –como muchos de los pensadores de las ciencias sociales 
habían establecido, entre ellos, Émile Durkheim– lo que se opone a 
lo normado resulta ser el motor necesario que impulsa la transfor-
mación en las coniguraciones sociales. Esto podría traducirse di-
ciendo que los sistemas no funcionan sino produciendo sus propias 
contradicciones, las que dan lugar a cambios controlados. Un im-
pulso productivo que resulta funcional pero que debe dosiicarse, 
administrarse en pequeñas dosis para poder ser tolerado por el sis-
tema en su conjunto. Esta es una de las claves del funcionamiento 
del paradigma inmunitario: mientras pueda ser capaz de impedir 
el advenimiento inmediato de lo nuevo, su funcionamiento no se 
hace exasperado.

Sin embargo, si la comunidad va a la guerra contra una 
parte de sí misma, y lo hace en nombre de un reforzamiento de 
la vida, deberá establecer una cesura en el continuum social, ese 
movimiento que separa lo que debe vivir de lo que debe morir. Al 
hacerlo, iniciará el itinerario que va de la biopolítica hacia la tana-
topolítica, constituyendo así la aporía de conservar la vida al precio 
de destruir una parte de ella. Tal como en la operación de vacunar, 
la inmunización del cuerpo social funciona introduciendo dentro 
de él una cantidad de la misma sustancia patógena de la cual se 
lo quiere proteger. El enemigo político es convertido en enemigo 
biológico, porque no aparece como el portador de un virus conta-
gioso, sino como el virus en sí. Esta operatoria contiene un doble 

17. Ibíd., p. 18.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           111

propósito, ya que estigmatiza y aísla simultáneamente, lo cual fa-
cilita el desencadenamiento represivo. El discurso del “contagio” 
circula en la sociedad civil generando formas de distanciamiento 
con el grupo-víctima o, en el mejor de los casos, indiferencia por la 
suerte de los otros. Apela a la obsesión de las sociedades modernas 
por la salud y la higiene emparentando a los disidentes políticos 
con los bacilos, los virus y los parásitos.

Cada vez que lo propio aparezca amenazado por una vuelta a 
“lo común”, el dispositivo inmunitario entrará en escena para evi-
tarlo; o en palabras de Esposito:

 cada vez que prevalece la “libertad popular” […] re-
gresan algunos rasgos de la comunidad extralegal con 
todas las potencialidades, pero también los riesgos, 
incluidos en ella. De allí la necesidad de un freno –
religioso, jurídico o moral– capaz de contener con un 
impulso inmunizante en contra del impulso disoluti-
vo de la communitas.18

Bibliografía

Agamben, Giorgio (2004), Estado de excepción, Buenos Aires, 
Adriana Hidalgo.

Bataille, Georges (2003) La conjuración sagrada. Ensayos 1929-
1939, Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora.

Bazzicalupo, Laura - Esposito, Roberto (2003) Politica della vita, 
Roma, Laterza.

18. Ibíd., p. 65.



112          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Benjamin, Walter (1971), “Tesis de ilosofía de la historia” y “Para 
la crítica de la violencia”, en Angelus Novus, Barcelona, 
Edhasa.

Blanchot, Maurice, (1992) La comunidad inconfesable México, 
Vuelta.

Esposito, Roberto (2003), Communitas. Origen y destino de la co-
munidad, Buenos Aires, Amorrortu.

— (2005), Immunitas. Protección y negación de la vida, 
Buenos Aires, Amorrortu.

— (2006), Bios. Biopolítica y ilosofía, Buenos Aires, 
Amorrortu.

Galindo Hervas, Alfonso (2003) La soberanía. De la teología polí-
tica al comunitarismo impolítico, España, res Pública.

Girard, René (1995), La violencia y lo sagrado, Barcelona, 
Anagrama.

Nancy, Jean Luc (2001) La comunidad desobrada (1986), Madrid, 
Arena Libros.

— (1999) Conloquium, en Esposito, Roberto Communitas. 
Origen y destino de la comunidad. Op.cit.

Yerushalmi, Yoseph et al. (1998), Los usos del olvido, Buenos 
Aires, Nueva Visión.



06. Política de la vida en  
Gilles Deleuze y Roberto Esposito

María alejanDra PaGotto

Lecturas biopolíticas

El legado foucaulteano sobre el funcionamiento del poder 
es una cantera abierta para las investigaciones de Gilles Deleuze 
y Roberto Esposito sobre las nociones de vida, cuerpo y política.1 

Todo pensamiento que tome como legado la biopolítica foucaul-
tiana requiere como advirtió Negri, problematizar la ambivalencia 
de la noción biopolítica en la medida en que se dice que el poder 
ha investido la vida; y también signiica que la vida es un poder. 
En consecuencia, también se debe enfrentar la inquietud ilosóico- 
política de la pregunta por la reconstrucción de un espacio de sub-
jetivación y de resistencia más allá de lo humano. Las deiniciones 
de política que pueden encontrarse en los trabajos de Deleuze y de 

1. Por razones de extensión, en este capítulo se obvian algunas indicaciones 
sobre el derrotero de las investigaciones de Foucault que podrían contribuir a una 
mejor comprensión de la recepción de este legado en los autores de referencia 
de este capítulo. En particular, indicaciones sobre la manera en que el poder se 
transforma –en un determinado período– con el in de gobernar la vida, pasando 
por la elaboración de la noción de gubernamentalidad, hasta la problemática de las 
prácticas de subjetividad.



114          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Esposito se enmarcan en la imbricación vida/ poder, y están dina-
mizadas por la sentencia foucaulteana que “donde hay poder hay 
resistencia, y no obstante (o mejor: por lo mismo), ésta nunca está 
en posición de exterioridad respecto del poder”.2 Ambos autores 

conciben una política de la resistencia en la huella foucaulteana de 
una línea de fractura, o saliente; que es la vida misma. 

Especialmente, Roberto Esposito en su libro Bíos. Biopolítica 
y ilosofía, del año 2004 señala que con el derrumbamiento de las 
distinciones modernas entre público y privado, Estado y sociedad, 
local y global; y el agotamiento de todas las fuentes de legitimación, 
la vida misma se sitúa en el centro de cualquier procedimiento po-
lítico, “ya no es concebible otra política que una política de la vida, 
en el sentido objetivo y subjetivo del término”.3 Esta ambivalen-
cia del doble sentido –objetivo y subjetivo– del término vida es el 
núcleo problemático sobre el que trabaja la recepción de Esposito 
del paradigma biopolítico foucaulteano. Esposito se propone en su 
investigación que lleva más de veinte años construir una soldadu-
ra conceptual –que no encuentra formulada en los desarrollos de 
Foucault– entre estas dos lecturas en competencia: o la biopolítica 
produce subjetividad o produce muerte; o es política de la vida, o 
sobre la vida. 

En otras palabras, puede leerse tanto en Deleuze como en 
Esposito una política de la vida, que realiza una torsión en el centro 
de la ambivalencia del genitivo a partir de la necesidad de plantear-
se el modo en que la vida humana puede ser el sujeto de la política 
que viene. Es decir, la forma en que el sujeto, convertido durante la 

2. Foucault, Michel. Historia de la sexualidad 1. La voluntad de saber. Siglo XXI, 
México, 1999. p.116

3. Esposito, Roberto. Bíos. Biopolítica y ilosofía. Amorrortu, Buenos Aires, 2006. 
p. 26



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           115

Modernidad en objeto de las ciencias humanas y de los dispositi-
vos disciplinarios y biopolíticos, puede hacer de su propia vida una 
práctica de subjetivación. Tan pronto como el poder afecta la vida, 
ésta le replica volviéndose contra él con la misma fuerza. La vida es 
capaz de retomar aquello que la toma y absorberlo en sus pliegues 
ininitos de la multiplicidad de lo viviente. Sin embargo, esta forma 
que adquiere la política en estos autores no supone proponer mo-
delos de acción política en el sentido tradicional de un programa 
revolucionario o reformista; porque si ya no es posible desarticular 
vida y política, ya no es posible pensar una dirección externa de la 
segunda. 

A lo largo de las investigaciones de Foucault queda eviden-
ciado que el cuerpo es el lugar donde se ejercita la biopolítica, la 
intersección donde se produce el encuentro entre política y vida. El 
cuerpo es el terreno donde se conjuga el gobierno del cuerpo indi-
vidual y de la población. Como corolario de esta situación el cuerpo 
deja de ser metáfora jurídico-política y se convierte en una reali-
dad biológica, campo de intervención de los dispositivos de poder. 
Bajo el conjunto de estas observaciones sobre el poder, la vida y el 
cuerpo en Michel Foucault es posible encontrar el esbozo de una 
ilosofía de la vida como espacio de un modo de subjetivación más 
allá de lo humano. 

El propósito general de este capítulo es exponer los tres ejes 
de análisis en Deleuze como en Esposito; bajo el supuesto que pue-
den ser articulados para dar cuenta del poder innovador de la vida 
en términos políticos; y de este modo, conformarse en los tópicos 
centrales sobre los cuales investigar para problematizar la recons-
trucción del espacio de subjetivación o el establecimiento de for-
mas de vida futuras. 



116          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Conceptualizaciones sobre la vida, el cuerpo y la política en Gilles 
Deleuze y Roberto Esposito

A continuación, se presentan algunos argumentos que per-
mitirían sostener que esta ilosofía es eco de debate, es reelabora-
da –aunque con derivas diferentes– por Gilles Deleuze y Roberto 
Esposito. 

La serie de trabajos de Roberto Esposito es claramente el in-
tento de resolver algunos de los temas planteados más arriba como 
el legado abierto del paradigma biopolítico foucaulteano, mientras 
que los trabajos de Gilles Deleuze quizás son el complejo producto 
de una vinculación amistosa con la obra de Michel Foucault, mar-
cada por una cifra de proximidad y diferencia en el ejercicio de sus 
miradas ilosóicas. En este sentido, la recepción de Esposito del 
trabajo de Foucault puede ser caracterizada por una mayor siste-
maticidad; mientras que la de Deleuze debe ser construida a partir 
de una serie de trabajos que no tienen como motor expreso de su 
escritura esta recepción. Sin embargo, ambos autores pueden con-
tribuir en un diálogo fructífero a la reelaboración de una ilosofía 
de la vida como parte del legado abierto por Foucault alrededor de 
sus investigaciones biopolíticas. 

1. Vida

Para recaer en la importancia que el concepto vida tiene 
para el debate ilosóico-político contemporáneo, se reproduce una 
cita de Esposito que alcanza el tono de una convocatoria de trabajo 
colectivo en torno de una política de la vida: 

 Si la vida es entendida en su irreductible complejidad, 
como un fenómeno pluridimensional que en cier-
to sentido está siempre más allá de sí mismo y si es 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           117

pensada en su profundidad, estratiicación, disconti-
nuidad, en la riqueza de sus fenómenos, en la varie-
dad de sus manifestaciones, en la radicalidad de sus 
transformaciones, el escenario puede cambiar.4

En Bíos. Biopolítica y ilosofía, Roberto Esposito comienza 
señalando que la vida queda adherida cada vez más a la materia 
biológica y apartada de toda forma jurídico – política en el contex-
to de los mecanismos biopolíticos (hacer vivir) y tanatopolíticos 
(dejar o hacer morir). 

Asimismo, advierte que afrontar la noción de vida en el de-
bate contemporáneo requiere remontarse al término griego, espe-
cialmente aristotélico, de Bíos. El bíos reiere a una “forma de vida” 
o “vida caliicada”, mientras que zoé corresponde a una vida en su 
simple mantenimiento biológico. La preocupación de Esposito ra-
dica en que la idea de biopolítica 

 Parece situarse en una zona de doble indiscernibili-
dad. Por una parte, porque incluye un término que no 
le corresponde y que incluso amenaza con distorsio-
nar su rasgo más pregnante; por la otra, porque reie-
re a un concepto –justamente el de zoé– de problemá-
tica deinición él mismo: ¿qué es, si acaso es concebi-
ble, una vida absolutamente natural, o sea despojada 
de todo rasgo formal?5

4. Esposito, Roberto, Comunidad, inmunidad y biopolítica, Herder, España, 2009. 
p.23. 

5. Esposito, Roberto, Bíos. Biopolítica y ilosofía, Amorrortu, Buenos Aires, 2006. 
p. 25



118          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Por una parte, la advertencia que Esposito decide realizar 
complejiza la mirada sobre una relación exclusiva entre vida y po-
lítica: desde siempre hay modalidades, que justamente hacen a la 
vida política. Por otra parte, la observación con la que Esposito 
inicia Bíos… implica una redeinición de la vida de los hombres, 
abriendo posibilidades de desplazamiento de los límites en rela-
ción con lo no humano: por una parte el animal y por la otra el 
mundo inorgánico. 

En Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia, Deleuze y 
Guattari se acercan conceptualmente a esta idea de modalidades, 

deiniendo que la vida está segmentarizada espacial y socialmen-
te. El hombre es un animal segmentarizado por todas partes y en 
todas direcciones.6 Para Deleuze no hay vida en general; la vida 
no es un absoluto indiferenciado, sino una multiplicidad de planos 
heterogéneos de existencia. 

Los planos de existencia son inventariables según el tipo de 
línea de fuerza que los gobierna o los anima; y más que distinguir-
los a unos de otros, esa multiplicidad atraviesa a los individuos.7 

Deleuze aborda conceptualmente la vida a partir de las nociones 
de agenciamiento y de multiplicidad. Cualquier tipo de agencia-
miento incluye líneas de segmentaridad dura o binaria (molares), 
y también líneas de linde, de fuga o de pendiente (moleculares). 
Este desarrollo teórico conduce a que los dispositivos de poder son 
sólo una dimensión de los agenciamientos, hay otra que no forma 
dualismo con ella y fuga. 

6. Deleuze, G.; Guattari, F. Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia, Pre-Textos, 
Valencia, 2008. 

7. Zourabichvili, François, El vocabulario de Deleuze, Editorial Atuel, Buenos Aires, 
2007. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           119

Esposito menciona la igura del animal como aquella que, 
en la deriva tanatopolítica, permite la puesta en funcionamien-
to del dispositivo de separación que habilita el exterminio de los 
cuerpos que coinciden con esa vida sin cualiicaciones humanas. 
Justamente, los últimos desarrollos de Esposito sobre una ilosofía 
de lo impersonal se proponen criticar no sólo estas operaciones, 
sino también el llamado dispositivo de la persona –de rasgos reli-
giosos, ilosóicos y jurídicos– que aparta al hombre de su dimen-
sión natural.8 

En contrapartida, el corrimiento de las fronteras hacia una 
vida animal e inorgánica ocupa en la ilosofía de Deleuze un lu-
gar signiicativamente positivo para pensar la política que viene. 

Con relación a este tópico, el animal no es lo otro del hombre; y 
de este modo, deja de ser el cerrojo teórico que asegura la distin-
ción jerárquica de los reinos humano, animal, vegetal y mineral. La 
caída del sujeto sustancial en la ilosofía de Deleuze, provoca que 
la separación entre naturaleza y cultura se vuelva indiferente. La 
forma de vida animal ya no es frontera antropológica, sino fenóme-
no anómalo, de borde, ofrece apertura de una imagen de vida con 
diversidad de marchas y de ethos. 

Las formas de vida futura en Deleuze son tributarias de esa 
animalidad anómala, de la pluralidad de los modos culturales de 
subjetivación que exploran umbrales variables o zonas de indis-
cernibilidad en las que lo humano y lo animal intercambian sus 
propiedades.9 Del mismo modo, esa experimentación –de las que 
son producto las zonas de indiscernibilidad (y de la que el arte es 

8. Esposito, Roberto, El dispositivo de la persona, Amorrortu, Buenos Aires, 2011. 

9. Sauvagnargues, Anne, Deleuze. Del animal al arte, Amorrortu, Buenos Aires, 
2006. 



120          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

terreno privilegiado)– se despliega mediante acoples con elemen-
tos de la vida inorgánica que permiten incorporar o encarnar. Estas 
prácticas son las que conieren un cuerpo, una vida, un universo.10 

El animal presente en el hombre, en todos los hombres, y en todo 
hombre; signiica la multiplicidad, la pluralidad y la metamorfosis 
en la ilosofía de la vida de Deleuze y de Esposito. 

En las páginas de Bíos, el poder desde el principio da forma 
a la vida, asimismo, este carácter político originario de la vida, es 
su poder constitutivo. Friedrich Nietzsche resuena en las páginas 
de Esposito como lo hace en la letra de Deleuze para denunciar a 
la modernidad como negación formal de su propio contenido vi-
tal. Para Esposito Nietzsche piensa la dimensión política del bíos, 

no en cuanto carácter, ley, destino de algo que vive con anteriori-
dad, sino como el poder que desde el principio da forma a la vida 
en toda su extensión, constitución e intensidad. El poder no de-
sarrolla una vida puramente biológica, sino que es motor de una 
continua potenciación de la vida.11 Es frecuente la referencia de la 
impronta nietzscheana en el pensamiento de Deleuze, en este sen-
tido, en su Nietzsche y la ilosofía, aparece la crítica relación entre 
conocimiento y vida. Recurriendo al lenguaje foucaulteano, puede 
leerse el problema de la verdad y la vida, como parte de los proce-
sos de subjetivación. Explica Deleuze esta relación en Nietzsche de 
la siguiente manera:

 El conocimiento se opone a la vida, pero porque ex-
presa una vida que contradice la vida, una vida reac-
tiva que halla en el propio conocimiento un medio de 

10. Deleuze, G.; Guattari, F. ¿Qué es la ilosofía?, Anagrama, Barcelona, 2005. 

11. Esposito, Roberto. Bíos. Biopolítica y ilosofía, Amorrortu, Buenos Aires, 2006. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           121

conservar y de hacer triunfar su tipo. (Así el cono-
cimiento da a la vida leyes que la separan de lo que 
pueden, le evitan actuar y le prohíben actuar, […] casi 
como un animal en un parque zoológico. Pero este co-
nocimiento que mide, limita y modela la vida, ha sido 
construido totalmente sobre el modelo de una vida 
reactiva…12

La relación entre el pensamiento y la vida es ambivalente al 
punto de habilitar –y este proyecto puede ser atribuido a Foucault, 
a Deleuze y a Esposito– un pensamiento, una ilosofía, y un arte 
que lleven a la vida hasta el inal de lo que puede; y donde la vida 
pueda ser fuerza activa del pensamiento; pero el pensamiento se 
convierta en poder airmativo de la vida: para descubrir e inventar 
nuevas posibilidades de vida en continua errancia. 

En uno de sus últimos textos Deleuze relexiona sobre la no-
ción de vida precisando la idea de una vida: “uno es siempre un 
índice de una multiplicidad: un acontecimiento, una singularidad, 
una vida…”.13 Ese texto es clave para releer en contrapunto, y en 
clave de impersonalidad y singularidad, los últimos desarrollos de 
Esposito sobre la ilosofía de lo impersonal. 

Para Deleuze la vida se deine como un puro campo de inma-
nencia, porque escapa a la trascendencia tanto del objeto como del 
sujeto; no depende de un objeto ni pertenece a un sujeto. Es poten-
cia, en un claro sentido spinoziano.14 Una vida, emerge, cuando la 

12. Deleuze, Gilles, Nietzsche y la ilosofía, Anagrama, Barcelona, 2008.

13. Deleuze, Gilles, “La inmanencia: una vida…” en Giorgi, G. y Rodríguez, F. 
(Comp.) Ensayos sobre biopolítica, Paidós, Buenos Aires, 2009. p.39

14. Desarrolla Deleuze en un trabajo dedicado a Spinoza: “Toda potencia es acto, 
activa, y en acto. La identidad de la potencia y del acto se explica porque la potencia 



122          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

vida de una individualidad se borra en beneicio de la vida singular; 
cuando cede lugar a una vida impersonal. Deleuze es categórico: 
“la literatura sólo empieza cuando nace en nuestro interior una ter-
cera persona que nos desposee del poder de decir Yo (lo «neutro» 
en Blanchot)”.15 En la última etapa de la investigación de Esposito 
–obra aún abierta–, recorre algunas de las iguras de la tercera per-
sona: el animal, lo ajeno, lo neutro, el afuera, el acontecimiento, 
entre otras.16 El desmontaje del dispositivo de la persona eviden-
cia que se superponen hombres-humanos y hombres-animales y 
que “la persona sólo lo es en tanto una parte de sí o su cuerpo por 
entero, se reduce a condición de cosa”.17 Claramente, los hombres-
cosa están expuestos o destinados –según el momento histórico de 
referencia– a la muerte. 

Se observa nuevamente esa operación de escisión o diver-
gencia en el hombre, entre lo que constituye su ser, respecto a su 
modo. Esta operación, como se desarrolló anteriormente, queda 
ampliamente superada en la vida de la deinición deleuzeana de la 
vida donde coinciden acto y potencia. Esposito es claro al respecto: 
toda atribución de personalidad contiene implícito un ejercicio de 
reiicación frente a la base biológica impersonal, respecto de la que 
toma distancia. De esta manera, queda contrapuesta al dispositivo 

no puede separase de un poder de afección, y éste se encuentra constante 
y necesariamente satisfecho por las afecciones que lo realizan.” Deleuze, G. 
Spinoza: Filosofía Práctica. Tusquets, Buenos Aires, 2006. p.119. 

15. Deleuze, Gilles, Crítica y clínica, Anagrama, Barcelona, 2009. p.13 

16. Esposito, Roberto, Tercera persona. Política de la vida y ilosofía de lo 
impersonal, Amorrortu, Buenos Aires, 2009. 

17. Esposito, Roberto, Comunidad, inmunidad y biopolítica, Herder, España, 2009. 
p.125



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           123

de la persona una práctica que da lugar a un pensamiento de lo 
impersonal. 

La tercera persona, es no-persona, se expresa en un se habla, 
se ve, se muere, se vive. Hay lugares móviles que ocupar en el te-
rreno de un murmullo anónimo. En el momento que se ocupa ese 
lugar, emerge de entre la polvareda, una vida como punto indivi-
sible donde la forma de vida –el modo– coincide con el contenido 
mismo, coincidente sólo consigo misma. Estas elaboraciones so-
bre una vida, reconducen a los procesos de subjetivación –en tanto 
puntos de resistencia–, que Michel Foucault investigó como uno de 
los ejes de su obra. Como indica Deleuze es la obra en su homenaje: 
cuando la relación consigo mismo y con los otros adquiere inde-
pendencia del poder, el afuera se pliega, se curva en un adentro que 
se abre, se despliega en una dimensión propia (un plegamiento, 
una relexión). El terreno del plegamiento es el de los ejercicios 
prácticos, donde se afecta y se es afectado por el Afuera, y la vida es 
u habita en los pliegues.18 

2. Cuerpo

Gilles Deleuze y Félix Guattari anuncian en El Antiedipo. 
Capitalismo y esquizofrenia la noción de Cuerpo sin Órganos 
(CsO), que en la obra Mil Mesetas… ocupará el protagonismo de 
una de ellas. Como se señalara con relación al paradigma biopolíti-
co foucaulteano, el cuerpo es el lugar donde se produce el encuen-
tro entre la política y la vida. Bajo el inlujo de esta tesis, el concepto 
acuñado de CsO se propone para transformar el pensamiento so-
bre el cuerpo, cumpliendo dos funciones conexas: tratar los modos 
de individualización corporal antes de su organización centrada, 

18. Deleuze, Gilles, Foucault, Paidós, Buenos Aires, 2003. 



124          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

con el organismo como centro organizador (uniicante y jerarqui-
zado); y, articuladamente, operar esta reforma de la concepción de 
lo vital. El CsO permite la crítica del modelo político implícito de 
la organización de un poder soberano, centrado y jerárquicamente 
rector de la máquina corporal. El CsO termina con la tesis de una 
forma orgánica que rige para informar la diversidad material: la 
unidad del cuerpo se concibe mediante una individuación por dife-
rencia intensiva sobre un campo preindividual de singularidades. 

La noción de CsO supone el acceso a una realidad corporal 
más viva que la de los cuerpos organizados; pero del mismo modo, 
supone asumir el riesgo de correr hasta los límites de la vida huma-
na. El riesgo está expresado en las iguras de la monstruosidad, la 
muerte, la caída en la deserción de la locura; todas ellas son formas 
que no pueden componer un plan o plano de consistencia. 

El CsO es un cuerpo no domesticado por la conciencia social, 
abierto a la intensidad, el devenir y la mutación. El CsO esta con-
ducido por el deseo impersonal.19 Es un cuerpo provisto de órganos 
pero indeterminados en sus usos y en sus acoplamientos, o síntesis 
productivas con la vida animal e –incluso– no orgánica. Esta no-
ción enriquece –y es arma de lucha para– la crítica de las líneas de 
estratiicación que rigen la vida y el campo social. 

En Immunitas, Esposito dedica un capítulo a la relexión del 
cuerpo desde la igura del implante, está particularmente intere-
sado en las mediaciones técnicas de la vida dentro del paradigma 
inmunitario. Siguiendo los trabajos de Donna Haraway interroga 
desde esas páginas cómo la técnica se instaló en los propios miem-
bros. Los procesos de modiicación corporales: los implantes, los 

19. Deleuze, G.; Guattari, F. Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia, Pre-Textos, 
Valencia, 2008.pp.155-170. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           125

explantes y las prótesis; no sólo son modos de proteger la vida, sino 
también en muchos casos de potenciarla y de vivir experiencias de 
un cuerpo abierto y acoplado al modo del CsO. La condición cor-
poral es resultado de una operación práctica, el cuerpo es un cons-
tructo operativo. 

El matiz diferencial que puede establecerse entre los desa-
rrollos sobre el cuerpo en Deleuze y en Esposito, es que en el para-
digma inmunitario espositeano la intención es siempre la de pro-
teger y durar (aunque como el CsO, el control terapéutico también 
corre riesgos –puede fallar–), mientras que el CsO no sólo persigue 
reproducir el estado de vida, sino también puede estar regido por 
un deseo de destrucción o consumición de la vida. 

Esposito es claro respecto de la noción de cuerpo, es un cons-
tructo determinado por un conjunto de factores dinámicos –sobre 
todo de inmunización–, ni sujeto ni objeto; el cuerpo es un principio 
de acción:

 El cuerpo nunca es original, acabado, íntegro, «he-
cho» de una vez por todas, sino que continuamente y 
cada vez se hace según las situaciones y los cruces que 
determinan su desarrollo. Sus límites no lo bloquean 
en un mundo cerrado; por el contrario, constituyen 
el margen, delicado y problemático por cierto, pero 
siempre permeable, de su relación con aquello que, 
aunque se sitúe en su exterior, desde el comienzo lo 
atraviesa y lo altera.20 

20. Esposito, Roberto. Immunitas. Protección y negación de la vida, Amorrortu, 
Buenos Aires, 2005. p.241



126          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Esta construcción de la noción de cuerpo habilita la multipli-
cidad y la posibilidad de lo común como aquello que reúne lo pro-
pio y lo ajeno, lo im-propio y lo im-personal. La tradición antigua 
y moderna cada vez que pensó la relación cuerpo y política, lo hizo 
a partir de un cuerpo cerrado sobre sí, idéntico a sí, y en opción a 
su propio exterior. El cuerpo y el sí no pueden coincidir consigo 
mismos porque están atravesados y conservados por una alteridad 
inmunitaria, que producen una individualidad compartida o un 
compartir individualidad.

En Bíos, Esposito remite a Nietzsche para mostrar el tras-
lado de la relación entre Estado y cuerpo del plano clásico de la 
metáfora –propia de la tradición antigua y moderna– al de la rea-
lidad efectiva: sólo hay política de los cuerpos, sobre los cuerpos, 
a través de los cuerpos. Es el lugar material de conlicto y de las 
condiciones de prevalencia y sujeción, jerarquía y resistencia, que 
éste va determinando en cada caso. 

En Bíos, el autor italiano, hace referencia a la carne como la 
cosa abyecta que va más allá del cuerpo mismo: parte, zona, mem-
brana del cuerpo que no es una misma cosa que éste. Forma parte 
de ese estrato indiferente, que en su irreductible heterogeneidad, 
expone al propio cuerpo a la diferencia. Esposito retoma el pensa-
miento de Merleau-Ponty alrededor de la ampliación que éste hace 
del cuerpo a la dimensión del mundo; y le atribuye una aproxi-
mación más de enlace entre lo viviente y lo no viviente. Esposito 
introduce con este exponente del pensamiento fenomenológico la 
pregunta por la posibilidad de que la carne matérica, inorgánica, 
salvaje, pueda tener alguna pregnancia política. Y para abrir aún 
más este interrogante –y posible línea de investigación en sí mis-
ma– advierte la necesidad de correr la noción del acervo cristiano y 
cita el trabajo de Deleuze sobre la pintura de Francis Bacon, donde 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           127

se airma: “somos pieza de carne, somos osamentas en potencia”.21 

Deleuze y Guattari en ¿Qué es la ilosofía? oponen muchos más 
reparos –que en el algo entusiasta desarrollo de Esposito– a la 
noción de carne. Vuelven sobre el trabajo acerca de la pintura de 
Bacon para clariicar que lo que importa es la materialidad de los 
huesos. La carne todavía está demasiado pegada a la experiencia 
vivida (peripecia de la fenomenología); y por eso en las iguras de 
Bacon, chorrea: no se sostiene por sí misma. 

3. Política (de la vida)

Las investigaciones de Esposito, que él mismo denomina de 
carácter genealógico, sobre el paradigma de la biopolítica –y en el 
marco del debate postnietzscheano de la comunidad– comienzan 
con Communitas. Origen y destino de la comunidad del año 1998. 
El trabajo sobre la categoría de communitas, tiene como conse-
cuencia el sucesivo aproximarse al concepto de biopolítica aden-
trándose en las aporías que supone el paradigma de la inmuni-
zación. El estudio del concepto communitas conduce a Esposito 
al concepto de munus del cual deriva su estatuto ontológico, con-
cebido como “ley del don”, es una forma que tiende a expropiar al 
sujeto individual en pro de la alteridad respecto de uno mismo y 
que adquiere los rasgos airmativos del ser en común en el que los 
hombres reconocen su propia donación originaria. También es el 
riesgo de la alteración, o de la expropiación, de su propia identidad 
subjetiva. A este trasfondo obedece la necesidad inmunitaria como 

21. Deleuze, Gilles. Francis Bacon. Lógica de la sensación, Arena Libros, Madrid, 
2009. p. 32. 



128          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

un correlato indispensable de la communitas.22 Cuatro años más 
tarde Esposito publica Immunitas. Protección y negación de la 
vida, donde una especie de dialéctica entre comunidad e inmuni-
dad permite leer la Modernidad, tal como la biopolítica se lo había 
permitido a Michel Foucault. 

La inmunidad está dada por el conjunto de estrategias de 
preservación tendientes a defender la vida humana frente a los 
riesgos de disipación que asechan su sostenimiento, que se ope-
ran incluso sacriicando el carácter común de dicha vida. En este 
juego, la comunidad se deine como lo restante, y como punto de 
resistencia, potencial, pero nunca identiicable positivamente. La 
comunidad nunca es sujeto, sino objeto de inmunización, protegi-
da y negada a la vez por los dispositivos inmunitarios; dispositivos 
de exclusión de sentido mortífero, como se indicará en Bíos… pero 
no con el objetivo de identiicar una parte para sacriicar (como lo 
supone el paradigma de la soberanía), sino para salvar la vida en 
su conjunto. La tesis central de Esposito sobre la política pretende 
explicar de modo articulado la capacidad tanto potenciadora como 
destructiva de y sobre la vida. El sujeto que sale por fuera de los 
límites impuestos por los dispositivos de poder, lo hace en dimen-
sión hacia la vida (como condición a priori y como contenido de 
experiencia); y ésta es de por sí un poderío en común, así como 
la comunidad es una forma de vida. Esa comunidad valoriza por 
fuera de cualquier procedimiento de exclusión, el elemento imper-
sonal (singular y común a la vez) que es parte integrante de todo 
ser vivo y de la vida en cuanto tal.23 

22. Esposito, Roberto. Communitas. Origen y destino de la comunidad, Amorrortu, 
Buenos Aires, 2007. 

23. Esposito, Roberto, Diez pensamientos acerca de la política, Fondo de Cultura 
Económica, Buenos Aires, 2012. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           129

Por su parte, entre los trabajos de Gilles Deleuze pueden se-
ñalarse dos textos que retomaremos para esta presentación y que 
explícitamente quedan rotulados como aquellos que reúnen pen-
samientos sobre la política, aunque en toda su obra ilosóica se 
ocupe de ella. En el libro editado junto a Claire Parnet, en su última 
parte, deja establecida una deinición que permite dar cuenta del 
modo en que el campo social está estructurado: por tres líneas:

 La línea de fuga o de ruptura, que conjuga todos los 
movimientos de desterritorialización […] los lleva a 
formar parte de un plano de consistencia o de una 
máquina mutante; la línea molecular, en las que las 
desterritorializaciones son relativas […]; por último 
la línea molar, con segmentos bien determinados, y 
en la que las re-territorializaciones se acumulan para 
constituir un plano de organización y pasar a formar 
parte de una máquina de sobrecodiicación.24

La política es para Deleuze una experimentación activa, que 
hace pasar estas líneas. Son prácticas indeterminadas, nadie pue-
de saber de antemano por donde pasaran estas líneas. Estas líneas 
conciernen a todos los dispositivos de poder que trabajan nuestros 
cuerpos, concierne a nuestra manera de percibir, actuar y sentir. La 
maquinaria de Estado es la encargada de marcar las codiicaciones 
de segmentariedad dura y las líneas de fuga construyen máquinas 
de guerra, ellas no son más que agenciamientos de deseo –que 
muchas veces encontramos en experimentaciones donde la obra 
artística y la vida coinciden–. La igura de la minoría emerge como 

24. Deleuze, G. y Parnet, C. Diálogos, Pre-Textos, Valencia, 2004. p.155



130          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

punto de resistencia –como insumisión al control–, se constituyen 
como derecho al deseo y el terreno de una incertidumbre respecto 
de su estar en común creando nuevos espacio – tiempos y dispo-
siciones corporales de ocupación: cara a cara, espalda a espalda, 
cara a espalda. 

El segundo texto de referencia, es la última parte de un libro 
que lleva por título Conversaciones. En ese texto reaparece la igu-
ra de la minoría con más precisión: “las minorías no se distinguen 
de las mayorías numéricamente. Una minoría puede ser más nu-
merosa que una mayoría. Lo que deine a la mayoría es un modelo 
al que hay que conformarse…”.25 ¿Qué es lo que tiene en común 
la minoría? Algo que se sustrae, que no hay modelo, su potencia 
depende de lo que ha sabido crear –y que permite esa integración y 
paradójicamente siempre falta–, porque su existencia es ocasional, 
acontecimental, y parte de la multiplicidad de la vida. 

El sistema conceptual de Deleuze es diferente al de Esposito; 
sin embargo, el desarrollo deleuzeano de las líneas alcanza una 
conclusión similar acerca de la fuga de la vida, sus puntos de re-
sistencia; y de la necesidad de un colectivo –de un común– que no 
está actualizado, sino por venir. Una forma de vida colectiva, en 
común, que requiere de una novedosa conceptualización del cuer-
po para comprender la relación política y vida. 

A modo de cierre

Este último eje de trabajo sobre una política de la vida, de 

algún modo permite volver a entrelazar los puntos de contacto y 
distancias entre los autores presentados alrededor de algunas de 

25. Deleuze, Gilles. Conversaciones, Pre-textos, Valencia, 2006. p.271. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           131

líneas que exigen profundización y que aquí han sido exploradas 
en una primera instancia. Para citarlas de modo sintético podrían 
expresarse en un conjunto de problemáticas:

• La vida implica una revisión de lo humano en sus vín-
culos con: el borde de la animalidad y el problema de 
lo impersonal.

• El cuerpo es principio de acción política.

• Una política de la vida exige replantearse en problema 
de lo común y de los modos de su fuga: hacia afuera y 

por venir.

Bibliografía

Castro, Edgardo, (2011) Lecturas Foucaulteanas. Una historia 
conceptual de la Biopolítica, La Plata: UNIPE Editorial 
Universitaria. 

— (2011) Diccionario Foucault. Temas, conceptos y autores, 
Buenos Aires: Siglo XXI – UNIPE Editorial Universitaria.

Deleuze, Gilles, (2003) Foucault, Buenos Aires: Paidós. 
Deleuze, G. y Parnet, C., (2004) Diálogos, Valencia: Pre-Textos.
Deleuze, G. y Guattari, F., (2005) ¿Qué es la ilosofía?, Barcelona: 

Anagrama. 

Deleuze, G., (2006) Conversaciones, Valencia: Pre-textos.
— (2006) Spinoza: Filosofía Práctica. Buenos Aires: Tusquets.
Deleuze, G. y Guattari, F., (2008) Mil Mesetas. Capitalismo y es-

quizofrenia, Valencia: Pre-Textos.
Deleuze, G., (2008) Nietzsche y la ilosofía, Barcelona: Anagrama.
— (2009) Crítica y clínica, Barcelona: Anagrama.



132          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

— (2009) Francis Bacon. Lógica de la sensación, Madrid: 
Arena Libros. 

— (2009) “La inmanencia: una vida…” en GIORGI, G. y 

RODRÍGUEZ, F. (Comp.) Ensayos sobre biopolítica, Buenos 
Aires: Paidós.

Esposito, Roberto, (2005) Immunitas. Protección y negación de la 
vida, Buenos Aires: Amorrortu. 

— (2006) Bíos. Biopolítica y ilosofía, Buenos Aires: Amorrortu. 
— (2007) Communitas. Origen y destino de la comunidad, 

Buenos Aires: Amorrortu.
— (2009) Tercera persona. Política de la vida y ilosofía de lo 

impersonal, Buenos Aires: Amorrortu.
— (2009) Comunidad, inmunidad y biopolítica, España: 

Herder.
— (2011) El dispositivo de la persona, Buenos Aires: Amorrortu. 
— (2012) Diez pensamientos acerca de la política, Buenos 

Aires: Fondo de Cultura Económica. 
Foucault, Michel, (1999) Historia de la sexualidad 1. La voluntad 

de saber. México: Siglo XXI. 
— (2003) Las palabras y las cosas. Una arqueología de las 

ciencias humanas, Buenos Aires: Siglo XXI editores.
— (2007) “La vida: la experiencia y la ciencia” en GIORGI, 

G. y RODRÍGUEZ, F. Ensayos sobre Biopolítica. Excesos de 
vida. Buenos Aires: Paidós.

— (2007) Seguridad, territorio, población, Buenos Aires: 
Fondo de Cultura Económica.

— (2008) Defender la sociedad, Buenos Aires: Fondo de 
Cultura Económica. 

— (2008) Tecnologías del yo y otros textos aines, Buenos 
Aires: Paidós. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           133

Negri, Antonio (2008) La fábrica de porcelana. Una nueva gra-
mática de la política, Buenos Aires: Paidós. 

Revel, Judith, (2009) Diccionario Foucault, Buenos Aires: Nueva 
Visión. 

Sauvagnargues, Anne, (2006) Deleuze. Del animal al arte, Buenos 
Aires: Amorrortu. 

Trombadori, Duccio, (2010) Conversaciones son Foucault. 
Pensamientos, obras, omisiones del último maître-à-pen-
ser, Buenos Aires: Amorrortu.

Zourabichvili, François, (2007) El vocabulario de Deleuze, Buenos 
Aires: Editorial Atuel.





07. La voz “política” en Roberto Esposito

julián raúl viDela

Introducción

Este trabajo propone una idea de la voz «política» en Roberto 
Esposito a partir su pensamiento sobre la comunidad y su perspec-
tiva impolítica. Tales tópicos contribuyen a comprender ese mo-
vimiento airmativo que el ilósofo buscará en la communitas. En 

efecto, pensada como ese movimiento de expropiación al interior 
de la subjetividad, ella combate la despolitización moderna que la 
transforma en sociedad, esto es, en vínculos de sujetos preexisten-
tes, «prepolíticos» podría decirse, al ser relacional, menesteroso e 
improductivo que caracteriza a aquella. De este modo, la política 
espositeana se aboca a la despotenciación de un sujeto incapaz de 
«producir», por sí mismo, un único sentido de comunidad. 

Impolítico

Lo impolítico critica conceptos nodales de la política occi-
dental: ley, soberanía, democracia, representación, Estado, etc. 
Sin rechazar iluministamente la tradición, profundiza en sus voces 
más distintivas recuperando lo impensado en ellas, eso que forma 
parte del horizonte de sentido del que éstas emergen, siempre rico 



136          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

en tensiones semánticas y, por esto, oscilante.1 De aquí que «im-
político» no señale «la decisión soberana sobre la nuda vida».2 Se 

acerca a lo que Cacciari comentó sobre la obra de Nietzsche, a sa-
ber, una «crítica de lo político en cuanto airmación de Valores».3 

Pero nótese que, principalmente, busca ingresar en la perspectiva 
de la Filosofía Política para exteriorizarla a lo otro de sí. 

Con este objetivo, lo impolítico ubica al «conlicto» como 
«la realidad de la política, su factum»,4 y, por esto, como lo 
Irrepresentable. Se opone así a todo un trayecto moderno que, a 
partir de la caracterización hobbeseana del conlicto como «gue-
rra», se encauzó en la tarea de su «neutralización». 

 Ello —la exclusión ilosóica del conlicto— es posi-
ble sólo a un altísimo precio, que la ilosofía política 
moderna entre Hobbes y Hegel (pero de modo al que 
no es del todo ajeno Marx) paga con modalidades e 
intentos muy diversos, reduciendo hasta la extinción 
el propio objeto. O mejor, plegándolo a la lógica for-
zada de su progresiva autonegación: es decir, conian-
do justamente a la política la misión de despolitizar la 
sociedad según ese irresistible impulso a la neutrali-
zación del conlicto en el cual inalmente se resuelve 

1. Esposito, R. Comunidad, inmunidad y biopolítica, trad. esp. de A. García Ruiz, 
Barcelona: Herder, 2009, p. 11.

2. Agamben, G. Homo sacer I. El poder soberano y la nuda vida, trad. esp. de A. G. 
Cuspinera. Valencia: Pre–textos, 1998, p. 221. 

3. Cacciari, M. Desde Nietzsche. Tiempo, arte, política; trad. esp. de M. Cragnolini 
y A. Paternostro. Buenos Aires: Biblos, 1994, p. 68.

4. Esposito, R. Conines de lo político. Nueve pensamientos sobre política, trad. 
esp. de P. L. Ladrón de Guevara. Madrid: Trotta, 1996, p. 21.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           137

la coacción del orden que constituye para la ilosofía 
política moderna telos y arché juntos.5

La diicultad, por tanto, reside en la relación que la Filosofía 
Política como tal mantiene con su objeto. Es la intrínseca conexión 
entre orden y representación lo que oculta al conlicto como objeto 
del pensamiento político. Por esto Esposito insiste en una creciente 
incomprensión entre política y pensamiento: «la ilosofía política 
no consigue llenar —o simplemente conocer— la separación entre 
política y pensamiento porque es ella misma quien la produce», y 
esto se debe a que «hay una relación directa entre la forma de la 

ilosofía política y la incapacidad de pensar la política: es justamen-
te esta forma —representacional— la que impide el pensamiento 
sobre la política».6

 No existe ilosofía del conlicto que no reduzca a este 
al propio orden categorial y por tanto que, en deiniti-
va, no lo niegue precisamente mientras lo representa 
y a través de tal representación: como queda testimo-
niado por el tradicional primado, en ilosofía política, 
de la reductio ad unum de lo que es por deinición 
particular: queda la ‘parte’ pero como órgano (…) del 
todo. La ilosofía no dice, no puede decir: no hay todo 
sin parte. Pero ahora y siempre puede decir: no hay 
parte sin todo.7

5. Ibíd., p. 25.

6. Ibíd., pp. 19-20.

7. Ibíd., p. 21.



138          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Ahora bien, por todo lo dicho, lo impolítico no tiene que 
ver con una «anti» o «a» política, pues no la niega uniicándola, 

sino que la airma radicalmente señalando su pura conlictividad. 
«Antipolítica» es, en todo caso, aquella política que se niega a sí 
misma al pretender aplacar el pólemos que colinda fonética y se-
mánticamente con la polis.8 Lo impolítico deiende la «hipótesis 
del in de la ilosofía política»,9 y no el in de la política en cuanto 
tal.

 Desde este punto de vista, la antipolítica es la forma 
extrema, póstuma y acabada de la política moderna 
como manera, inevitablemente conlictiva, de neutra-
lizar otro conlicto. Exactamente todo lo que no hace 
lo impolítico que, en lugar de chocar con el conlicto 
político, o de negar la política como conlicto, la con-
sidera como la única realidad.10

La expresión «la única realidad», por otra parte, expone el 
antidualismo de lo impolítico: no hay una realidad diferente a la 
del conlicto, no hay un transmundo pacíico. La comunidad po-
lítica no provendría de una estructura arquetípica atemporal; ni 
estaría destinada, como en las modernas Filosofías de la Historia, 
a una condición pacíica posthistórica. Antes del conlicto no hay 
sino conlicto, y luego de él, no habrá sino lo mismo. Explicitamos 
que la opción ontológica de lo impolítico, al poner al conlicto como 

8. Cf. Mouffe, S. El retorno de lo político, trad. esp. de M. A. Galmarini, Barcelona: 
Paidos, 1999, p. 14.

9. Espósito, R., Comunidad, inmunidad y biopolítica, ed. cit., p. 13. El destacado 
es nuestro.

10. Esposito, R. Categorías de lo impolítico, op.cit., p. 14.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           139

«límite», e incluso «in» de la política, es la «initud». Ésta, sin 
estar sometida a la superioridad metafísica de lo Ininito, no es 
más que initud; insuperable, constitutiva, esencial si se quiere, y 
no accidental. Y se nos patentiza en la impracticabilidad del Bien, 
la Justicia y la Unidad de la comunidad política. Tan así, que sería 
metodológicamente inconsecuente relanzarlos hacia la ininitud de 
un valor universal y objetivo. Precisamente porque lo «objetivo» 
no existe por fuera del conlicto de perspectivas que, claramente y 
por lo general, lo utilizan en clave auto legitimadora para presen-
tarse como posiciones «neutrales», como «verdades». 

 La política no siempre tiene conciencia de su propia 
initud constitutiva. Está constitutivamente llevada a 
olvidarla. Lo impolítico no hace otra cosa que recor-
dárselo. Es decir, la devuelve al corazón mismo de lo 
político. No solamente a sus márgenes, sino a su cen-
tro —él mismo impolítico en cuanto no producido por, 
y no productor de política—.11

Esta discusión, por momentos tan ontológica, no es abstrac-
ta. Al contrario, el empeño por realizar íntegramente el Bien —el 
Orden político—, conduce a su más efectiva negación. Tal o cual 
situación, por más benéica que se la considere para la comunidad, 
nunca se instaurará plenamente si aceptamos a la pólis como un 
campo de energías encontradas. La no–realización de la política 
impedirá, consecuentemente, su disolución en una ordenación to-
talitaria de la comunidad. Si acaso hemos de obrar, se tratará de 
evitar que la tarea se cumpla, si se nos permite la expresión: se 

11. Idem.



140          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

desobrará.12 «Impolítico» no sólo es un término técnico del ilósofo 
napolitano, sino que señala una «condición» de la política, lo que 
ella «es»: la política es impolítica. Frente a la actualitas de la Obra, 
lo impolítico es, sobre todo, inactualitas.

Hay también aquí es una concepción muy especíica del de-
venir: no como lo que «degrada» el ser en un movimiento de «co-
rrupción». Por tanto, tampoco se trata de una temporalidad dialec-
tizada que conluye en la Inmanencia «absoluta», adjetivo que, por 
su etimología, señala que nada queda suelto, la perfecta inscripción 
del ser en sí mismo: la identidad. Es un devenir que sólo produce 
devenir, un tiempo que no se suspende jamás, un aparecer que va 
más allá de sí gracias a su propio ausentarse.

 El modo de lo impolítico es esta inmanencia que “re-
mite ya a la trascendencia”, una inmanencia trasce-
dente o una trascendencia excavada en la inmanencia. 
No un espacio, o todavía menos, un valor situado fue-
ra de lo político y a él indiferente, sino el trasceden-
te interior a lo político como categoría airmativa. El 
vacío, la ausencia, que lo político abre cuando pone 
en juego, revoca, al respecto, su propia dimensión de 
presencia (de representación). Lo impolítico consiste 
en una salida de sí mismo que no arriba a ninguna 
trascendencia. Por esto, forma parte de la vida. Es 
la vida sustraída a la pura inmanencia en sí misma y 
precipitada en el trascenderse de la existencia (en la 
existencia como trascenderse).13

12. Ibíd., p. 221; Cf. Esposito, R. Conines de lo político. Nueve pensamientos 
sobre política, op. cit., pp. 55 y 121. 

13. Esposito, R. Categorías de lo impolítico, op.cit., p. 135.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           141

Ahora bien, todas estas concepciones que contribuyen a pro-
blematizar el objeto política, no pueden dejar en pié a aquello que 
funda la representación: el Sujeto. Podría decirse que lo impolítico, 
a medida que se van desarrollando sus aristas, es una crítica en 
clave política de la subjetividad. Por esto no es de extrañar que, en 
relación a este punto, Esposito apele a Bataille. Éste, rechazando la 
dimensión de «presencia» de la representación, desobjetiva la exis-
tencia pues el hombre batailleano se autodiluye. Cuando Bataille 
airma que la experiencia interior no es «hecha» por el sujeto sino 
que ella «deshace» a quien la vive, el proceso de desubjetivación 
es tal que impide la «absurda pretensión del ipse de querer serlo 
todo».14 Así es cómo, en la negación batailleana del sujeto, lo im-
político encontrará ese espacio de airmación donde la comunidad 
pueden comenzar a ser pensada.

¿Qué “comunidad política”?

Esposito piensa la comunidad impolíticamente. Sólo en la 
problematización sin reservas de la ilosofía política surge la com-
munitas. Mas si hoy en día la comunidad es entendida como una 
«posesión común», la diicultad consiste precisamente en enten-
derla como «posesión» o «propiedad», pues, ¿no es lo común lo 
que es de todos, y precisamente por eso, de nadie?

Desde que en la modernidad la comunidad fue concebida 
como individuos unidos por una cualidad —una tierra, una len-
gua, una historia pasada o futura, una sangre, etc.—, se la observó, 
presuponiendo ya al Sujeto, como una «subjetividad más vasta», 
o bien una «unidad de unidades». Entonces, a aquel primer nivel 

14. Bataille, G. La experiencia interior, trad. esp. de F. Savater, Madrid: Taurus, 
1963, p. 61.



142          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

individual, viene a agregársele otro, más complejo, el de la comu-
nidad, que nos tornaría todavía «más» sujetos: sujetos de sí mismo 
«y» de comunidad, pertenencia a sí mismo «y» al todo. La comu-
nidad sería como el cerramiento colectivo de nuestra identidad, 
siempre a través de una «posesión común». Ésta, que no pocas 
veces fue promovida a «esencia», ha ser recuperada si fue perdi-
da en la historia de la comunidad, o alcanzada a futuro si nunca 
fue poseída del todo. La temporalidad de la comunidad, entonces, 
será pensada dentro de las ilosofías arqueológicas o teleológicas. 
Y, de este modo, ella quedaría nuevamente sometida a la idea de 
un «pre» o «post» determinado, propio, casi intemporal, que de-
bemos restaurar o alcanzar.

Para desasir la comunidad de toda «propiedad» ella debe ser 
encuadrada en una «ontología del cambio».15 Para esto Esposito 
analizará la palabra latina communitas. Compuesta por cum y 

munus, el primer preijo signiica «relación» —estar unos «con» 
otros—, y la segunda posee tres signiicados diferentes: onus, obli-
gación; oficium, oicio; y, donum, don. Éstos, según Esposito, 
remiten a la idea de «deber», algo que «pierdo» o que hago por 
«obligación». De hecho, por su raíz mei (intercambio), el munus 
es el don «que se da porque se debe dar y no se puede no dar».16 

Mas, dado que también lo compone el subijo nes, aquél indica si-
multáneamente una caracterización colectiva mas no recíproca. El 
munus no regresa al donatario, rompe el lazo biunívoco entre éste 
y el donador: es «unilateral». Y aquí es cuando asoma su matiz de 

15. Esposito, R. Comunidad, inmunidad y biopolítica, op.cit., p. 14.

16. Esposito, R. Communitas. Origen y destino de la comunidad., trad. esp. de C. 
R. Molinari Marotto, Buenos Aires: Amorrortu, p. 28.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           143

desposesión: el munus no es dado para recibirlo, no desposee para 
reposeer, da por y para dar, es mutuus, plural.

 No implica de ningún modo la estabilidad de una po-
sesión —y mucho menos la dinámica adquisitiva de 
una ganancia—, sino pérdida, sustracción, cesión: es 
una «prenda», o un «tributo», que se paga obligato-
riamente. El munus es la obligación que se ha con-
traído con el otro, y requiere una adecuada desobli-
gación. La gratitud que exige nueva donación. Munis, 
en este sentido, y más aun muniicus, es quien mani-
iesta su propia «gracia» —según la ecuación plautina 
(Mercator, 105) gratus‑munus— dando algo que no 
puede conservar para sí. Y de lo cual, por lo tanto, no 
es por entero dueño.17

Por tanto, lo que vincula no es un «más», sino un «menos»; 
no un haber, sino un deber. Ahora bien, el munus, en tanto inter-
cambio plural (colectivo), obligatorio y gratuito, se encuentra a su 
vez unido al cum, que viene a reforzar su trayecto relacional. Por 
tanto, la communitas:

 Expropia, en parte o enteramente, su propiedad ini-
cial, su propiedad más propia, es decir, su subjetivi-
dad. (…) Restablecemos la oposición fundamental: no 
es lo propio, sino lo impropio —o, más drásticamen-
te, lo otro— lo que caracteriza a lo común. (…) Una 
despropiación que inviste y descentra al sujeto pro-
pietario, y lo fuerza a salir de sí mismo. A alterarse. 

17. Idem.



144          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

En la comunidad, los sujetos (…) no encuentran sino 
ese vacío, esa distancia, ese extrañamiento que los 
hace ausentes de sí mismos: «donantes a», en tanto 
ellos mismos «donados por» un circuito de donación 
recíproca cuya peculiaridad reside justamente en su 
oblicuidad respecto de la frontalidad de la relación 
sujeto-objeto.18

De aquí que la comunidad no pueda ser entendida como un 
«cuerpo», mucho menos artiicial, que lo hombres puedan «ha-
cer». Cuando los hombres se atribuyen tamaña tarea, la comuni-
dad es entendida como el efecto de un sujeto que primero existe 
y se entrega con posterioridad a la actividad de vincularse con los 
otros. Mas la comunidad no es el hacer por el cual se vincula un ser, 
«es el ser mismo como relación».19

Ahora bien, este lujo relacional, deja un vacío —o nada— al 
interior de los sujetos. La communitas mantiene, efectivamente, 
esta relación positiva con la nada: sin ella se produciría la plenitud 
que la solidiicaría como una «presencia». Pero si la communitas 

«es», es a costa de «no ser», pues, por un lado, el munus prescribe 
donación obligatoria y, por el otro, gracias al mismo acto, la subje-
tividad del donante entra en fuga e imposibilita la cristalización de 
la comunidad: lo que nos impele a donar —la communitas—, nunca 
existe. A la vez que nos obliga a todos con todos, ella está exigida 
por una ley siempre transgredida por el movimiento inaprehensi-
ble del munus.

18. Ibíd., pp. 30-31.

19. Esposito, R. Categorías de lo impolítico, op. cit., p. 25.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           145

 Alrededor de esta paradoja podemos intentar una pri-
mera deinición de comunidad: aquello que es al mis-
mo tiempo necesario e imposible. Imposible y nece-
sario. Que se determina en la lejanía o diferencia res-
pecto de nosotros mismos. En la ruptura de nuestra 
subjetividad. En una carencia ininita, en una deuda 
impagable, en un defecto irremediable. (…) Nos falta 
hasta el punto que se debería concluir que lo que tene-
mos en común es exactamente tal carencia de comu-
nidad. Somos la comunidad de aquellos que no tiene 
comunidad.20

Desde otro ángulo, la tradicional desvinculación entre nada y 
ser temerá al contacto con esa nada que altera y destituye el mundo 
de vínculos organizados. Se temerá la pérdida de identidad y, por 
tanto, que el amigo se vuelva enemigo, acarreando potencialmente 
la pérdida más grande: la vida. La communitas tiene, también, este 
doblez de vida y muerte. Frente a este peligro los hombres deben, 
ciertamente, protegerse. Pero desde la modernidad en adelante, 
debido a la exacerbación de la potencia de muerte de la comuni-
dad por parte de Hobbes,21 la nada de la comunidad apareció no 
sólo como aquello de lo que, a la vez que nos constituye, debemos 
protegernos, sino más aún, anular, precisamente para sobrevivir.

20. Esposito, R. Comunidad, inmunidad y biopolítica, op. cit., p. 26-27.

21. Nos referimos a la caracterización del estado de naturaleza como guerra de 
todos contra todos, estado de muerte inminente, de contingencia absoluta, cf. Th. 
Hobbes, op. cit., pp. 127 y ss. Leviatán, trad. esp. de A. Escohotado, Buenos Aires: 
Losada, 2007, p. 127 y ss.



146          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

 Si la comunidad conlleva delito, la única posibilidad de 
supervivencia individual es el delito contra la comuni-
dad. (…) Lo que se sacriica es precisamente el cum 

que es la relación entre los hombres, y por lo tanto, en 
cierto modo, a los propios hombres. Paradójicamente, 
se los sacriica a su propia supervivencia. Viven en y de 

la renuncia a convivir. (…) La vida es sacriicada a su 
conservación. En esta coincidencia de conservación y 
sacriicabilidad de la vida, la inmunización moderna 
alcanza el ápice en su propia potencia destructiva.22

Para evitar esta lógica sacriicial inmunitaria Esposito apela, 
nuevamente, a Bataille. Vimos que el no–saber desfondaba al su-
jeto. El «sujeto» deja de ser el polo activo de conocimiento capaz 
de «develar» las cosas, pues conocer, mediante el representar, es 
ingresar al mundo a los medios y los ines, y anunciar «la reducción 
del hombre a la cosa».23 El efecto de no poder ubicar al otro bajo los 
ines del ipse, hace del no–saber el camino para que en la comuni-
dad no triunfe la forma individuo, para que la parte no se adueñe 
del todo. Por esto dice Bataille:

 La experiencia interior es conquista y, como tal, ¡para 
otro! (…) No podría —el sujeto—, sin embargo, disol-
verse hasta ese punto si su naturaleza no le permitiese 
tal cambio; (…) haciéndose conciencia de otro, (…), 
se pierde en la comunicación humana, en tanto que 

22. Esposito, R. Communitas. Origen y destino de la comunidad, op. cit., p. 42-43.

23. Bataille, G. Lo que entiendo por soberanía, op. cit., p. 86.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           147

sujeto se lanza fuera de sí, se abisma en una multitud 
indeinida de existencias posibles.24

Como explicará por su parte Esposito, «la experiencia es el 
único sujeto, pero de la destitución de toda subjetividad» y sólo así 
se registra la relación como dato primario.25 Mas es necesario que 
ipse y alter se expongan juntos a la experiencia interior: la rela-
ción sólo acontece cuando dos o más seres se ponen en juego.26 La 
relación es, por tanto, mutación —no Conservación—, desobra —y 
no Obra—, incumplimiento —y no Cumplimiento—, pérdida —y no 
Encuentro—. Por esto, para Esposito, la comunidad no es el destino 
del individuo, ni éste es el origen de ella. No es lo que los hombres 
puedan, o deban, necesariamente lograr; ni tampoco a donde ne-
cesariamente deba regresar, dialéctica entre pérdida y reencuentro 
capaz de reencontrar al sujeto consigo mismo. De aquí que, como 
dijéramos, la historia, el acontecer, queda liberado de la forma 
Sujeto pues son ellos los que, por sobre todo, se dan. Ellos son lo 
perdido y quienes se pierden. Precisamente esto entiende Bataille 
por «sacriicio»: un acto que no cae bajo la relación medio–in, una 
pérdida que no «sirva» a la ganancia del yo —el munus tampoco 
lo era—. El sacriico arrastra, es necesario recordarlo, a la víctima 
y al victimario. Así, el sacriicio abre a lo sagrado, que no es sino el 
mundo mismo liberado de la preeminencia del sujeto, la existen-
cia sin el «orden establecido por conciencias angustiadas».27 Sin 

24. Bataille, G. La experiencia interior, op. cit., p. 70.

25. Esposito, R. Communitas. Origen y destino de la comunidad, op. cit., p. 191.

26. Bataille, G. Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, trad. esp. de F. Savater, 
Madrid: Taurus, 1979, p. 51.

27. Bataille, G. La experiencia interior, op. cit., p. 105.



148          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

alguien capaz de apropiárselo, al mundo le sobreviene el descanso 
de lo común.

Ahora bien, lo interesante del trayecto hasta aquí recorrido 
es que le permite a Esposito marcar la diferencia entre el sacriicio 
de Bataille y el de Hobbes. Ambos hacían depender, ciertamente, 
la comunidad de la muerte de sus integrantes, pero diieren en 
la dirección que asumen a partir de semejante acto. Mientras en 
Bataille el sacriicio revela sagrado al aquí y ahora en que la vida 
existe, en Hobbes se vincula a un futuro en el que, de no darse, se 
concibe necesariamente como negativo: la vida sin Estado no se 
prolonga. El sacriico de Hobbes produce miedo, y a su vez está 
fundado en él.28 El de Bataille, a pesar de arrastrar a la víctima y al 
victimario, termina por destacar la vida y no el miedo a la muerte 
que, claramente, no son lo mismo. Bataille no teme airmar la vida 
a través de su condición mortal, y exige de nosotros la capacidad de 
vivir sin extirparle tal mortalidad.

El mundo, nuestra existencia que transcurre en él, en in, la 
vida, no puede desear una existencia compartida airmando la in-
mortalidad del sujeto —su omnipotencia, su ininitud, etc. La vida, 
mortal como es, es lo sagrado: lo Insacriicable —como lo llama 
Esposito, apoyándose en Nancy—, aquello que al hombre no le está 
permitido violar a riesgo de destruirse a sí mismo. El italiano en-
trega la communitas a la idea de que, inita como es, encuentra su 
reapertura en la airmación de una vida mortal.

Vimos que lo impolítico, negando la negación que la Filosofía 
Política hacía sobre la política, abría un espacio de airmación. 

28. Conviene recordar que Hobbes sostiene que el miedo a una muerte se 
compensa con el miedo a la espada soberana, Leviatán, op. cit., pp. 131, 145, al 
punto de hacer coincidir miedo y libertad, p. 194.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           149

Pues bien, la communitas, en la negación a la negación hobbesea-
na, abre el espacio de un munus común.

Comentario final

¿Qué podemos entender, entonces, por «política» en el pen-
samiento de R. Esposito?

Digamos que no existe, en ninguno de sus textos, una «de-
inición» de política —menos aún, de lo que ella «deba ser». No se 
devela, «representación» mediante, su «esencia». Buscar esto en 
la ilosofía de Esposito evidenciaría un desvirtuado acercamiento 
a la misma. 

Nuestra impresión es que «política», en Esposito, menta un 
saber con implicancias prácticas, pero que, sin embargo, no ordena 
a nadie cómo actuar políticamente. No al menos mediante «leyes 
de la razón», de las que se deriven «reglas» o «normas» de acción. 
Si hay una indicación en su ilosofía es, como vimos respecto de lo 
impolítico, custodiar lo irrepresentable de la comunidad política, 
su perenne conlicto, su permanente desfasaje de sí. Ahora bien, si 
la comunidad es lo Inmanipulable mismo, ¿se puede decir para qué 
sirve la política y, más aún, una relexión sobre ella? Claramente, 
no se puede. ¿Y entonces? ¿Qué sentido ha tenido esto? ¿Para qué 
ha servido? No ha tenido ningún sentido, ni ha servido para algo.

A menos que inalmente dejemos de lado la lógica de «me-
dios» y «ines» y miremos por fuera de marcos tradicionales hacia 
donde la comunidad, y por ende la política, adquieren sentido y 
espesor precisamente cuando nadie ni nada le impone un sentido 
y un propósito que deba realizarse en ella. La comunidad y la po-
lítica quizá sean precisamente ausencia de todo sentido y de todo 
propósito. O, para evitar ecos de desolación, digamos que impiden 
el hecho de que un sentido, el del sujeto, devenga único. De este 



150          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

modo, sin propietarios y sin propósitos, nadie poseerá su repre-
sentación exacta, su verdad, y, más aún, invalidadas las ideas de 
sentidos pre o post determinados, se ve que a la comunidad y la po-
lítica las habita una pluralidad de sentidos. De este modo, aquella 
supuesta ausencia de sentido se transforma en su opuesto. Cuando 
fallan, como lo han hecho, las proyecciones que se impusieran a 
la comunidad, se hace necesario que cada una sus singularidades 
esté dotada de sentido, aunque éste todavía quede impensado. La 
política espositeana no postula la comunidad de iguales que, a tra-
vés de la posesión que los deine como tales, perpetúan a su vez tal 
Igualdad. La comunidad de iguales es sólo para ellos; la communi-
tas es la de los iguales y los desiguales.

Ahora bien, estas dos caras, la de ausencia de sentido «y» 
la sobreabundancia plural del mismo, señalan también que la úni-
ca posibilidad de invertir esta condición es construyendo una co-
munidad impolítica, esto es: inita, relacional e improductiva. Si 
la ilosofía y la política se alejan de las modalidades representa-
cionales de pensamiento, serán arrojadas a su afuera; y, desterra-
das de un orden en sí mismo nihilista que niega, representándola, 
la mutabilidad de la vida, encontrarán su lugar en el conlicto de 
multiplicidad de subjetividades —pero también de subjetividades 
múltiples— lorecidas de la muerte del Hombre.

Por último, en todo esto no hay que perder de vista que estas 
inversiones airmativas no son un destino: la pluralidad de senti-
dos que habitarían la comunidad no se sigue necesariamente de 

la ausencia de sentido, sino que se decidiría a partir de éste. Toda 
decisión, de por sí práctica, puede favorecer y/o bloquear nuestro 
desplazamiento desde sentidos conocidos a otros desconocidos. No 
deben coniarnos las resonancias democráticas de lo plural, o los 
ecos morales de la obligatoriedad del don. Debemos recordar que 
la comunidad, si bien es necesaria, también es imposible. Por esto, 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           151

es coherente entender en su initud a las prácticas que liberan un 
munus plural. Ellas, sin garantizarnos la paz perpetua, nos ense-
ñan el cuidado ininito que exige un mundo inito compartido. Y, 
sin embargo, la inmensa fragilidad del hacer hace posible la coexis-
tencia de singularidades initas entre las cuales, i.e., superponien-
do su adentro y su afuera, circula la chance de algún sentido. 

Bibliografía

Agamben, G. (1998) Homo sacer I. El poder soberano y la nuda 
vida; trad. esp. de Antonio Gimeno Cuspinera. Valencia, 
Pre–textos

Bataille, G. (2001) La oscuridad no miente. Textos y apunte para 
la continuación de la Summa ateológica; trad. esp. de I. Díaz 
de la Serna. México: Taurus.

— (1973) La experiencia exterior; trad. esp. de Fernando 
Savater. Ma-drid: Taurus.

— (1979) Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, trad. esp.de F. 
Savater, Madrid: Taurus.

Cacciari, M. (1994) Desde Nietzsche. Tiempo, arte, política; trad. 

esp. de M. Cragnolini y A. Paternostro. Buenos Aires: Biblos.
Esposito, R. (2006) Categorías de lo impolítico; trad. esp. de 

Roberto Raschella. Buenos Aires: Katz.
— (2003) Communitas. Origen y destino de la comuni-

dad, trad. esp. de C. R. Molinari Marotto, Buenos Aires: 
Amorrortu.

— (1996) Conines de la política. Nueve pensamientos so-
bre política; trad. esp. de Pedro L. L. de Guevara Mellado. 
Madrid: Trotta.



152          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Hegel, G.W.F. (1980) Introducción a la historia de la ilosofía, 

trad. esp. de J. Gaos, Madrid: Alianza Universidad.
Hobbes, Th. (2007) El leviatán; trad. esp. de A. Escohotado. 

Buenos Aires: Losada.
Mouffe, S. (1999) El retorno de lo político, trad. esp. de M. A. 

Galmarini, Barcelona: Paidos.
Rousseau, J.-J. (2004) El contrato social, trad. esp. de C. Berges, 

Barcelona: RBA.
Taylor, CH. (2006) Fuentes del yo. La construcción de la identidad 

moderna, trad. de A. Lizón, Barcelona: Paidós. 



VARIACIONES EN TORNO DE  
LA POLÍTICA EN  
ANTONIO NEGRI





08. Multitud, carne y política en Antonio 
Negri: digresiones en el campo literario

aDrián Melo

I

Prematuramente, la naciente sociología conservadora del 
siglo XIX se interesó por el tema de las multitudes. Hubo también 
un temprano interés por caracterizarla como irracional, anárquica, 
fuerzas ciegas que discurren en las entrañas de la sociedad, masa 
sin pensamiento que se deja arrastrar por el sentimiento colectivo 
y que puede llegar a cometer desmanes que no cometería un hom-
bre aislado.   

También hubo una especie de obsesión ya advertida por 
Michael Hardt y Antonio Negri, por diferenciar a la multitud del 
pueblo. Porque mientras desde la tradición dominante de la ilo-
sofía política se postula que el pueblo puede erigirse en soberano 
y racional, queda claro que no le corresponde el mismo estatuto a 
la multitud. 

Si bien el estudio sobre el que se basan principalmente es-
tas teorías es la Psicología de las masas de Le Bon, pocos llegaron 
tan lejos como Ramos Mejía en Las multitudes argentinas. Porque 
para Le Bon es el individuo libre y autónomo el que se deja arras-
trar por el sentimiento de la multitud y así pierde sus capacida-
des racionales y se transforma en hombre-masa, es decir, se aliena 



156          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

cargándose de la espontaneidad y la violencia de los hombres pri-
mitivos. Pero para Ramos Mejía, la misma materia prima de la 
multitud está constituida por individuos de inteligencia vaga y sis-
tema nervioso relativamente rudimentario y escasamente educado 
“en el cual el corazón se halla oprimido por el estómago y el cerebro 
por los instintos”.1 Ramos Mejía acuñó el concepto de “hombre-
carbono” para caracterizar al tipo ideal de hombre de las multitu-
des. Por ello, para el pensador argentino gobernar es educar a una 
multitud que debe ser entendida como objeto de una ciencia. Este 
es el único método, según la mirada crítica que aplica, de sanar a 
una sociedad enferma y conducirla mediante una terapéutica de 
poder, hacia su destino de nación. Educar a la chusma para que se 
transforme en una multitud política, encauzar sus corrientes libi-
dinales al orden racional. 

El temprano, profuso y prolongado interés de la Sociología 
y de los Estados modernos encubre y a la vez pone en evidencia, 
una obsesión y un temor frente al fenómeno de las multitudes, las 
cuales se presentan invariablemente como peligrosas y subversi-
vas del orden social. En Argentina, la idea de multitud como turba, 
como chusma, como aluvión zoológico, como masa en disponibi-
lidad plausible de ser captada demagógicamente, como conjunto 
de revoltosos que no tienen nada que ver con el pueblo, aparecerá 
principalmente durante el siglo XX y asociada al peronismo (aun-
que encuentra sus antecedentes en las multitudes rosistas, a la vez 
punto de partida del estudio de Ramos Mejía). En innumerables 
relatos iccionales y mitos culturales argentinos, esta masa come-
te atrocidades por su intrínseca banalidad del mal. Quizás uno de 

1. Ramos Mejía, J. M., Las multitudes argentinas, Buenos Aires, Ed. de Belgrano, 
1977, p. 57.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           157

los más conocidos por el estatuto literario de sus autores, es el re-
lato “La iesta del monstruo” de Jorge Luis Borges y Adolfo Bioy 
Casares, en el cual durante un 17 de octubre, una multitud de hom-
bres deformes y monstruosos de pies planos son recogidos por un 
camión que, cual basura genética, los arroja en Plaza de Mayo a 
escuchar el discurso del Monstruo. Ya in situ, esa misma multitud 

asesina a un estudiante judío. En todo caso, la idea de la multitud 
peronista no pensante, proclive a la pasión y a ser captada por sus 
instintos básicos, es perdurable en cierto espectro del imaginario 
social y político argentino. 

El relato de Borges y Bioy Casares hace hincapié en una de 
las iguras más recurrentes con la que se ha asociado a la multitud: 
la del monstruo. Consecuente con esta igura, frecuentemente la 
multitud aparece asociada a la animalidad (los carniceros federa-
les en el relato El matadero de Esteban Echeverría son descrip-
tos en los mismos términos que los animales; el aluvión zoológico 
del peronismo tal como es descripto en los periódicos de la década 
del cuarenta del siglo XX) o a lo demoníaco (pensemos en Los de-
monios de Fedor Dostoievsky, novela citada por Michael Hard y 
Antonio Negri). 

Uno de los aspectos centrales del valioso libro de Michael 
Hardt y Antonio Negri, Multitud, consiste en que reivindica y 
convierte a la multitud en el agente político clave de la acción, la 
transformación y la liberación social y política. Para los autores, la 
multitud en tanto sujeto social activo, puede actuar partiendo de 
lo común, de lo compartido, sin perder por ello las singularidades. 
La multitud es por tanto “un sujeto social internamente diferen-
te y múltiple, cuya constitución y cuya acción no se fundan en la 
identidad ni en la unidad (ni mucho menos en la indiferenciación), 



158          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

sino en lo que hay en común”.2 Hardt y Negri diferencian a esta 
multitud. La multitud pone en jaque a toda la tradición de la so-
beranía. “La multitud aunque siga siendo múltiple e internamente 
diferente, es capaz de actuar en común y, por lo tanto, de regirse a 
sí misma. En vez de un cuerpo político en donde uno manda y otros 
obedecen, la multitud es carne viva que se gobierna a sí misma”.3 

Hardt y Negri reivindican el carácter necesariamente monstruoso 
de la multitud; es decir, para que la multitud sea redentora, necesa-
riamente tiene que ser monstruosa. La hipótesis de este artículo es 
que la rebelión de los monstruos precisa de una plataforma cultu-
ral que, lejos de condenar, reivindique lo monstruoso y que esta se 
encuentra en marcha en el campo literario argentino. Y para ello, 
me centraré en dos ejemplos: las narrativas de Naty Menstrual y de 
Pablo Pérez. 

II 

En Un hombre, el libro biográico sobre el político y poeta 
griego Alexandros Panagulis, Oriana Fallaci describe en términos 
monstruosos a la multitud que se concentra en torno fr los funera-
les de Alekos. Cuando despiden sus restos,

 un rugido de dolor y de rabia se alzaba sobre la ciu-
dad, y atronaba incesante, obsesivo, arrollando cual-
quier otro sonido, escandiendo la gran mentira. ¡Zi, 
zi,zi! ¡Vive, vive, vive! Un rugido que no tenía nada de 
humano. En efecto, no se alzaba de seres humanos, 

2. Hardt, M. y Negri, A., Multitud. Guerra y democracia en la era del imperio, 
Barcelona, Debate, 2004, p. 128.

3. Idem.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           159

criaturas con dos brazos y dos piernas y un pensa-
miento propio, sino que se elevaba de una bestia 
monstruosa y carente de pensamiento: la multitud, el 
pulpo que a mediodía, incrustado de puños cerrados, 
de rostros distorsionados, de bocas contraídas, había 
invadido la catedral ortodoxa, y luego había alarga-
do los tentáculos a las calles adyacentes atestándo-
las, sumergiéndolas implacable como la lava que, en 
su desbordamiento, devora todos los obstáculos, en-
sordeciéndolos con su zi, zi, zi. Sustraerse a ello era 

ilusorio.4

A las dos de la tarde había quinientos mil, a las tres un mi-
llón, a las cuatro un millón y medio y a las cinco, ni se contaban, 
describe Fallaci. Es un pulpo incrustrado de puños cerrados, ros-
tros distorsionados y boca contraída. Antes de ser multitud, era 
rebaño, ovejas obedientes, víctimas del trabajo alienado. La con-
versión del rebaño en pulpo se sucede cuando, ausente el líder, la 
multitud se gobierna a sí misma, cuando en nombre de lo que tie-
nen en común, se vuelve justamente ingobernable. El Estado no 
sabe qué hacer con ella: no puede matarlos a todos.

  

III

Tal como señala Gabriel Giorgi, particularmente las produc-
ciones literarias argentinas en el contexto de tradiciones culturales 
en América Latina, habían hecho del animal un revés sistemático, 
en las que las imágenes de la vida animal trazaban el confín mó-
vil de donde provenían el salvaje, el bárbaro, el indisciplinado, y 

4. Fallaci, O., Un hombre, Buenos Aires, javier Vergara Editor, 1983, p. 3.



160          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

donde lo animal nombraba un fondo amenazante de los cuerpos 
que las frágiles civilidades apenas podían contener; tradiciones, en 
in, que habían asociado al animal con una falla constitutiva (cul-
tural, racial, histórica).5 En ese sentido, textos como El matadero 

de (1838/40), En la sangre de Eugenio Cambaceres (1887)6 o la ci-
tada “La iesta del monstruo”, se presentan como paradigmáticos.

La particularidad del campo literario argentino de los últi-
mos años es la emergencia de lo monstruoso como reivindicación. 
Como si la galería de monstruos descripta por Richard von Krafft-
Ebing formaran una orgullosa multitud. El vampiro o el caníbal 
gay de las icciones de Pablo Pérez, particularmente El mendigo 
chupapijas, los monstruos y animalizados travestis de los relatos 
de Naty Menstrual, son algunos de tantos ejemplos que se pueden 
citar. 

Así, en su serie de relatos que aparecen con el nombre de 
Continuadísimo, Naty Menstrual describe travestis con HIV como 
monstruos. Reivindica en otros relatos la monstruosidad de la tra-
vesti sin más. Así, Sissy Lobato frente al cliente que descarga su 
furia contra ella y que le arremete con un “¡No cojo monstruitos… 
no tendrías que haber nacido”, parece aceptar su destino inscrip-
to socialmente y asume su monstruosidad ante la pija de su agre-
sor: “se lo puso en la boca, y con todas las fuerzas que le quedaban 

5. Giorgi, G., Formas comunes. Animalidad, cultura, biopolítica, Buenos Aires, 
Eterna Cadencia, 2014, pp. 11.

6. En novelas como En la Sangre (1887) de Eugenio Cambaceres o ¿Inocentes o 
culpables? de Antonio Argerich o La bolsa (1892) de Julián Martel, el italiano (en 
las dos primeras) y el judío (en la última) son descriptos como seres avaros, sin 
honra ni virilidad pero también como seres enfermos, pálidos, linfáticos, perversos 
sexuales, siilíticos, como buitres, como el mal, como vampiros de la sociedad 
moderna, en deinitiva, como monstruos.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           161

TIRONEÓ y TIRONEÓ hasta arrancarlo entero”.7 La Taladro, otra 
travesti, es una vampira que se mueve en la densa oscuridad del 
cine porno, al igual que la narradora de Continuadísimo: “cuando 
voy (al cine porno) me siento como poseída por una actitud vampí-
rica salgo vestida de negro y a chupar sangre, en realidad son otros 
luidos pero la actitud es esa, la del vampiro, en busca de la yugular 
perfecta que deje saciada su hambre”.8 Y la Sabrina Duncan es una 
mujer lobo en busca de saciar una sed animal en los bosques de 
Palermo, cuando llega la luna llena y se deja llevar por su necesidad 
femenina y su calentura de perra y el aire le trae a sus narinas el 
aroma joven de la carne pendeja. Otra travesti enferma de sida se 
apoda Mr. Ed, el apodo del célebre caballo que habla, de la televi-
sión norteamericana. 

Tal como advierte Jorge Luis Peralta en su artículo “La na-
rrativa travesti de Naty Menstrual”, la escritora reivindica su de-
seo en términos que problematizan las nociones de sumisión y 
obediencia La reapropiación de iguras y palabras usadas desde el 
discurso heteronormativo/transfóbico, permite a Menstrual una 
inversión de los signiicados convencionalmente atribuidos a los 
mismos. Si, siguiendo a Judith Butler,9 entendemos a los cuerpos 
travestis como abyectos, temblando en la frontera de lo humano y 
lo animal, Naty Menstrual hará de esa abyección un estilo, conver-
tirá esos cuerpos animalizados en ejemplos de una subversión del 
orden establecido.10

7. Menstrual, N., Continuadísimo, Buenos Aires, Eterna Cadencia, 2008, p. 19.

8. Ibíd, p. 131.

9. Butler, J., Deshacer el género, Madrid, Paidós Ibérica, 2006, p. 26.

10. Cf. Peralta, J.L., “La narrativa travesti de Naty Menstrual”, en Lectora 17, 
Buenos Aires, 2011, pp. 110-111.



162          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Igualmente monstruo es el doblemente marginado y despo-
jado de sus atributos humanos, materiales y sociales por su con-
dición de mendigo y chupapijas en la novela homónima de Pablo 
Pérez. Oculto en la oscuridad, “le chupa la pija a cualquiera que se 
pare delante de él… su garganta no tiene fondo”.11 Asiduo de cines 
pornos, solo deja una pija e interrumpe su labor cuando encuen-
tra otra más grande. Es vampiro, pero también es caníbal, deglute 
pijas, se lee la interjección de su saboreo: “ñam ñam ñam”. En el 
último fragmento del texto, el mendigo chupapija pasa junto a un 
mendigo onanista que lo lleva a una casa abandonada junto a otros 
mendigos. Uno de ellos, el Chino, le pone un nombre de mujer, lo 
cuida y lo protege en sus brazos. “Es la noche más luminosa de mi 
vida”,12 airma el narrador. Una familia de monstruos que fasci-
naría al cineasta James Whale (se consuma al in la amistad y la 
familia alternativa frustrada entre el ciego y Frankestein del ilm 
La novia de Frankestein).

La igura más recurrente: la del vampiro. Tal como expresan 
Hardt y Negri:

 El vampiro es una de las iguras que expresan el carác-
ter monstruoso, excesivo e ingobernable de la carne 
de la multitud, desde que el conde Drácula de Bram 
Stoker irrumpió en la Inglaterra victoriana, el vam-
piro amenaza el cuerpo social y en especial la institu-
ción social de la familia. La peligrosidad del vampiro 
deriva, en primer lugar, de su desmesurada sexuali-
dad. Su deseo de carne es insaciable, y ataca con sus 
eróticas mordeduras a hombres y mujeres por igual, 

11. Pérez, P., , El mendigo chupapijas, Buenos Aires, Mansalva, 2005, p. 9.

12. Ibíd., p. 77.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           163

transgrediendo el orden de la unión heterosexual. En 
segundo lugar, transgrede el orden reproductivo de la 
familia al que opone su propio mecanismo alternati-
vo de reproducción. La mordedura de los vampiros o 
vampiras crea nuevos vampiros, da lugar a una raza 
inextinguible de no muertos. De este modo, el vampi-
ro funciona en el imaginario social como una igura-
ción del carácter monstruoso de una sociedad donde 
están desmoronándose los cuerpos sociales tradicio-
nales, como por ejemplo la familia. Por eso, no es de 
extrañar la reciente proliferación de vampiros en la 
novela popular, el cine y la televisión. Sin embargo 
los vampiros contemporáneos tienen ciertas peculia-
ridades. Si bien continúan siendo excluidos sociales, 
ahora su monstruosidad sirve para que reconozcamos 
que todos somos monstruos: universitarios caídos en 
la marginalidad, desviados sexuales, tipos raros, su-
pervivientes de familias patológicas, etc. Y aún más 
importante: los monstruos empiezan a formar nuevas 
redes alternativas de afecto y de organización social. 
El vampiro, su existencia monstruosa y su insaciable 
deseo se han convertido en síntomas, no solo de la di-
solución de una sociedad antigua, sino de la forma-
ción de otra nueva.13

Es en este punto donde las teorías de Hardt y Negri se aso-
cian a algunas ideas propuestas por la teoría queer y la inluencia 
de esta en el mundo social. Es sabido que la palabra inglesa queer 

signiica, en primera instancia, raro, curioso, excéntrico, extraño, 

13. Hardt, M. y Negri, A., Multitud, op. cit., p. 130.



164          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

enfermo o anormal. Es hacia ines del siglo XIX –paralelamente 
en el Reino Unido y en los EE.UU.– que esa rareza o esa anormali-
dad torna a tener connotaciones sexuales. La anormalidad consis-
te a partir de entonces en no adecuarse a las normas del compor-
tamiento conforme a la sexualidad “normal”, es decir, a grandes 
rasgos, al paradigma heteronormativo. De ahí el término “queer” 

devino en palabra despectiva e injuriosa sobre todo de los gays. 

“Rarito” o maricón serían las variantes en idioma castellano. A i-
nes de los años ochenta del siglo XX, la palabra queer resurge pero 
como un término de autodesignación. Es decir, asumir como un 
orgullo los gustos sexuales consagrados como extraños, enfermos 
o anormales por la sociedad normalizadora, disciplinadora, pa-
triarcal y capitalista. A principios de los años noventa, de la mano 
de teóricas como Teresa de Laurentis, Eve Kosofsky Sedgwick o 
Judith Butler, surge la teoría queer, sobre todo dentro de los es-
tudios culturales de universidades estadounidenses. A su vez, de 
manera paralela el grupo Queer Nation fundado en Nueva York, 
se caracteriza por un militantismo contra la homofobia, pero a la 
vez como la asimilación de los gays y las lesbianas en las socieda-
des neoliberales. El término queer se erige como instancia supera-
dora de otras categorías sexuales impuestas desde el siglo XIX en 
adelante (lo que Michel Foucault incluye dentro de un dispositivo 
de sexualidad normalizador y disciplinador) y en oposición a la 
identidad gay y lesbiana que delimita grupos y comunidades, que 
terminan siendo asimilados por la sociedad de consumo, el merca-
do y el capitalismo a grandes rasgos. El término queer se presenta 
asimismo como una manera de disolver las fronteras identitarias 
(transexuales, bisexuales, travestis, entre otras) y la multiplicidad 
de identidades gays y lesbianas (locas, gays, activos, pasivos, entre 
otros) y de constituir un solo grupo, sin características deinidas 
y limitantes, que se eleve como movimiento contestatario de las 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           165

normas sexuales, culturales y sociales impuestas por el paradigma 
heteronormativo.

Si se parte de la idea de que las icciones artísticas, litera-
rias, televisivas o cinematográicas no se crean ex nihilo sino que 
nacen en contextos socio-históricos determinados y en ese sentido 
no pueden dejar de absorber los miedos, las obsesiones y las ideas 
de su tiempo, la proliferación de vampiros, zombies, no -muertos, 
fantasmas y otros tantos monstruos que parecen formar comu-
nidades humanas y al margen de lo humano (por ejemplo, en se-
ries tales como The Walking Dead (2010), The Vampire Diaries 
(2009) y True Blood (2008-2014), entre tantos otras), sin duda 

guardan relación y llevan la marca de un tiempo que parece estar 
signado por la disolución de los Estados-nación y las familias tra-
dicionales heteronormativas, tal como fueron concebidas durante 
la modernidad. 

IV

Los relatos referidos suponen una ruptura, un cambio de 
paradigma.

 La vida animal empezará, de modos cada vez más in-
sistentes, a irrumpir en el interior de las casas, las cár-
celes, las ciudades; los espacios de la política y de lo 
político verán emerger en su interior una vida animal 
para la cual no tienen nombre; sobre todo, allí donde 
se interrogue el cuerpo, sus deseos, sus enfermeda-
des, sus pasiones y sus afectos, allí donde el cuerpo 
se vuelva un protagonista y un motor de las investi-
gaciones estéticas a la vez que horizonte de apuestas 



166          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

políticas, despuntará una animalidad que ya no podrá 
ser separada con precisión de la vida humana.14

Esta emergencia novedosa de lo animal, de lo monstruoso, 
de lo vampírico, de lo marginal, de lo zombie que ya no puede ser 
excluida, ni exterminada, ni negada como lo habían hecho tradi-
cionalmente las sociedades modernas, ofrece la posibilidad políti-
ca de pensar nuevas formas familiares, nuevas formas de relación, 
nuevas formas de amar, pensar y sentir la sexualidad y también al 
Otro. La emergencia y la invasión de los monstruos permiten una 
nueva forma de carnaval a lo Bajtín,15 una orgía de la carne que re-
mite al momento subversivo y caótico de la peste antes de la impo-
sición del orden, al sueño político de la liberación colectiva. Suele 
haber en torno de la peste toda una icción literaria de la iesta. 
Las leyes suspendidas, las prohibiciones levantadas, el frenesí del 
tiempo que pasa, la orgía carnal frente a la carne que se consume, 
los cuerpos mezclándose sin respeto: en numerosas representacio-
nes pictóricas, en los frescos sicilianos del siglo XV, la acumulación 
de cuerpos suele confundir peste con orgía, cuerpos amontonados 
con acoplamiento de la carne, los individuos monstruosos que se 
desenmascaran, que abandonan su identidad y dejan ver una ver-
dad totalmente distinta. 

 

14. Giorgi, G., Formas comunes, op. cit., pp. 11-12.

15. Cf. Bajtín, M., La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. 
Madrid, Alianza, 1998.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           167

Bibliografía 

Bajtín, M., La cultura popular en la Edad Media y en el 
Renacimiento, Madrid, Alianza, 1998.

Butler, J., Deshacer el género, Madrid, Paidós Ibérica, 2006.
Deleuze, G. y Guattari, F., Mil mesetas, Valencia, Pretextos, 1980. 
Fallaci, O., Un hombre, Buenos Aires, Javier Vergara Editor, 1983.
Giorgi, G., Formas comunes. Animalidad, cultura, biopolítica. 

Buenos Aires, Eterna Cadencia, 2014.
Hardt, M. y Negri, A., Multitud. Guerra y democracia en la era del 

imperio, Barcelona, Debate, 2004.
Menstrual, N., Continuadísimo, Buenos Aires, Eterna Cadencia, 

2008.
Peralta, J. L., “La narrativa travesti de Naty Menstrual”, en Lectora 

17, Buenos Aires, 2011, pp.105-122.
Pérez, P., Un año sin amor. Diario del sida. Buenos Aires, Peril, 

1998.
— El mendigo chupapijas, Buenos Aires, Mansalva, 2005.
Ramos Mejía, J. M., Las multitudes argentinas, Buenos Aires, Ed. 

de Belgrano, 1977.
Salessi, J., Médicos maleantes y maricas, Buenos Aires, Beatriz 

Viterbo, 1995.
Sontag, S., La enfermedad y sus metáforas/El sida y sus metáfo-

ras, Buenos Aires, Taurus, 1977.





09. La noción de derecho  
en la saga Imperio

raMiro riera

Introducción

En el marco de la fecunda obra de Antonio Negri, el trabajo 
en común con el ilósofo estadounidense Michael Hardt ocupa un 
lugar determinante. Esta producción conjunta se compone de una 
serie de sucesivas publicaciones a lo largo de casi veinte años en 
torno a los problemas de ilosofía política contemporáneos en el 
contexto del capitalismo mundial integrado que funciona como su 
horizonte principal de comprensión. Esta saga, cuya obra principal 
es Imperio y que tiene como última entrega Commonwealth, desa-
rrolla cada uno de los elementos de un sistema de ilosofía política 
que posee dos objetivos fundamentales: ofrecer un marco de inte-
ligibilidad renovado y actualizado de las categorías tradicionales 
del pensamiento político y, a la vez, proporcionar una guía para la 
acción política concreta y eicaz.

En este sentido, la obra de Negri y Hardt se inscribe clara-
mente también en la tradición marxiana según la cual el problema 
excluyente a resolver, tanto ilosóica como prácticamente, lo cons-
tituye el capitalismo que, como sistema social, determina la vida 
del ser humano en todas sus expresiones. 



170          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

En efecto, las coordenadas conceptuales del trabajo realiza-
do bajo la saga Imperio funcionan sobre el diagnóstico de que el 
enigma de la ilosofía política contemporánea es el capitalismo. A 
partir de ello, ambos autores se proponen revisar buena parte de 
las categorías tradicionales de la teoría política para luego aportar 
una propuesta pragmática que pueda traducirse en nuevas formas 
de vida. Así, aparecen examinados y reformulados conceptos como 
guerra, dependencia, producción, trabajo, revolución, gobierno, 
clase, nación, resistencia, sujeto, biopolítica, modernidad, pos-
modernidad, pueblo, alienación, etc. Muchos de ellos poseen un 
origen y un alcance semántico marcadamente jurídico-político: 
Estado, derecho, poder constituyente, soberanía, república o de-
mocracia, entre otros.

La cuestión central de este breve estudio es, entonces, inda-
gar acerca de lo que Negri y Hardt conciben, en la saga Imperio, 

como el derecho o la dimensión jurídica de la política. La noción de 
lo jurídico – que pertenece por entero a las formas y las realidades 
políticas – tiene un tratamiento preferencial en la serie y reviste 
una importancia central no solo en la articulación teórica de los 
conceptos de la ilosofía desarrollada desde Imperio sino que tam-
bién detenta una relevancia capital en su experimentación práctica.

De esta manera, comprender con la mayor precisión con-
ceptual qué es lo que Negri y Hardt entienden por “derecho”, qué 
inluencias teóricas registran y qué alcances y potencialidades le 
asignan en el esquema de su ilosofía política se transforma en una 
vía de acceso privilegiada para valorar y apreciar los aportes y pro-
blemas de su propuesta teórica y práctica.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           171

La saga Imperio

La trama conceptual que aquí se rotula como la saga Imperio 

se compone de un conjunto de obras publicadas en diferentes en-
tregas entre 1994 y 2012. Hasta el momento, esta saga se conforma 
por una trilogía conceptualmente articulada y dos obras que fun-
cionan como prólogo y epílogo, en el primer caso como diagnóstico 
y propedéutica y, en el segundo, como resumen e interpelación.

El trabajo introductorio que hace de preludio fue publica-
do en 1994 bajo el título de El trabajo de Dionisos. Una crítica 
de la forma Estado. Esta primera obra1 anunciaba ya la dirección 
de toda la – en aquel momento – futura investigación y encuadra, 
como uno de sus principales problemas, una crítica práctica del 
derecho y del Estado desde una perspectiva revolucionaria.2 La se-
gunda obra, Imperio, publicada en 2000, superdeine conceptual-
mente el enfoque ilosóico de los autores respecto de la situación 
política mundial contemporánea. En el año 2004 los autores pre-
sentan la segunda entrega de la trilogía principal y la tercera de la 
saga con el título Multitud: guerra y democracia en la época del 
Imperio. La trilogía principal tuvo su última entrega en 2009 con 
la aparición de Commonwealth. El proyecto de una revolución co-
mún. Finalmente, con Declaración dada a conocer en 2012, Negri 
y Hardt cierran el círculo iniciado con El trabajo de Dionisos e in-
vestigado en la trilogía principal con una traducción programática 
del curso de acción política que se deriva de su ilosofía política. 

1. Resulta importante destacar que el trabajo ilosóico de Antonio Negri comenzó 
signado por preocupaciones de orden jurídico como lo demuestra el tema de su 
tesis doctoral en la Universidad de Padua bajo el título Crítica al formalismo jurídico.

2. Negri, Antonio y Hardt, Michael, El trabajo de Dionisos. Una crítica de la forma 
Estado, Akal, Madrid, 2003, p. 10.



172          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Con una lejana emulación del Maniiesto comunista – del cual los 
autores quieren explícitamente diferenciarse –, Declaración resu-
me un conjunto de principios y verdades3 que orientan la agencia 
política de las subjetividades que conforman la multitud hacia la 
constitución de lo común como base de una nueva ontología social.

La obra ilosóica de Negri excede ampliamente el trabajo en 
común publicado con Hardt. Tanto por investigaciones realizadas 
con anterioridad a su encuentro autoral como por otras realizadas 
en paralelo en forma autónoma. No obstante, puede airmarse sin 
dudas que en el trabajo compartido con el pensador estadouniden-
se encontramos el grueso del pensamiento ilosóico y político más 
relevante de Negri y que, para el propósito de este breve estudio, 
sirve más cabalmente. En efecto, la noción del derecho que se in-
tentará sonsacar no se encuentra del todo explicitada aunque sí 
presupuesta en esta prolífera parte de la obra negriana. Asimismo, 
Negri ha efectivamente abordado problemas tangenciales en obras 
separadas a la saga Imperio en la que se tratan con cierto detalles 
aspectos propios de la constelación conceptual que se desarrolla 
a lo largo de los trabajos realizados con Hardt. Así, por ejemplo, 
como escolios a la obra mayor constituida por la saga, Negri ha 
publicado individualmente trabajos como Guías. Cinco lecciones 
en torno a Imperio en 2003 o Movimientos en el Imperio. Pasajes 
y paisajes en 2006. Sin embargo, existen otros trabajos de Negri 
emparentados con la materia principal de la saga que también 
resultan relevantes para los objetivos de esta breve investigación 
como La fábrica de porcelana. Una nueva gramática de la polí-
tica publicada en 2006 o, los más antiguos, La anomalía salvaje. 
Ensayo sobre poder y potencia en Baruch Spinoza de 1981 y El 

3. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Declaración, Akal, Madrid, 2012, pp. 58-59.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           173

poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas de la moder-
nidad, de 1993. 

Algunos conceptos jurídico-políticos fundamentales en Negri y Hardt 

La saga Imperio organiza su entramado conceptual sobre la 
base de dos categorías principales: el Imperio y la multitud. Entre 
ambos conceptos quedará deinida la ontología social del presente.

Los autores parten de una premisa central: las condiciones 
materiales de producción se han trasformado a partir de la década 
del 704 inaugurando una nueva fase del capitalismo caracteriza-
da por dos elementos. Por un lado, la extensión de la producción 
a todos los aspectos de la vida (biopoder) y la desaparición de la 
frontera entre el trabajo y el no trabajo. Por otro, la preeminencia 
del trabajo inmaterial por sobre el trabajo material. En este senti-
do, siendo el capitalismo global la forma actual de las relaciones de 
producción queda por determinar cuál es la forma política que le 
corresponde como régimen de gobierno. Es aquí donde comienza 
a tallar el concepto de soberanía. Si el capital es una relación de 
explotación económica entre el explotador y el explotado, la sobe-
ranía – en tanto concepto eminentemente moderno y coetáneo con 
el de capital – se deine como la relación política de mando y obe-
diencia entre el soberano y el súbdito.5

4. Según Negri y Hardt esta transformación se veriica en el pasaje del sistema de 
producción fordista al posfordista o toyotista señalando la ruptura entre modernidad 
y posmodernidad. Con una clara referencia al texto de Gilles Deleuze “Postscriptum 
sobre las sociedades de control”, se apoyan en dos hechos históricos: el abandono 
del patrón oro y la inalización de la guerra de Vietnam. Negri, Antonio y Hardt, 
Michael, Imperio, Paidós, Buenos Aires, 2000, pp. 35-50 y pp. 231-236.

5. Negri, Antonio, Movimientos en el Imperio. Pasajes y paisajes, Paidós, Barcelona, 
2006, p. 21.



174          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Ahora bien, ¿cómo se conigura la soberanía en el contexto 
de un mercado global de producción inmaterial coextensivo a toda 
la vida social? Lo hace como soberanía imperial y ya no como im-
perialismo como lo había mostrado Lenin. El Imperio es un estadio 
diferente y superior que el imperialismo precedente en términos de 
régimen político y económico. Pero el Imperio descripto por Negri 
y Hardt no es conceptualmente equivalente al imperio de la teoría 
política clásica. En primer lugar se trata de una soberanía sin loca-
lización territorial o, mejor dicho, de una soberanía que se ejerce en 
todo el globo. La soberanía imperial –entendida como la relación 
de mando/obediencia– posee un alcance global y, en consecuen-
cia, carece de fronteras. La ausencia de límites exteriores, es decir, 
de otras entidades soberanas implica la extinción de la guerra en 
sentido tradicional westafaliano, i. e., como enfrentamiento bélico 
entre dos unidades juridicopolíticas. En este sentido, el límite del 
Imperio es un límite absoluto, no jurídico, sino ontológico, encar-
nado por la multitud. En los márgenes de este límite absoluto que 
constituye la multitud frente al Imperio, todas las guerras no pue-
den sino ser solo guerras civiles, es decir, guerras intestinas o gue-
rras al interior del Imperio que pretenden socavar poder soberano 
a través del rechazo y la revolución. En segundo lugar, el Imperio 
comprende la coniguración de un horizonte temporal deinido 
como perpetuo. El Imperio equivale a la suspensión de la historia 
dado que a la ausencia de fronteras espaciales le corresponde una 
ausencia de fronteras temporales. El Imperio posmoderno carece 
de toda frontera y se erige como la consumación de la historia tra-
duciendo al plano ontológico la eternidad metafísica. En tercer lu-
gar, el Imperio tampoco tiene límites ontológicos en la medida que 
abarca todo el espectro de la vida social. La soberanía imperial se 
extiende sobre toda la actividad social, productiva, improductiva 
y reproductiva, subsumiendo la totalidad de la vida bajo el poder. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           175

A partir de este biopoder el Imperio es capaz de crear y recrear 
permanentemente la ontología social del presente axiomatizan-
do las líneas de fuga que se precipiten en su interior convirtiendo 
toda la actividad humana en actividad de producción. Nada queda 
fuera del alcance de la biopolítica de la soberanía imperial, no hay 
trabajo vivo que escape al capital. En cuarto lugar, inalmente, el 
Imperio es la materialización de una paz eterna y universal en la 
medida en que no existe nada fuera de él, ni espacios, ni sujetos, 
ni tiempo. Toda violencia es violencia interna que merece una res-
puesta policial aunque sea con medios militares. Toda guerra, es 
guerra civil.6 Toda revolución es rebelión.

La multitud, entonces, se conigura como el límite absolu-
to del Imperio. La multitud es el contrapoder. El conjunto de sin-
gularidades que no se reducen al individuo aislado y no llegan a 
conformar el sujeto colectivo “clase”, “pueblo” o “nación” recibe el 
nombre de multitud. La multitud se encuentra más allá de lo pri-
vado (el individuo) pero también más acá de lo público (el sujeto 
colectivo). Es la multitud la que produce al sujeto a la vez que es 
producida por el sujeto dando lugar a lo singular, por ello, la mul-
titud es una relación entre elementos colectivos e individuales que 
producen lo singular. De tal modo, la multitud pertenece concep-
tualmente al orden de lo molecular antes que al de lo molar. Por lo 
tanto, si desde el punto de vista ontológico el conjunto de singula-
ridades creativas se denomina multitud, desde el plano económico 

6. “Si pertenecemos a un mundo en el que hay un único poder soberano, no 
un Estado-nación, sino una forma global de soberanía que carece de exterior, 
debemos admitir que toda guerra es necesariamente una guerra civil, en el sentido 
de que es un conlicto interno de una única sociedad convertida en una sociedad 
global.”. Negri, Antonio, Guías. Cinco lecciones en torno a Imperio, Paidós, Buenos 
Aires, 2004, p. 68.



176          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

de la producción recibe el nombre de General Intellect, en tanto 

que da cuenta de la cooperación de las singularidades productivas 
material e inmaterialmente comprensivo, a la vez, del trabajo vivo 
y del trabajo muerto. De allí que la multitud encarne lo común, es 
decir, como la común fuerza productiva de las singularidades.7 La 
traducción política de esta potentia (potencia) a través de la cupi-
ditas (cooperación) como construcción social conduce inexorable-
mente a la forma democrática radical que caracteriza por entero a 
la multitud.8 En efecto, la multitud equivale a la democracia radical 
en donde lo común actúa políticamente y transforma la ontología 
social. Dicha transformación generada por la multitud no puede 
sino tener lugar por el acontecimiento de una revolución y bajo la 
forma de un poder constituyente que le es propio.9 Por tal motivo, 
la multitud encarna los tres elementos del contrapoder: la resisten-
cia, la insurrección y el poder constituyente.10 Es la resistencia – la 
producción social que excede al capital, lo común que escapa a la 
explotación – de la multitud frente al Imperio el espesor ontológico 
donde se resuelve el antagonismo central de la actual morfología 

7. “Multitud no es ni reencuentro de la identidad ni pura exaltación de las diferencias, 
sino más bien el reconocimiento de que, detrás de identidad y diferencias, puede 
existir una ‘comunidad’, ‘un común’, si éste se entiende como una proliferación de 
actividades creativas, relaciones o formas asociativas diversas.”. Negri, Antonio, 
Guías, op. cit., p. 119.

8. Negri, Antonio, La anomalía salvaje. Ensayo sobre poder y potencia en Baruch 
Spinoza, Anthropos, Barcelona, 1993, pp. 357-366.

9. “Toda práctica del poder constituyente revela, tanto a su inicio como a su término, 
en el origen como en la crisis, una tendencia de la multitud a hacerse sujeto absoluto 
de los procesos de la potencia.”. Negri, Antonio, El poder constituyente. Ensayo 
sobre las alternativas de la modernidad, Prodhui, Madrid, 1994, pp. 370-371.

10. Negri, Antonio, Guías, op. cit., pp. 103-111.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           177

social produciendo la revolución y constituyendo una constitución 
material del común.

Esquemáticamente, con sus respectivas correspondencias el 
dualismo conceptual elaborado por Negri y Hardt podría presen-
tarse de la siguiente manera:

Plano Concepto

Metafísico Inmanencia Trascendencia

Ontológico Multitud Imperio

Económico General Intellect Capitalismo global

Político Democracia radical

Monarquía de 
Estados-nación 
y aristocracia 
de empresas 

multinacionales

Jurídico Poder constituyente Constitución imperial

Los mecanismos por medio de los cuales lo determinable se 
actualiza continuamente son claramente identiicados por Negri y 
Hardt: la deuda, el miedo, la comunicación y la representación.11 

Estos cuatro elementos –emulando el movimiento ilosóico deleu-
ziano respecto de la historia de la ilosofía con relación a la diferen-
cia –estructuran el grillete de la Multitud conjurando la posibili-
dad de una revolución para la construcción de una nueva ontología 

11. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Imperio, op. cit., pp. 301-305. También, en un 
plano más práctico: Negri, Antonio y Hardt, Michael, Declaración, op. cit., pp. 15-36.



178          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

social. Los pares conceptuales podrían articularse de la siguiente 
manera:

El grillete de la Multitud

Medio Objetivamente Subjetivamente

Deuda Dinero Endeudado

Miedo Guerra Seguritizado

Comunicación Éter Mediatizado

Democracia liberal Representación Representado

Trazados los contornos de la ontología social del presente, i. 
e., su constitución material, en la cual identiican las formas con-
temporáneas del poder y las potencialidades de la transformación 
política, Negri y Hardt intentan articular una línea de fuga frente 
al Imperio, la emergencia del fondo a la supericie. Esto signiica 
un modo mediante el cual la multitud actualice la virtualidad de 
nuevas formas de participación política de naturaleza democrática 
que permitan compartir lo común como riqueza común, es decir, 
como commonwealth. Sin lugar a dudas, se trata de un neocomu-
nismo. La singularidad democrática del neocomunismo frente a la 
individualidad empresaria del neoliberalismo. 

Las posibilidades de este commonwealth residen en el dere-
cho de resistencia que se maniiesta como rechazo (negar la deuda, 
generar afectos, construir verdades, constituirse políticamente) en 
la construcción de un nuevo orden mundial bajo la forma de una 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           179

república de lo común, un devenir-príncipe de la multitud.12 La 
multitud se expresa la subjetividad política transformadora en el 
marco del Imperio. En un mundo sin fronteras, es decir, sin exte-
rior, la multitud deviene el nuevo bárbaro. Allí reside toda su po-
tencialidad en tanto que la multitud es una perpiclación de ideas en 
sentido plenamente deleuziano: multiplicidades o Ideas de Ideas. 
Los actos de resistencia individual en el marco de revueltas colec-
tivas permiten una organización de lo singular bajo la forma de un 
poder constituyente. Es precisamente la multiplicidad como poder 
constituyente sin clausura, i. e., sin volverse poder constituido, la 
instancia en donde la republica del común se vuelve posible onto-
lógicamente. En tal sentido, la multitud no pude ser identiicada 
con las masas (conjunto indiferenciado, cuerpo sin órganos) ni con 
el pueblo (conjunto homogéneo, órgano del aparato de Estado) 
sino como una subjetividad política sui generis donde existe una 
organización. Esa determinación abierta de la multitud se orienta 
según los principios de libertad, igualdad y felicidad del común.13

En este punto es donde la cuestión se vuelve problemática y 
la noción del derecho inserta en la saga permanece indeinida. ¿De 
qué se trata esta “organización” de la multitud? Y, en tal caso, ¿qué 
la diferencia de la organización que la forma Estado proporciona a 
través del derecho? ¿Qué son y cómo funcionan estos “principios” 
o “derechos inalienables” de actuación de la multitud distintos a los 
principios jurídico-políticos de la imagen dogmática de la ilosofía?

12. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Commonwealth. El proyecto de una revolución 
del común, Akal, Madrid, 2011, p. 8.

13. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Declaración, op. cit., pp. 58-59.



180          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

La imagen dogmática del derecho: ¿cuál spinozismo?

En lo que aquí interesa, la pregunta decisiva radica en si 
Negri y Hardt, en su trabajo sincrético de autores, en su combina-
ción de tradiciones ilosóicas, en una palabra, en su “pop ilosofía”, 
mantienen o no una imagen del pensamiento sobre el derecho que 
sigue siendo dogmática. Cuánto Marx y cuánto Deleuze. Esa es la 
cuestión.

La tradición ilosóica ha siempre comprendido el derecho 
bajo una identidad: la norma. Y, entre las normas, con una muy en 
particular: la ley. El derecho, de este modo, expresa la trascenden-
cia sin mediación. Kant representa quizás su expresión más acaba-
da. Poco importa a favor de qué interés se incline la norma; si en 
defensa de los débiles frente a los fuertes o, por el contrario, como 
instrumento de dominación de los fuertes sobre los débiles. El di-
lema platónico, sea cual sea su resolución, no escapa a esta imagen 
dogmática del derecho en la cual la articulación entre la norma y 
los estados de cosas permanece excluida o sometida al más absolu-
to misterio.14 La imagen dogmática del derecho como norma se ins-
cribe, en este sentido, en una más amplia imagen dogmática de la 
ilosofía en donde la forma Estado cobra su total preponderancia.15

Tampoco para Marx, sin perjuicio de las ininitas controver-
sias acerca de la existencia o no de una teoría marxiana del Estado 
y del derecho, escrita por el propio Marx. Acaso esa cuestión per-
tenezca a las disputas eruditas antes que a la creación ilosóica. 
Pero lo cierto es que, a pesar de adolecer del célebre capítulo sobre 

14. Platón, Politeia, 327a-354c.

15. Sobre la imagen dogmática del derecho, véase: Lefebvre, Alexandre, The 
Image of Law: Deleuze, Bergson, Spinoza, Standford University Press, Standford, 
2008.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           181

las clases o de aquel sobre el Estado de El capital proyectado en 
los Elementos para una Critica de la economía política, el Estado 

representa los intereses de la clase dominante siendo el derecho 
una de las manifestaciones paradigmáticas de las formas sociales 
detrás de las que se esconden las relaciones concretas de produc-
ción encarnadas por capitalistas y proletarios. El derecho es, para 
Marx, la ley que se maniiesta como norma y, fundamentalmen-
te, como norma penal destinada a proteger la propiedad privada 
en tanto que garantía de preservación del sistema de producción 
capitalista.16

En las primeras páginas de El trabajo de Dionisos Negri y 

Hardt airman que un comunismo jurídico consiste en “un méto-
do de pensamiento ajeno a toda dimensión de la racionalidad ins-
trumental del derecho y del Estado, un método que destruye esa 
racionalidad”.17 Se trata de una destrucción nietzscheana en senti-
do deleuziano en la medida que consiste en una crítica airmativa, 
es decir, en una experiencia creativa e inmanente.18 Por otra parte, 
siguiendo a Marx, sostienen que el derecho solo puede ser enten-
dido como una relación o un horizonte abierto cuyo verdadero ori-
gen o genealogía remite a las relaciones de fuerza existentes entre 
los sujetos sociales. De allí que sus contenidos pertenecen siempre 
al plano de la inmanencia del cual dependen ontologicamente. No 
existen conceptos jurídicos en sí mismos sino que todos pertenecen 
a las realidades sociales de las cuales son un producto. En efecto, 

16. Marx, Karl, Los debates de la Dieta Renana, Gedisa, Barcelona, 2007. A ines 
de 1842 Marx escribe un conjunto de artículos en los que expone su rechazo a 
la promulgación de una ley por la cual se prohibía a los campesinos del Mosela 
recoger ramas caídas para utilizarlas como leña.

17. Negri, Antonio y Hardt, Michael, El trabajo de Dionisos, op. cit., p. 12.

18. Deleuze, Gilles, Nietzsche y la ilosofía, Anagrama, Barcelona, 2008, pp. 7-10.



182          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

según Negri y Hardt el derecho expresa un mero relejo distorsio-
nado de las relaciones de producción que lo origina. A esta dico-
tomía, también la identiican como constitución formal (derecho 
positivo y teoría del derecho) y constitución material (sociología 
del derecho), identiicándose la primera con el orden normativo y 
la segunda con las realidades sociales que se encuentran a la base.19 

El derecho es, en este sentido, pura forma sin contenido propio, a 
diferencia de la materia social que es previa en un sentido lógico y 
también ontológico. En pocas palabras, la dimensión jurídica de 
las relaciones sociales contribuye y es un elemento central de la 
alienación del sujeto con relación a su trabajo y, muy particular-
mente, con relación a su producción, de la cual se encuentra despo-
seído por efecto de la relación capitalista/asalariado, por medio de 
la igura jurídica del contrato de trabajo (precio a cambio de fuerza 
de trabajo). 

En lo esencial, Negri y Hardt repiten la imagen dogmática 
del derecho que, aunque invertida como la dialéctica hegeliana, 
había sido ya presentada por Marx. En efecto, si el desocultamien-
to operado por Marx respecto del capitalismo reside en llevar a la 
supericie en mundo de la producción escondido tras las formas 
de las relaciones de intercambio, lo mismo cabe para el derecho. 
Marx se detiene especialmente en señalar el contexto de produc-
ción normativo y no meramente su contexto de aplicación. Negri 
y Hardt, a pesar de sus esfuerzos, no logran ir más allá o salir de 

19. Textualmente Negri airma: “La distinción entre ‘constitución formal’ y ‘constitución 
material’, es decir, la diferencia entre la igura formal de la norma constitucional y 
el conjunto de fuerzas y de sujetos que están materialmente determinados por 
la constitución, se funda en el desfase diacrónico, en esa apertura que pide ser 
redeterminada”. Negri, Antonio, La fábrica de porcelana. Una nueva gramática de 
la política, Paidós, Barcelona, 2008, p. 143.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           183

este desvelamiento consumado en el siglo XIX. El hecho de que las 
normas jurídicas dependan de las relaciones sociales que las crean 
no transforma el concepto del derecho como conjunto de normas, 
sino que sólo señala su origen. La norma, en cuanto tal, sigue sien-
do así una expresión de la trascendencia independientemente de 
su contexto de producción, sean las relaciones sociales (políticas 
o económicas) o sea la revelación divina. En cualquier caso, am-
bas reducen el derecho a la norma y, de este modo, sostienen una 
imagen dogmática del derecho. Eliminar el espesor ontológico a la 
norma no elimina la norma, sino que solo señala que es una pura 
forma. En estos términos, el sintagma “constitución material” em-
pleado por Negri y Hardt se convierte más un concepto sociológico 
que un concepto jurídico, para el cual reservan la denominación 
“constitución formal”. Así, el derecho permanece separado de una 
política comunista y el proyecto de un derecho común se ve, al 
menos, fuertemente condicionado. Invertir la dialéctica no es des-
truirla nietzcheanamente sino simplemente pensarla al revés mar-
xianamente. Cambiar los términos de la contradicción no signiica 
eliminar la negación sino simplemente trocar su orden. Invertir la 
prelación entre norma y hecho solo modiica su prioridad ontológi-
ca pero no equivale a construir una noción de derecho diferente de 
la norma. El problema reviste vital importancia en la medida que 
el estatuto ilosóico que la saga la asigna al derecho incide en toda 
su inalidad: superar la distinción entre teoría y praxis y hacer una 
ilosofía política que, a la vez, sea una acción política materialmen-
te realizable.

Toda la cuestión reside entonces en un solo interrogante: 
¿cuál es el spinozismo que inalmente prevalece en Negri y Hardt 
al momento de tratar con la noción de derecho? ¿Es el Spinoza de 
la geometría y los razonamientos deductivos que encarna el me-
jor alumno de Hobbes y Descartes o, por el contrario, se trata del 



184          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Spinoza de los escolios y del devenir loco de creación de conceptos 
y amigo desconocido de Nietzsche descubierto por Deleuze?

En el taller número 7 del curso dictado en el Collège 
International de Philosophie durante los años 2004 y 2005, Negri 
ensaya una respuesta parcial sobre este problema. Luego de reco-
nocer la diicultad ilosóica que encierra la deinición de “derecho”, 
Negri deriva la problemática hacia el léxico político – sin señalar 
que se trata en todos los casos de términos juridicopolíticos- y, en 
particular, hacia el derecho subjetivo como forma del derecho de 
resistencia. Negri encuadra el problema, entonces, sobre la base de 
la recuperación de las categorías clásicas del derecho administra-
tivo según el cual se distingue entre el derecho subjetivo, el interés 
legítimo y el interés simple, de conformidad con la cual únicamen-
te el primero de ellos es pasible de ser exigido judicialmente, es 
decir, es derecho en el estricto sentido de la palabra. En efecto, es 
precisamente esa la deinición de derecho que suministra Negri: 
una potestad subjetiva para exigir a otro un comportamiento que 
se considera legítimo.20 Legitimidad que, a su vez, se dirige en la 
distancia que se establezca entre pretensión y tutela. La tutela a la 
que reiere Negri es siempre proporcionada por el Estado. Incluso 
cuando dicha exigencia se dirige contra el Estado mismo. Resulta 
claro que dicha legitimidad estará determinada en función de una 
estructura de valores objetivos y que tal construcción puede ser 
realizada por la multitud como nueva verdad o como verdad de lo 
común. Pero ¿quién decide sobre esa legitimidad sin devenir auto-
máticamente autoridad o, en otras palabras, Estado?

Desde La anomalía salvaje, Negri se ha encuadrado ilosó-
icamente en las ilas de una interpretación heterodoxa y herética 

20. Negri, Antonio, La fábrica de porcelana…, op. cit., p. 137.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           185

de la ilosofía spinoziana. Negri preiere seguir los pasos de Deleuze 
al comprender a Spinoza antes que los de la tradición de la his-
toria de la ilosofía oicial. Un Spinoza subversivo antes que un 
Spinoza como ilósofo de Estado.21 Sin embargo, llegados a la cues-
tión del derecho, el fantasma de Hobbes parece tragarse la igura 
de Spinoza. El derecho equivale a derecho subjetivo inalienable y, 
en deinitiva, conserva una correspondencia total con el derecho 
natural de resistencia hobbesiano recuperado y ampliado por el 
Spinoza cartesiano.

De este modo, el derecho en la saga Imperio comprende dos 
problemas paralelos y simultáneos: a) la ilosofía política de Negri 
y Hardt no parece aportar una nueva imagen del derecho distinta 
a la formulada por la tradición ilosóica; y, b) incluso sostenien-
do una imagen del derecho reducida a la norma su consistencia 
con una ontología social sin Estado como la comunista repite, en 
el plano político, el mismo problema. La imagen del derecho nece-
sariamente requiere ser modiicada una vez construida una nueva 
ontología social o, aún más, una nueva imagen del pensamiento. 

Palabras finales

La introducción y la conclusión de la saga se encuentran 
atravesadas por importantes y decisivas relexiones y posiciones de 
carácter jurídico político. Tanto El trabajo de Dionisos – su pre-
cuela – como Declaración – su secuela – contienen apreciaciones 

21. Negri, Antonio, Spinoza subversivo. Variaciones (in)actuales, Akal, Madrid, 
2000. Esta airmación negriana responde, por lo demás, a una tesis de historia de 
la ilosofía moderna en donde distingue una modernidad, una contramodernidad 
y una altermodernidad. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Commonwealth, op. cit., 
pp. 67-129.



186          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

y conceptos que son propios de la ilosofía política pero también de 
la ilosofía del derecho. El primero porque explora las posibilidades 
de un comunismo jurídico; el segundo porque intenta traducir esas 
posibilidades en un texto netamente jurídico. Ahora bien, ¿res-
ponden esos conceptos a una nueva imagen del pensamiento? O, 
por el contrario, ¿reproducen una imagen dogmática del derecho 
arrastrada desde Grecia y consagrada por la ilosofía neokantiana 
contemporánea? Y, inalmente, ¿es posible un derecho comunista, 
es decir, un derecho sin Estado?

Si Marx comenzó sus escritos advirtiendo las inconsisten-
cias y denunciando los simulacros del idealismo hegeliano sobre 
todo con relación al derecho y al Estado, Negri y Hardt repiten ese 
movimiento con las problemáticas y el enfoque utilizado en El tra-
bajo de Dionisos y en los primeros capítulos de Imperio. Y, a la vez, 
si Marx condensa toda su ilosofía (política y metafísica) en un do-
cumento de naturaleza panletaria como el Maniiesto que contie-
ne una enumeración precisa y detallada de medidas normativas,22 

Negri y Hardt vuelven a repetir ese recorrido con Declaración. La 
dictadura del proletario – como primera paso hacia el comunismo 
– se ve reemplazada por la asamblea constituyente y permanente 
de la multitud que encarna ya directamente la forma de organi-
zación política que se corresponde con la conceptualización de la 
riqueza material como común, superadora de la propiedad publi-
ca (socialismo) o privada (capitalismo). El empirismo en términos 
políticos que Negri y Hardt ensayan conceptualmente no termina 
de responder al interrogante sobre las instituciones y las normas, 
es decir, sobre el derecho. Advirtiéndolo, incluso, se preguntan: 

22. Marx, Karl y Engels, Friedrich, Maniiesto comunista, ACeditores, Buenos Aires, 
2002, p. 54.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           187

“¿por qué seguimos hablando de constituciones? […] ¿por qué no 
podemos librarnos de todas las estructuras e instituciones norma-
tivas? Toda revolución necesita un poder constituyente, no para 
poner in a la revolución, sino para continuarla, garantizar sus con-
quistas y mantenerla abierta a innovaciones adicionales. Un poder 
constituyente es necesario para organizar la producción social y la 
vida social de acuerdo con nuestros principios de libertad, igualdad 
y solidaridad”.23 Pero, ¿cómo es posible una institucionalidad sin 
segmentaciones duras, sin normatividad, sin coacción?

Lo común en el pensamiento de Negri es el término que 
resume toda la ilosofía política neocomunista. La multitud es el 
agente de transformación, el General Intellect la fuerza productiva, 
la democracia radical su expresión política y el poder constituyen-
te su comprensión jurídica. La inmanencia del Uno. Sin embargo, 
justamente el poder constituyente consiste en un concepto-límite 
que se encuentra en un umbral de indiferenciación entre el dere-
cho y la política, es decir, a mitad de camino entre ambos y que, 
por tal motivo, se vuelve completamente ambivalente. De allí que 
la formulación de un “derecho de lo común”24 o de una “deinición 
jurídica de lo común” planteada por Negri se convierta en un enig-
ma crucial. El intento de reconceptualizar la deinición de servi-
cio público en servicio común parece insuiciente o, por lo menos, 
inexplicable a la luz de una institucionalización de cierta judica-
tura. En efecto, en el marco de una democracia radical en donde 
las singularidades ejercen conjunta y cooperativamente todas las 
funciones del gobierno (legislativas, ejecutivas y judiciales) ¿es on-
tologicamente posible el conlicto? ¿Cómo es posible un conlicto 

23. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Declaración, op. cit., p. 52.

24. Negri, Antonio y Hardt, Michael, El trabajo de Dionisos, op. cit., 114.



188          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

(¿de intereses, de derechos?) al interior del poder constituyente? 
Y, en caso de ser posible, ¿cómo y quién resuelve? ¿Es la propia 
multitud funcionando judicialmente?25 ¿Se trata en ese caso de una 
cesura de un conjunto de singularidades respecto de otro conjunto 
de singularidades que, a pesar de ello, mantienen la unidad de la 
multitud como democracia absoluta y sin sufrir la cesura estatal?

Las respuestas estos interrogantes arrojan algunos resulta-
dos problemáticos para la consistencia interna de la saga. A pe-
sar de orientarse por una ontología spinoziana que rechaza la dis-
tinción entre ser y deber ser, al tratar con el derecho, los autores 
recurren a una imagen del derecho totalmente identiicada con la 
norma, es decir, con el deber ser. Por un lado rechazan totalmente 
la normatividad estatal y, en este sentido, es consistente con el re-
chazo comunista al aparato de Estado en cualquiera de sus moda-
lidades. Sin embargo, por otro lado, Negri y Hardt no descartan el 
derecho como tal –es decir, como norma, aunque no sea más que 
procedimental–26 en el marco de un socius comunista sino que pre-
tenden construir un derecho comunista. Y es allí donde la cuestión 
se torna aún más difícil de comprender en la medida que, para ello, 
recurren al concepto de violencia divina elaborado por Benjamin. 
Luego de recusar toda violencia mítica – como fundación y aplica-
ción del derecho – se acercan a la indeterminada noción divina de 
la violencia en donde el comunismo a través de su coniguración 

25. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Declaración, op. cit. pp. 101-103.

26. “Así pues, se trata de una democracia sin fundamento, sin límite lógico o 
real, sin teleología. En realidad, el uno es la multitud y la vida de la multitud es la 
democracia. De este modo, la república y, cabalmente, el derecho quedan reducidos 
a procedimientos.”. Negri, Antonio y Hardt, Michael, El trabajo de Dionisos, op. cit., 
pp. 139.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           189

como poder constituyente parece identiicarse con el concepto teo-
lógico de paraíso.27

Finalmente, una última cuestión. En el trabajo realizado por 
Deleuze junto a Guattari en El Anti-Edipo, los autores distinguen 

tres tipos de ontologías sociales: una sociedad sin Estado actuali-
zado (la máquina territorial salvaje) y dos sociedades con Estado 
actualizado (la máquina despótica bárbara y la máquina capitalis-
ta civilizada). Partiendo de esa base – que, por lo demás, es de la 
que parten Negri y Hardt – ¿cómo cabe pensar ontologicamente el 
neocomunismo de Negri y Hardt? ¿Se trata de una máquina salvaje 
desterritorializada cuyos contornos están deinidos por la primacía 
del trabajo inmaterial? Y, en tal caso, ¿en qué consistiría un dere-
cho común en el marco de una sociedad sin Estado? ¿Qué forma 
adquiere un derecho sin Estado? ¿Cómo pensar la “organización” 
y la “institucionalización” de la multitud de manera distinta a la 
forma Estado?28 ¿En qué diiere, en tal caso, aquello que hace esta 
multiplicidad organizada algo distinto de la masa sin organización 
y, a la vez, del órgano del Estado? ¿Cómo crear instituciones sin 
institucionalizarlas?29 En deinitiva, ¿qué es el derecho sino la ma-
nera en que el socius organiza e institucionaliza las prácticas coni-
gurando una ontología social determinada? 

En síntesis, resulta ilosóicamente posible concebir un dere-
cho mas allá de la norma pero, al menos hasta el momento, parece 
difícil pensar un derecho más allá del Estado. Evidentemente, no 
se trata de una ilosofía del derecho de cuño deleuziana en la cual 
la jurisprudencia, como determinable, adquiere una importancia 

27. Negri, Antonio y Hardt, Michael, El trabajo de Dionisos, op. cit., pp. 119-120.

28. Negri, Antonio, La fábrica de porcelana, op. cit., pp. 189-190. 

29. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Commonwealth, op. cit., pp. 355-360.



190          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

decisiva como mediación entre la norma y los estados de cosas.30 

La propuesta ilosóica negriana sobre el derecho contenida en la 
saga Imperio deja muchos más interrogantes que respuestas e, ine-
vitablemente, esta circunstancia conspira contra los mismos pro-
pósitos que la movilizan.

Bibliografía

Deleuze, Gilles, Conversaciones, Pre-Textos, Valencia, 2004.
— Diferencia y repetición, Amorrortu, Buenos Aires, 2006.
— Nietzsche y la ilosofía, Anagrama, Barcelona, 2008.
— y Guattari, Félix, El Anti-Edipo. Capitalismo y esquizofre-

nia, Paidós, Barcelona, 1995.
Lefebvre, Alexandre, The Image of Law: Deleuze, Bergson, 

Spinoza…, Standford University Press, Standford, 2008.
Marx, Karl, Los debates de la Dieta Renana, Gedisa, Barcelona, 

2007.
— y Engels, Friedrich, Maniiesto comunista, ACeditores, 

Buenos Aires, 2002.
Negri, Antonio, Movimientos en el Imperio. Pasajes y paisajes, 

Paidós, Barcelona, 2006.
— Guías. Cinco lecciones en torno a Imperio, Paidós, Buenos 

Aires, 2004.
— y Hardt, Michael, El trabajo de Dionisos. Una crítica de la 

forma Estado, Akal, Madrid, 2003.
— La anomalía salvaje. Ensayo sobre poder y potencia en 

Baruch Spinoza, Anthropos, Barcelona, 1993.

30. Deleuze, Gilles, Conversaciones, Pre-Textos, Valencia, 2004, p. 67.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           191

— El poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas de la 
modernidad, Prodhui, Madrid, 1994.

— La fábrica de porcelana. Una nueva gramática de la políti-
ca, Paidós, Barcelona, 2008.

— Spinoza subversivo. Variaciones (in)actuales, Akal, Madrid, 
2000.

— y Hardt, Michael, Declaración, Akal, Madrid, 2012.
— Imperio, Paidós, Buenos Aires, 2000.
— Commonwealth. El proyecto de una revolución del común, 

Akal, Madrid, 2011.
— El exilio, El viejo Topo, Barcelona, 1998.
— El tren de Finlandia, Libertarias\Proudhui, Madrid, 1990.
— Fin de siglo, Paidós, Barcelona, 1992.
— Marx más allá de Marx, Akal, Madrid, 2001.
— y Guattari, Félix, Las verdades nómadas y General Intellect, 

poder constituyente y comunismo, Akal, Madrid, 1999.
Platón, Politeia, 327a-354c.





10. Un operaísta en París:  
la producción de subjetividad en el 

trabajo de Antonio Negri

AndreA FAgioli

En los años Setenta, en Italia se hizo aquella política 
que al mismo tiempo la metafísica francesa teorizaba:

 así como en el siglo XIX la política se hacía en Francia
–lo recuerda Marx– y la metafísica de aquella política en 

Alemania.

Michael harDt

Si tuviéramos que describir brevemente el pensamiento ma-
duro de Antonio Negri, tal vez diríamos que se trata de una re-
lexión sobre lo real caracterizada por una actitud ultramarxista y 
por una crítica radical, en un sentido foucaulteano,1 que conlleva el 
dúplice objetivo de formular un diagnóstico y acuñar herramien-
tas conceptuales para intervenir materialmente sobre la realidad, 
sobre la producción de mundo, desde una perspectiva que se sabe 
interna a la historia y partisana. Una mirada genealógica que pien-
sa el presente rastreando en el pasado líneas de fuerzas, disconti-
nuidades y factores azarosos que contribuyeron a darle forma; que 

1. Cf. Chignola, Sandro, Foucault oltre Foucault, Roma, Derive Approdi, 2014.



194          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

tiene la ventaja, fundamental para un pensamiento militante, de 
liberar el futuro de la necesidad teleológica, permitiéndole imagi-
nar diferentes combinaciones de fuerzas, afuera de las categorías 
que dominan la ilosofía política moderna.

Con ultramarxismo nos referimos al hecho de que su trabajo 
inserta a Marx en la coyuntura, siguiendo su método y liberándose, 
paralelamente, de teorías que fueron concebidas en un determina-
do contexto histórico.

Negri somete el modo de producción capitalista a una crí-
tica radical, para forzarlo a revelar en torno a qué dispositivos de 
captura se organizan los lujos de capital para valorizarse, dónde 
y bajo cuáles formas encontramos la explotación, quiénes son los 
sujetos explotados y cómo se constituyen. El objetivo es contribuir 
a la producción de formas biopolíticas de lucha de clases.

Sobre este terreno emerge la centralidad de la noción de 
producción de subjetividad en el doble sentido que implica el ge-
nitivo: subjetividad producida y subjetividad productiva. Porque, 
cabe destacar, en ese campo de tensión histórico, en ese espacio en 
disputa, no se conigura sólo el presente, sino también lo humano: 
nos coniguramos nosotros que pensamos ese presente y que en 
sus entrañas actuamos, produciéndolo.

1. El problema de la subjetividad es un tema central en el 
debate ilosóico contemporáneo y Negri uno de sus protagonistas 
más longevos. Su pensamiento, particularmente el de las últimas 
tres décadas, toma forma inserto en una senda italofrancesa, a lo 
largo de la cual su marxismo operaísta, herético -anti-marxista2 

2. Por marxismo entendemos aquí la producción teórica y las estructuras materia-
les del movimiento obrero oicial.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           195

podríamos decir- se encuentra con la ilosofía postestructuralista. 
Alrededor de este encuentro se da su particular superación/reela-
boración del operaísmo, que se torna postoperaísmo.3

Es importante tener en mente el paralelo, sintetizado por 
la frase de Hardt que usamos como epígrafe. De hecho, es cier-
to que la producción de subjetividad es un problema teórico que 
tiene su origen en la puesta en crisis del sujeto trascendental, y 
que se dio en Francia a partir de ciertas lecturas de autores como 
Marx, Freud, Nietzsche y Heidegger; pero también es cierto que 
las luchas que tuvieron lugar en Italia en las décadas de los '60 y 
'70, constituyeron un poderoso elemento de fragmentación de las 
iguras de la subjetividad política sobre las cuales se han ediica-
do las categorías políticas modernas que, pese a encontrarse en un 
ocaso que parece irreversible, siguen orientando una gran mayoría 
del debate político contemporáneo y habitan las instituciones de 
buena parte del mundo.

Pensamos, en modo particular, en la destrucción operaísta 
de la ilusión de la que podemos deinir sartreanamente “clase en 
sí”. Los análisis del primer operaísmo pusieron al descubierto la 
falta de su supuesta unidad, mostrando que la clase obrera estaba 
atravesada por unas rupturas de las cuales dieron cuenta a través 
de la noción de composición de clase -técnica y política. Dicho en 
las palabras de Sergio Bologna, esa herramienta conceptual te-
nía el in de “entender” la clase por cómo se daba “en el proceso 

3. Para Sandro Mezzadra esa etiqueta se formó en el mundo anglosajón, “en la 
intersección entre la academia global, el activismo ‘altermundialista’ y los mundos 
artísticos, llegó a ser de uso común para volver luego a Italia, a Francia, a Brasil y a otros 
países donde tiene lugar la elaboración (en la actualidad totalmente trans-nacional) de 
las teorías que (...) se han deinido como «postoperaistas»” (Mezzadra, Sandro, “En la 
época de lo post”, Espai en Blanc, Junio 2011, Barcelona, Bellaterra, 294).



196          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

productivo y en relación con la organización técnica”,4 pero tam-
bién por sus valores, deseos y por cómo vivía.

No queremos decir que el marxismo oicial haya sido un blo-
que monolítico y tampoco que los operaístas fueron los únicos en 
cuestionar la homogeneidad de la clase obrera.5 Lo que nos interesa 
resaltar es que pusieron en el centro de sus relexiones el elemento 
subjetivo de la clase, contra el marxismo oicial, que consideraba a 
los obreros como pura variable económica en el interior de un ciclo 
de acumulación capitalista gobernado por leyes objetivas. Al con-
trario -esto es lo que se conocerá como revolución copernicana- los 
operaístas veían en la conlictividad obrera el motor del desarrollo 
capitalista6 y un elemento de subjetivación.

En Francia, Negri enjuaga en la Seine su marxismo hete-
rodoxo, llevándolo a una fecunda hibridación con el postestruc-
turalismo, insertándose en su horizonte e incorporando uno de 
sus problemas principales: “el estudio de las formas de sujeción 
y los procesos de subjetivación, de la 'producción de subjetividad', 

4. Cominu, Salvatore, “Composizione di classe”, Commonware, 3 marzo 2014, 
http://www.commonware.org/index.php/neetwork/276-composizione-di-classe.

5. Al mismo tiempo que en Italia se publicaban los Quaderni rossi, E.P. Thompson 
escribía: “la clase obrera no surgió como el sol, en un momento determinado. 
Estuvo presente en su propia formación” (Thompson, Edward P., La formación de 
la clase obrera en Inglaterra, Madrid, Capitán Swing, 2012, 27). Y en Francia se 
publicaba Socialisme ou barbarie, que inluenció directamente al joven Negri en su 
crítica al socialismo real.

6. Escribe Tronti “nosotros también vimos antes el desarrollo capitalista y después 
las luchas obreras. Es un error. Hay que invertir el problema, cambiarle el signo, 
re-empezar desde el comienzo: y el comienzo es la lucha de clase obrera. A nivel 
de capital socialmente desarrollado, el desarrollo capitalista está subordinado a 
las luchas obreras, viene después de ellas y a ellas tiene que hacer corresponder 
el mecanismo político de su misma producción” (Tronti, Mario, Operai e capitale, 
Roma, Deriveapprodi, 2006, 87).



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           197

después del in del sujeto como hypokeimenon y después de la 
'muerte del hombre'”.7

Nos parece muy relevante destacar que el problema de la 
subjetividad como campo de tensión, como espacio de lucha, afue-
ra de la que Žižek llama “pura política”, se presenta de manera pal-
maria en una serie de escisiones binarias que abarcan e imbrican 
entre ellos el nivel formal y el nivel material, y que dan cuenta de 
formas escurridizas, inestables y precarias de sujeto.

2. Lo que deinimos el elemento subjetivo de la clase contra 
las lecturas economicistas estaba ya en Marx oltre Marx. Allí Negri 
analiza los Grundrisse en tanto obra política, les quita la etiqueta 
de trabajo preparatorio y los pone en tensión con el Capital. Si en 

este último tenemos la objetivación de las categorías, una macro-
teoría económica que se inscribe en el linaje de la teoría clásica, 
sus supuestos “borradores” -que, recordémoslo, son manuscritos- 
constituyen una aproximación político/subjetiva a las categorías 
de la economía política. Si el Capital8 “ha servido a la reducción 
de la crítica a la teoría económica, a la anulación de la subjetividad 
en la objetividad”,9 los Grundrisse proponen el punto de vista de la 
liberación y de la subjetividad antagonista.

Fundamental es la centralidad de la teoría del plusvalor, gra-
cias a la cual la explotación emerge como cifra del modo de produc-
ción capitalista. La posición que Negri extrae de los Grundrisse, 

7. Mezzadra, Sandro, La cocina de Marx. El sujeto y su producción, Buenos Aires, 
Tinta Limón, 2014, 29.

8. No hay que pensar que se trata de una lectura contra el Capital. Pese a las 
críticas, el autor airma de haber nutrido su relexión y su conciencia teórica del odio 
de clase presente en el Capital.

9. Negri, Antonio, Marx oltre Marx, Roma, Manifestolibri, 1998, 37.



198          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

es que no existe reconciliación posible en la economía política: la 
mano invisible no es otra cosa que el triunfo capitalista en el espa-
cio abierto por la crisis –el “momento en el cual el pasado no logra 
explicar el porvenir y en el cual los comportamientos de los sujetos 
son irreducibles al canon lógico habitual”,–10, cuando el capital se 
reconigura para llevar a cabo la única actividad que lo mantiene 
en vida: valorizarse, explotando en formas nuevas al trabajo vivo. 
La ley del valor es ley de la explotación: plusvalor y conlicto prece-
den la medida. Para usar una metáfora marxiana: no hay ninguna 
gelatina con que llenar el cuerpo de los valores de uso afuera de la 
coyuntura histórico-política y de la lucha de clases. Como el autor 
escribirá en un texto reciente: “la dimensión histórica de la lucha, 
la especíica subjetivación de la clase se torna esencial, en el evento, 
para deinir la transformación ontológica de la estructura de valo-
rización capitalista”.11 Lo político precede lo económico: la teoría 
del valor/plusvalor “podrá ser construida sólo a partir del hecho 
que la explotación organiza la sociedad política, que de esta consti-
tuye el fundamento”.12

Pero surge aquí otro factor sumamente interesante respec-
to del punto que nos convoca: es la lucha que determina la com-
posición de clase y las subjetividades que la protagonizan, que 
no derivan mecánicamente de la estructura económica13. No son 

las categorías de la economía política las que producen un sujeto 

10. Negri, Antonio, Fine secolo. Un’interpretazione del Novecento, Roma, 
Manifestolibri, 2005, 127.

11. Negri, Antonio, “Un’esperienza marxista di Foucault”, Euronomade, diciembre 
2014, http://www.euronomade.info/?p=3903. 

12. Negri, Antonio, Marx oltre Marx, op.cit, 89.

13. Desde la perspectiva de Negri no es siquiera posible pensar una distinción 
estructura-superestructura.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           199

antagonista, sino más bien prácticas que se dan entre los explo-
tados, tales como la escritura nocturna de los (proto)proletarios 
de Rancière o la co-investigación14 que caracterizó el operaísmo 
italiano.

La lucha no puede prescindir del elemento subjetivo; la 
muerte del sujeto moderno implica entonces el rechazo a una 
ontología sustancialista, pero no a cualquier tipo de ontología. 
Elementos ontológicos de subjetividad se producen en la lucha, 
de forma alternativa, antagonista. En este marco el papel funda-
mental de la teoría -que no tiene que ser teoría de vanguardia, sino 
teoría nacida en el terreno de la militancia– es desenmascarar la 
explotación intrínseca a la teoría del valor para revelarla en tanto 
“violencia estructural cotidiana del capital contra los trabajado-
res, que es la que genera antagonismo y, al mismo tiempo, es la 
base para que los trabajadores se organicen y rechacen el control 
capitalista”.15 Este pasaje nos lleva al último escalón para pensar 
con Marx el presente; al haber cambiado la relación entre trabajo 
y valor, también tiene que cambiar la interpretación de la explota-
ción y allí es necesario usar el método de Marx, desprendiéndose 
al mismo tiempo de sus teorías. La tarea militante e intelectual que 
se da Negri es la de elaborar una teoría de la explotación a la altura 
del ser social, en la época en que el trabajo inmaterial es tenden-
cialmente hegemónico.

14. La co-investigación fue un importante aporte del primer operaísmo desde el 
punto de vista epistemológico; al poner al sujeto investigador militante en el mismo 
plano que el objeto de investigación eliminaba el rol de las vanguardias.

15. Hardt, M. y Negri, A., Multitud, guerra y democracia en la era del Imperio, 
Buenos Aires, Debate, 2004, 181.



200          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

3. La ontología que subyace al trabajo del autor italiano es 
una ontología del presente, un terreno común a Marx y a Foucault, 
al interior de la cual “la producción de ser no se da ni en lo profun-
do ni en lo trascendental, sino que se organiza en la presencia, en 
la actualidad, en el cuidado de la vida”,16 se trata de una ontolo-
gía concebida como tejido y producto de la praxis colectiva, ajena 
a cualquier concepción del sujeto soberano o de conciencia y que 
hunde sus raíces en su presencia histórica y en su continuo recons-
tituirse. En esta ontología constituyente, el ser no es presupuesto, 
sino que se constituye en un devenir en el cual actúan prácticas 
sociales y simbólicas.

Es justamente porque desaparece la metafísica del sujeto, 
que en el terreno histórico y en el terreno de la lucha está en juego 
su constitución. Podríamos decir, parafraseando a Marx y pensan-
do en las categorías de Negri, que el sujeto produce lo común y es 
producido por lo común, donde por esa noción entendemos la pro-
funda imbricación de lo económico y lo social: la producción, pero 
también las formas de vida. 

Considerando estas premisas, vemos cómo sobre esta on-
tología se inserta un análisis ultramarxista de las relaciones de 
producción contemporáneas, en particular, respecto de lo que nos 
convoca: la coniguración de lo humano en el marco de la hegemo-
nía del trabajo inmaterial.17

Como dijimos, al sintagma “producción de subjetividad” po-
demos atribuir los dos signiicados que permite el genitivo. Esta 

16. Negri, Antonio, Un’esperienza marxista di Foucault, op. cit.

17. Con hegemonía de la producción inmaterial, los autores indican, marxianamente, 
la tendencia según la cual la forma hegemónica del trabajo ejerce un “efecto 
centrípeto que va transformando a las demás, de modo que estas adoptan sus 
cualidades centrales” (Hardt y Negri, Multitud, op. cit., 135).



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           201

doble opción complejiza la relexión, en el mismo momento en que 
el contexto actual la vuelve particularmente fecunda. Por un lado, 
la producción de las iguras de la subjetividad trae a colación el 
debate sobre la actualidad de la noción marxiana de acumulación 
originaria, entendida como precondición lógica y no como prehis-
toria en sentido cronológico; y por el otro lado la productividad 
de la subjetividad pone en evidencia que las formas de producción 
biopolíticas se caracterizan por una captura de lo común por parte 
del capital, que no organiza directamente la producción y más que 
“robar” plustrabajo al trabajador particular -cosa que, sin embar-
go, sigue haciendo- extrae valor del terreno común de la coopera-
ción, de la vida.

3.1. Maurizio Lazzarato sostiene que, en la historia del ca-
pitalismo, “aquello que deinimos como 'economía' sería lisa y lla-
namente imposible sin la producción y el control de la subjetividad 
y de sus formas de vida”;18 es decir que, si tomamos el caso del 
capitalismo que analiza Marx, es necesario un sistema de prácticas 
en el cual “se va formando una clase obrera que, a fuerza de educa-
ción, de tradición, de costumbre, se somete a las exigencias de este 
régimen de producción como a las más lógicas leyes naturales”.19 

En este sentido Hardt y Negri indican que la acumulación origina-
ria no es una “simple acumulación de riqueza y propiedades, sino 
de una acumulación social creadora de capitalistas y proletarios”.20

18. Lazzarato, Maurizio, La fábrica del hombre endeudado. Ensayo sobre la condi‑
ción neoliberal, Buenos Aires, Amorrortu, 2013, 41.

19. Marx, Karl, El Capital, México, Fce, 1975-1981, Cap.24.

20. Hardt, M. y Negri A., Imperio, Buenos Aires, Paidós, 2002.



202          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Marx subrayó la simultaneidad e indisolubilidad de los dos 
ejes –objetivo y subjetivo– alrededor de los cuales se desarrolla el 
modo de producción y que no pueden funcionar el uno sin el otro, 
ya que la riqueza no es capital, no importa su tamaño, si no se dan 
ciertas condiciones sociales. Es decir que los trabajadores tienen 
que ser libres de las relaciones de servidumbre feudal y de toda 
propiedad, de manera que puedan vender su fuerza de trabajo y 
que no tengan otra alternativa aparte del vagabundeo, de la men-
dicidad y de la rapiña. Látigo, picota y horca los empujaron hacia 
la primera opción.21

La posibilidad de comprar trabajo vivo no se dio, entonces, 
por sí sola, mas fue necesaria la construcción de ciertas condicio-
nes. Para que la categoría de trabajo abstracto se encarnara en la 
historia, volviéndose “más real que cualquier ejemplo concreto de 
trabajo individual”,22 y para que se pudiese intercambiar con dine-
ro, fue necesaria una violenta operación: fue necesario producir la 
iguta sujetiva del poseedor de fuerza de trabajo, cuyo encuentro 
con el poseedor de dinero es conditio sine qua non del modo de 

producción capitalista.
Más allá de una simple coacción al trabajo “libre”, se trata-

ba de producir en términos positivos lo que con Macherey llama-
mos sujeto productivo, un sujeto conigurado, a través de políticas 
que se dirigen al cuerpo-particular (anatomopolítica) y al cuerpo-
especie (biopolítica), de una manera compatible con la explota-
ción capitalista, es decir con un modo de producción en el cual la 

21. Marx, Karl, Elementos fundamentales para la crítica de la economía política, 
México, Siglo XXI, 1985-86.

22. Hardt M. y Negri A., Multitud, op. cit., 176.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           203

subjetividad –volvemos acá al Negri de los '70– es la única fuente 
de la riqueza de la cual el capital se adueña de manera vampiresca.

Relexionando, con Macherey, sobre el capitalismo indus-
trial vemos claramente que lo que el capitalista adquiere en el 
intercambio con el trabajador es el derecho a usar una fuerza –a 
fuerza de trabajo en sentido dinámico, Arbeitsvermögen– 23 sobre 

la cual es posible intervenir, ya que las capacidades del trabaja-
dor pueden ser “enlistadas, calibradas, formateadas y, podemos 
decir, normalizadas en función de principios que condicionan su 
uso óptimo (...) a in de adaptarse a las reglas comunes”.24 A este 

conjunto de dispositivos disciplinarios y biopolíticos se opusieron 
las grandes luchas de clases de la modernidad, sobre todo durante 
los siglos XIX y XX.

Es evidente que un cambio de paradigma productivo nos 
obliga a modiicar la perspectiva y a preguntarnos qué pasa cuando 
el trabajo se hace biopolítico y cuando productor y productos son, 
ambos, sujetos. Si bien en el vocabulario de Negri no encuentra de-
masiado espacio la noción de neoliberalismo, nos parece fecundo 
encarar el problema de la producción de subjetividad a partir de 
las teorías neoliberales, porque allí encontramos que la producción 
de un nuevo homo oeconomicus, del empresario de sí mismo, es la 
tarea fundamental. Al lado del cambio de paradigma, que implica 
una nueva acumulación originaria de bienes –Hardt y Negri ha-
blan de la acumulación de información, antes del desarrollo de la 

23. El ilósofo subraya que el capitalista no estaría interesado en un intercambio 
de equivalentes y que hay una asimetría entre lo que el capitalista adquiere, la 
Arbeitsvermögen, y lo que compra: la fuerza de trabajo en un sentido estático 
(Arbeitskraft) que consiste en los medios necesarios para reproducirla.

24. Macherey, Pierre, Il soggetto produttivo. Da Marx a Foucault, Verona, Ombre 
Corte, 2013, p. 27.



204          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

producción postmoderna,– 25 se torna necesaria una acumulación 
de sujetos que por “educación, tradición y costumbres” se piensen 
a sí mismos como capital humano, que asuman sobre sí el riesgo de 
empresa y reproduzcan en su interior la escisión entre capitalista y 
fuerza de trabajo. Es decir entre el conjunto de capacidades síqui-
cas, físicas, emocionales y la gestión racional que implica el obje-
tivo de conseguir a partir de ellas un lujo de ingresos.26 Podemos 

airmar que la condición de posibilidad del neoliberalismo es la 
existencia del empresario de sí mismo y que, al igual que la posi-
bilidad de intercambiar dinero con fuerza de trabajo, no se da por 
sí sola.

3.2 En las primeras páginas de Imperio encontramos inme-
diatamente que la lucha fundamental de la postmodernidad se jue-
ga alrededor de la producción de ser y de la producción de la vida. 
Escriben los autores que el Imperio es un biopoder que

 no sólo administra un territorio y una población, sino 
que quiere crear el mundo real en que habita. No se li-
mita a regular las interacciones humanas, mas intenta 
dominar directamente la naturaleza humana. El obje-
to de su poder es la totalidad de la vida socia.27

Nos parece que es fundamental el uso de “intenta”, en lugar 
de “domina”, porque esto demuestra de manera palmaria que la 

25. Los autores usan la noción de postmodernidad en una accepción periodizante.

26. Christian Marazzi indica cómo, en algunos casos, con la inancierización el 
trabajador como asalariado se opone a él mismo en tanto ahorrista cuya jubilación 
depende de la inanza.

27. Hardt, M. y Negri, A., Imperio, op. cit.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           205

perspectiva, decididamente postestructuralista, de Negri (y Hardt) 
se diferencia radicalmente de cualquier relexión sobre el capitalis-
mo tardío que postule una dominación de pleno espectro.28 Lo que 
señala el ilósofo italiano es que hay una simetría entre las pesa-
dillas de los teóricos críticos y los sueños del poder, respecto de la 
posibilidad de una producción integral de los sujetos sociales por 
parte del poder mismo. Esto, que deinimos pesadilla o sueño de-
pendiendo de los puntos de vista, no es admisible desde la perspec-
tiva negriana, porque no tiene, para él, correspondencia con la rea-
lidad, siendo que la dominación encuentra siempre una resistencia 
y por extensa que sea, es necesariamente incompleta. De hecho

 nuestra libertad permanece como potencia producti-
va justamente porque, aún si es extraída y extraviada 
por el capital, sigue pudiendo permitirnos la produc-
ción de nosotros mismos, de subjetivarnos. La inte-
riorización de la norma (...) del capital sobre las vidas 
en producción de habitus, de modos de vida, puede 
por cierto debilitar, ofuscar o tornar más compleja la 
producción de subjetividad, pero no puede eliminarla 
completamente.29

Es necesario subrayar aquí un punto que se torna muy re-
levante: con resistencia, inclusive a nivel etimológico, se entiende 
una respuesta, voluntaria o no, que viene después de una acción 
que la precede; se trata de un no-ceder, un contrastar una fuer-
za, una acción. Para Negri, al contrario, en la pareja conceptual 

28. Nos referimos, en particular, a la distopía de la homologación completa en la 
sociedad de masa de algunos autores de la Escuela de Frankfurt.

29. Negri, A. y Revel, J., “Postfazione”, op. cit., 90.



206          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

poder-resistencia hay una diferencia de carácter ontológico, donde 
la prioridad está en la resistencia, que es condición de posibilidad 
del poder.

En Commonwealth, Hardt y Negri se mueven en la dirección 
de un cambio lexical, al plantear la prioridad lógica del trabajo vivo 
en el marco del análisis de las fuerzas que luchan en el escenario de 
la Edad Moderna. Los autores deinen la antimodernidad como lu-
cha por la libertad que se combate en el interior de las relaciones de 
poder de la modernidad y que subraya como el poder es un factor 
reactivo, posterior. La antimodernidad es ontológicamente priori-
taria, las relaciones de poder de la modernidad se ejercen sólo so-
bre sujetos libres que expresan esta libertad con la resistencia a la 
jerarquía y al dominio. Es la modernidad que tiene que reaccionar 
para contener estas fuerzas.30 Justamente por esto preieren hablar 
de “altermodernidad”. Ahí el preijo alter les ofrece una salida al 
problema de la prioridad ontológica de la libertad, porque corre el 
eje de la repuesta a la alternativa e implica autonomía; se trata de 
una ruptura con las relaciones de poder de la modernidad que in-
dica una línea de fuga diagonal que escapa a la rivalidad simétrica 
de los opuestos. Es decir que el vocablo altermodernidad nos lleva 
a otro lado respecto de la preservación de un afuera de la moderni-
dad, que se le resiste, en términos de tiempo –lo premoderno– o de 
espacio –lo extraeuropeo.

En el nivel de la relación de capital pensamos en el traba-
jo vivo. La productividad del trabajo vivo biopolítico, cuando no 
es posible distinguir entre lo político, lo social, lo económico y 
lo cultural, es desbordante, su producción del mundo excede los 

30. Hardt, M. y Negri, A., Commonwealth. El proyecto de una revolución del común, 
Madrid, Akal, 2010.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           207

aparatos de captura del valor; para decirlo en términos marxianos, 
la subsunción real no sustituye completamente la subsunción for-
mal y el capitalismo, que es estructuralmente caracterizado por la 
copresencia de las dos, captura un valor cuya producción no orga-
niza. En este terreno, al cual no es ajena la violencia, se insertan los 
dispositivos de sujeción, pero también las prácticas de subjetiva-
ción: es en esta pugna que se producen los sujetos.

El trabajo biopolítico que involucra la materialidad del tra-
bajador, su cuerpo y su mente y produce bienes materiales, pero 
también lo social, relaciones y forma de vida, “se presenta como 
proceso autónomo que podría inclusive destruir el capital y crear 
algo completamente distinto”.31 Negri (y Hardt) hipotetizan el éxo-
do como forma de lucha de clases biopolítica contra la privatiza-
ción de lo común, es decir una substracción a la relación de capital. 
Nos parece que sobre este plano podemos pensar una forma de 
lucha que implique la substracción a la igura subjetiva del empre-
sario, cuyo horizonte de posibilidad está recortado por la actividad 
extractiva del capital, que obliga a formas de vida compatibles con 
esa extracción. Las claves de la lucha contra la renta son las luchas 
contra las iguras de la subjetividad que no sólo son compatibles 
con la extracción capitalista, sino que son su condición de posi-
bilidad, y la búsqueda de otras iguras de la cooperación entre las 
singularidades que componen la multitud.

31. Ibid.



208          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

Bibliografía

Chignola, Sandro, Foucault oltre Foucault. Una politica della ilo-
soia, Roma, Deriveapprodi, 2014.

Cominu, Salvatore, (2014) “Composizione di classe”, Commonware 

3 marzo 2014, http://www.commonware.org/index.php/
neetwork/276-composizione-di-classe.

Dardot, P. y Laval C., La nuova ragione del mondo. Critica della 
razionalità neoliberista, Roma, Deriveapprodi, 2013.

Foucault, Michel, Historia de la sexualidad. La voluntad de saber, 

Buenos Aires, Fce, 2008.
— El nacimiento de la biopolítica, Buenos Aires, FCE, 2007.
Hardt, M. y Negri, A., Imperio, Buenos Aires, Paidós, 2002. 
— Multitud, guerra y democracia en la era del imperio, 

Buenos Aires, Debate, 2004.
— Commonwealth. El proyecto de una revolución del común, 

Madrid, Akal, 2010.
Lazzarato, Maurizio, La fábrica del hombre endeudado. Ensayo 

sobre la condición neoliberal, Buenos Aires, Amorrortu, 
2013

Macherey, Pierre, Il soggetto produttivo. Da Marx a Foucault, 
Verona, Ombre Corte, 2013.

Marazzi, Christian, Capital y lenguaje. Hacia el gobierno de las 
inanzas, Buenos Aires, Tinta Limón, 2014.

Marx, Karl, El Capital, Fce, México, 1975-1981.
— Elementos fundamentales para la crítica de la economía 

política, México, Siglo XXI, 1985-86.
Mezzadra, Sandro, La condizione postcoloniale. Storia e politica 

nel presente globale, Verona, Ombre Corte, 2009.
— “En la época de lo post”, Espai en Blanc, Barcelona, 

Bellaterra, Junio 2001, 293-297.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           209

— La cocina de Marx. El sujeto y su producción, Buenos Aires, 
Tinta Limón, 2014.

Negri, Antonio, Marx oltre Marx, Roma, Manifestolibri, 1998.
— Fabbriche del soggetto. Archivio 1981‑1986, Verona, Ombre 

Corte, 2013.

— Fine secolo. Un’interpretazione del Novecento, Roma, 

Manifestolibri, 2005.
— “Un’esperienza marxista di Foucault”, Euronomade, di-

ciembre 2014, http://www.euronomade.info/?p=3903. 
Negri, A. y Revel J., “Postfazione”, en Macherey, Pierre, Il soggetto 

produttivo. Da Foucault a Marx, Verona, Ombre Corte, 
2012, p. 83-95.

Thompson, Edward P., La formación de la clase obrera en 
Inglaterra, Madrid, Capitán Swing, 2012.

Tronti, Mario, Operai e capitale, Roma, Deriveapprodi, 2006.





11. Las categorías de “imperio”, 
“multitud” y “Commonwealth” en la 

filosofía política de Antonio Negri 

Marcelo raffin

Introducción

Encabalgados en el debate contemporáneo en torno de la bio-
política como forma de imbricación de la vida y el poder, Antonio 
Negri y Michael Hardt han elaborado las categorías de “imperio”, 
“multitud” y “commonwealth”, con el in de dar cuenta tanto del 
“estado de cosas” actual en el mundo como de las potencialidades 
que una ontología positiva puede presentar en esta arena. En este 
trabajo, pretendo analizar esas categorías con el in de examinar 
sus alcances y potencialidades.

 Negri y Hardt proponen las categorías mencionadas como 
los ejes centrales de su lectura del capitalismo contemporáneo, 
la modernidad y la producción de subjetividad en estos contex-
tos, que inscriben en lo que puede denominarse su investigación 
“imperio-multitud”, compuesta por tres obras centrales: Imperio 

(Empire, 2000), Multitud (Multitude, 2004) y Commomwealth 

(Commomwealth, 2009), a las que podemos agregar, asimismo, 
a modo de apéndices, Guías. Cinco lecciones en torno a Imperio 

(2003) y Movimientos en el Imperio. Pasajes y paisajes de Negri 



212          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

(2006). Se trata de una hermenéutica de nuestro tiempo y de la 
forma en que se constituye el orden socio-cultural y político en sen-
tido amplio como modo de producción de la vida. Este orden social 
mundial es denominado por los ilósofos como “imperio”. Frente a 
este diagnóstico, piensan que hay una nueva forma de praxis políti-
ca, o mejor, socio-política, por parte de un nuevo sujeto que llaman 
“multitud” que es, a un tiempo, de todas formas, el presupuesto de 
producción del “imperio”.

Lo que pretendo con este trabajo es poner en perspectiva una 
investigación sumamente amplia que excede con creces el marco 
de este artículo. Por ello, me ocuparé básicamente de analizar las 
líneas centrales que estructuran la investigación de Negri y Hardt 
a partir de las tres categorías señaladas que permiten referir, en lo 
fundamental, cada una de las piezas que componen la propuesta 
de comprensión del mundo y la vida contemporáneos y de toma de 
posición y acción en él.   

En mi opinión, Imperio se estructura en base a tres momen-
tos. En el primero, que comprende el “Prefacio” y la primera parte 
“La constitución política del presente”, Negri y Hardt plantean el 
plan de la obra (y hasta se podría sostener, de la investigación en 
su totalidad) y sientan las bases de lo que consideran el nuevo or-
den social global –tanto hacia el interior de los Estados como a 
nivel mundial– como las alternativas a ese orden en la igura de la 
multitud. El segundo momento, que abarca la segunda y la tercera 
partes del libro, analiza la noción de soberanía en la actualidad y la 
producción de la vida en términos de biopolítica, muy particular-
mente, de biopoder y de sociedad global de control. Este segundo 
momento marca las transiciones de la modernidad a la posmoder-
nidad, o también, del “imperialismo” al “imperio”. Finalmente, el 
tercer momento, constituido por la cuarta parte “Decadencia y caí-
da del imperio”, trata la posibilidad de surgimiento de la multitud. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           213

La obra se completa con un “Intermezzo”, “El contra-imperio”, 
que, como una bisagra, articula los pasajes del campo de la cultura 
al de la producción considerada en términos generales, no solo ma-
terial sino también subjetiva.

La igura de la multitud aparece pues en Imperio pero a ella 
Negri y Hardt dedican especíicamente el segundo volumen de la 
investigación, en términos de autoproducción de carne viva y revo-
lucionaria, y el tercero, como la conformación de un sujeto político. 
Se puede sostener, en este sentido, que cada una de las categorías 
consideradas, caracteriza cada una de las obras que componen la 
investigación aunque es necesario subrayar que ellas convergen, 
sin embargo, en la de multitud en la medida en que, una vez rea-
lizado el trabajo de análisis y diagnóstico de la coniguración de 
nuestro presente, los ilósofos estiman que se debe trabajar sobre 
la multitud, y, particularmente, sobre su potencialidad política, 
con sus poderes de la revolución y el amor. 

Abordar estos desarrollos del Negri contemporáneo en esta 
investigación, implica tener en cuenta una serie de antecedentes, 
entre los que se destacan Michel Foucault, Gilles Deleuze, Baruch 
de Spinoza y Karl Marx, este último como ilósofo pero también 
en tanto fundador de toda una tradición de acción y lucha política  
concretas. Recuérdese que Negri tiene en su haber un pasado de 
lucha y militancia políticas de relevancia. 

No se puede dejar de llamar la atención sobre el hecho de 
que la investigación “imperio-multitud” establece, en cierto sen-
tido, un contrapunto irónico con la saga fílmica Star Wars (La 
guerra de las galaxias) de George Lucas, cuyo primer episodio 
se estrenó en 1977 y continúa hasta hoy en día, prometiendo aún 
nuevas historias. La saga cinematográica propone, entre otras di-
mensiones posibles, una interpretación de las formas políticas pa-
sadas y actuales, en particular, en lo que hace a la contraposición 



214          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

de formas de signo contrario (democráticas y totalitarias) y a su 
relación con los problemas del “bien” y el “mal”, el poder, la vio-
lencia, la conquista y, claramente, el “imperio” y la “resistencia”. 
La “saga” de obras que componen la investigación de Negri y Hardt 
replica cada uno de estos problemas, propios del campo de la ilo-
sofía y la teoría políticas, y se explaya sobre ellos. Probablemente 
las cuestiones desarrolladas en esta investigación no puedan dejar 
de referirse también a esas manifestaciones estéticas o, al revés, 
las expresiones artísticas de la saga Star Wars, no dejen de captar 
y traducir en el lenguaje que les es propio, los objetos y las preocu-
paciones que Negri y Hardt analizan desde el punto de vista de la 
ilosofía política.

Imperio

Negri y Hardt entienden por “imperio” el nuevo orden mun-
dial en tanto forma de producción de la vida, que se encuentra en 
todas partes. Frente a esta constatación, plantean la tarea inmedia-
ta de aprehender la constitución del orden en curso. A los efectos 
de dicho análisis, trabajan con dos claves: una jurídica, que a nivel 
internacional va marcando un pasaje entre dos estructuras (de la 
dimensión o ley internacional a una dimensión global) y otra refe-
rida a la sociedad civil global que comprenden como producción 
biopolítica e identiican con la sociedad global de control, marca-
da por la globalización de la producción capitalista y del mercado 
mundial. 

Por referencia a la categoría de “imperio”, Negri y Hardt ela-
boran otra categoría acerca de las alternativas a él. Así construyen 
la noción de “multitud”. Es fundamental subrayar que la multitud 
no aparece como una reacción frente a la constitución del imperio, 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           215

sino, muy por el contrario, el imperio se forma como una estrategia 
de reacción del capitalismo frente a la multitud. 

El nuevo orden del mundo al que Negri y Hardt denominan 
“imperio”, corresponde, en su visión, al mundo posmoderno y al 
poder en la posmodernidad, y el principio de funcionamiento de la 
máquina imperial, a la producción biopolítica, es decir, la produc-
ción y la reproducción del orden social contemporáneo, que eng-
loba desde la economía hasta la producción de la subjetividad. En 
este sentido los ilósofos sostienen que  

 el concepto de imperio es el marco en que debe enten-
derse la nueva omniversalidad de los sujetos y es el in 
al que conduce el nuevo paradigma de poder. Aquí se 
abre un verdadero abismo entre las diversas estruc-
turas teóricas de derecho internacional (en su forma 
contractual y/o en la forma de las Naciones Unidas) y 
la nueva realidad del derecho imperial. Ciertamente, 
se han dejado de lado todos los elementos interme-
dios del proceso, de modo tal que la legitimidad del 
orden internacional ya no puede construirse a través 
de una mediación; antes bien debe abordarse inme-
diatamente en toda su diversidad.1 

Con el in de desarrollar mejor la categoría de “imperio”, 
pueden retomarse una serie de hipótesis de trabajo e indicaciones 
de lectura que Negri y Hardt proponen en el “Prefacio” de la obra 
de título homónimo. 

1. Hardt, M. y Negri, A., Imperio, trad. de A. Bixio, Buenos Aires-Barcelona-México, 
Paidós, 2006, p. 38.



216          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

La primera es la formulación de la hipótesis fundamental 
que postulan sobre el tiempo que vivimos a partir del paradigma 
de la soberanía. Este paradigma no reiere únicamente al concepto 
que la modernidad enarbola y que sirve fuertemente de base a la 
construcción del Estado moderno. El paradigma de la soberanía 
remite básicamente a lo que Foucault entiende por “gobierno de los 
hombres”, como el punto de fuga que permite vincular una visión 
jurídico-institucional del poder con el poder que el sujeto ejerce 
sobre sí mismo a partir de determinadas técnicas de sí. Así, Negri 
y Hardt sostienen que la soberanía adoptó una forma nueva com-
puesta por una serie de organismos nacionales y supranacionales 
unidos bajo una lógica única de gobierno, que denominan impe-
rio.2 Por lo tanto, el paradigma de la soberanía en tanto imperio es, 
al mismo tiempo, el paradigma de la producción del orden, de la 
vida y de la subjetividad. 

La segunda indicación acerca del imperio reiere a que este 
concepto implica algo completamente distinto al imperialismo. El 
imperio es algo que sobrevino al imperialismo pero que no puede 
ser entendido con la misma lógica de las etapas de desarrollo del 
capitalismo. 

La tercera aclaración airma que la producción del orden so-
cial y de la vida está marcada por una categoría básica que es la 
producción biopolítica. En esta producción del orden social y de la 
vida, la economía, la política y la cultura se superponen cada vez 
más y se invierten mutuamente. 

En este contexto, Negri y Hardt inquieren cuál es el papel 
que juegan los Estados Unidos de América (cuarta aclaración) y 
responden desmitiicando la centralidad que la superpotencia 

2. Cf. Ibíd. p. 11.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           217

podría tener en esta nueva coniguración global de poder. De he-
cho, agregan, ningún Estado-nación podría jugar ese papel actual-
mente. Por el contrario, airman radicalmente que “el imperialismo 
ha terminado” y que “ninguna nación será un líder mundial como 
lo fueron las naciones europeas modernas”.3 Con lo que explicitan 
aún más su posición acerca del imperio como una entidad que está 
descentrada, que va más allá de las fronteras de los Estados-nación 
y que atraviesa esas fronteras tradicionales que, de todas formas, 
no han desaparecido por completo. 

Como quinta aclaración, los ilósofos señalan que el imperio 
no es una metáfora sino un concepto. De ahí que airmen que su 
contribución pretenda ofrecer un marco teórico general y una caja 
de herramientas conceptuales para teorizar pero también para ac-
tuar en el imperio y contra él.4 Ello exige una perspectiva teórica 
compleja que va a estar integrada por una serie de elementos. Un 
primer elemento remite a una dimensión espacial en la medida en 
que, en su opinión, el imperio no reconoce fronteras puesto que ca-
rece de ellas; por lo tanto, no tiene un locus determinado o un cen-
tro especíico, sino que está en todas partes. Un segundo elemento 
reiere a una variable temporal en la medida en que el imperio es un 
orden que suspende el curso de la historia y ija, por ello mismo, el 
estado presente de los asuntos humanos para la eternidad. Se trata 
pues de una concepción del tiempo que los autores hacen coinci-
dir con el tiempo posmoderno. Un tercer elemento está constituido 
por el biopoder en la medida en que este no es está centralizado 
en un lugar especíico, sino que funciona en todos los niveles de 
la sociedad. Y inalmente, un cuarto elemento que consiste en que 

3. Ibíd., p. 13.

4. Cf. ibíd. p. 15. 



218          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

el imperio postula siempre una paz perpetua y universal, fuera de 
la historia, a pesar de que también produce episodios sangrientos. 

Multitud

Frente a la coniguración del imperio, Negri y Hardt sostie-
nen que dentro de él, actúan fuerzas de liberación que son identii-
cadas con la igura de la multitud, y, más especíicamente, con las 
fuerzas creadoras de la multitud. De ahí que destaquen la poten-
cialidad que tiene la multitud en términos de fuerzas creadoras que 
representan, por ello mismo, el contra-imperio. 

Para analizar la relación que existe entre las categorías de 
“imperio” y “multitud”, Negri y Hardt emplean la igura del águila 
bicéfala que inmediatamente critican y descartan pero que, de to-
das formas, en su improcedencia, permite explicar la relación. El 
águila con dos cabezas enfrentadas, emblema del imperio austro-
húngaro, representaría, en principio, la coniguración del imperio 
y la multitud: una cabeza, la del imperio, como estructura jurídi-
ca y de poder constituido, que surge de la máquina de mando del 
imperio, y la otra, la de la multitud plural de subjetividades pro-
ductivas y creativas de la globalización.5 Sin embargo, los ilóso-
fos sostienen que esta imagen no es adecuada para dar cuenta de 
la relación entre imperio y multitud porque los pone en un pie de 
igualdad y no permite advertir las jerarquías y las discontinuidades 
que deinen realmente esa relación. Aquí aparece la idea de que 
el poder desterritorializador de la multitud es la fuerza producti-
va que sostiene el imperio y, al mismo tiempo, demanda y hace 

5. Cf. ibíd., p. 65.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           219

necesaria su destrucción.6 En suma, la metáfora del águila bicéfala 
no es pertinente en la medida en que no da cuenta de la asimetría 
entre multitud e imperio. Lo que sostiene la estrategia del imperio 
es, antes bien, la máquina biopolítica, máquina vacía, parasitaria y 
espectacular.

En este punto, Negri y Hardt postulan un principio ontoló-
gico fuerte, en sentido positivo: según los ilósofos, el movimiento 
creativo de la multitud impone, en la constitución del imperio, un 
nuevo sentido del ser, o, antes bien, ese nuevo sentido se presenta 
continuamente como un paradigma alternativo. Se trata de un sen-
tido que se encuentra dentro del imperio, y que, desde allí, lo im-
pulsa a su constitución pero no como una fuerza negativa que cons-
truye una positiva, sino que actúa como una fuerza absolutamente 
positiva que impulsa el poder dominante hacia una uniicación 
abstracta y vacía pero presentándose como una alternativa distinta 
a la de tal uniicación. Desde esta perspectiva, el poder constituido 
del imperio es presentado meramente como una privación del ser 
y la producción, como una suerte de indicio abstracto y vacío del 
poder constitutivo de la multitud.7 

El poder de la multitud consiste en poder hacer una historia 
frente a los diagnósticos apocalípticos del in de la historia, que se 
remodela al interior del imperio. De lo que se trata es de transfor-
mar en una condición de posibilidad de liberación, la necesidad 
que el imperio impone a la multitud. A tal in, Negri y Hardt propo-
nen dos perspectivas metodológicas: una, de crítica y deconstruc-
ción, que se traduce en la categoría de imperio, y otra, propositiva 
y ético-política, que reiere a la multitud. En este punto, presentan 

6. Cf. ibíd., p. 66.

7. Cf. ibíd., p. 67.



220          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

las iguras del topo y la serpiente con el in de contraponer la forma 
en que clásicamente la tradición marxista concibe el movimiento 
revolucionario y el modo en que ellos proponen conceptualizarlo 
en la arena actual. La igura del topo corresponde a la visión clásica 
de la revolución, la del movimiento subterráneo que, a través de 
los túneles que cava este animal, hace eclosión en un momento de-
terminado.8 Hoy, con la transición hacia el imperio, sostienen los 
ilósofos, los túneles del topo han sido reemplazados por las ondu-
laciones ininitas de la serpiente, que describe la multitud. 

Ahora bien, la multitud presenta una serie de características. 
Las dos primeras reieren a lo inconmensurable y lo virtual, es de-
cir, a lo que aparece como fuera de medida y más allá de toda medi-
da, que deinen bien la potencialidad productiva de la multitud. Lo 
inconmensurable permite pensar la política como una ontología de 
la inmanencia. En este punto, Negri y Hardt recuperan la impor-
tancia de la revolución humanista del renacimiento con su famoso 
lema “ni dios, ni amo, ni hombre”, para mentar la necesidad de 
no buscar un valor o medida trascendente que permita fundar los 
valores de nuestro mundo, sino procurarlos en el hombre mismo 
como la posibilidad de producir un fundamento a partir de una 
situación concreta. De esta suerte, el valor surgirá a partir de la 
innovación y la creación continuas de la multitud, es decir, de las 
necesidades concretas que surjan de aquello que viva la multitud. 
Por su parte, lo virtual es entendido como el nuevo lugar de la mul-
titud en el “no lugar”, como un proceso permanente de desterrito-
rialización y territorialización. Por ende, si el gobierno imperial es 
un gobierno parásito, que se crea por la multitud y necesita de ella, 

8. La igura remite a la conceptualización que hace Marx en El 18 de brumario de 
Luis Bonaparte.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           221

al mismo tiempo la multitud constituye el principio del in de este. 
En este sentido, la virtualidad conlleva la riqueza de una “ontología 
de lo posible” entendida como la posibilidad de acción que tiene la 
multitud planteada en términos de lo que Negri y Hart proponen 
denominar con el ininitivo del verbo latino posse, es decir, poder. 
En él ven la potencialidad productora de la multitud como plena 
actividad. Hacia el inal del último capítulo de Imperio, aparece la 
igura del militante como aquella que puede plantear la resistencia 
al imperio a partir de un proyecto productor de amor. La igura del 
militante es identiicada con San Francisco de Asís y liga el análisis 
que Negri y Hardt ofrecen en Imperio con los desarrollos que com-
pletan la investigación en Commonwealth, donde el acento está 
puesto en la potencialidad de la revolución y el amor, la alegría y 
la risa de la multitud como proyecto de institución de la felicidad.

Pero el análisis de la multitud que se inicia en Imperio y se 

continúa en Multitud y en Commonwealth, reconoce un núcleo 
fuerte en la segunda obra, en particular, en su segunda parte, don-
de Negri y Hardt indican que con el término “multitud” designan 
“un sujeto social activo, que actúa partiendo de lo común, de lo 
compartido por esas singularidades”.9 Así, prosiguen, “la mul-
titud es un sujeto social internamente diferente y múltiple, cuya 
constitución y acción no se fundan en la identidad ni en la uni-
dad (ni mucho menos en la indiferenciación), sino en lo que hay en 
común”.10 La multitud es presentada pues como un sujeto político, 
activo, que actúa a partir de lo que es común. De ahí que la nota 
central que deine la multitud es lo común. Pero lo común no borra 

9. Hardt, M. y Negri, A., Multitud. Guerra y democracia en la era del Imperio, trad. 
de J. A. Bravo, Barcelona, Debate, 2004, p. 128.

10. Idem.



222          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

la singularidad puesto que, aun siendo sujeto colectivo, la multitud 
permite, al mismo tiempo, la diversidad dentro de sí. 

 Negri y Hardt sostienen que la segunda nota que deine 
la multitud es el autogobierno: “La multitud, aunque siga siendo 
múltiple e internamente diferente, es capaz de actuar en común y, 
por lo tanto, de regirse a sí misma. En vez de un cuerpo político, en 
donde uno manda y otros obedecen, la multitud es carne viva que 
se gobierna a sí misma”.11 En consecuencia, el desafío de la multi-
tud es el de la democracia. La vía de la democracia es justamente 
aquella que posibilita la salida del imperio. Pero se trata de una 
forma política distinta a la que conocemos bajo su modalidad bur-
guesa en la medida en que la democracia que postulan los ilósofos 
está deinida por lo común en términos del uso común de aquello 
que se produce material e inmaterialmente. La inalidad principal 
de Multitud consiste, tal como lo señalan en el último capítulo, en 
repensar el concepto de democracia a la luz de los nuevos desafíos 
y posibilidades que presenta nuestro mundo, como la posibilidad 
de una democracia a escala global. Sin embargo, con ello no pre-
tenden postular un programa concreto de acción, sino tratar de 
desarrollar las bases conceptuales sobre las que podría erigirse un 
nuevo proyecto de democracia.12 

Esta segunda nota de la multitud implica un componente 
particular y potente que la constituye como tal: el de la carne y 
su monstruosidad. De esta manera, la multitud ya no es concebi-
da como un cuerpo político con cabeza de mando y miembros que 
obedecen, metáfora cara a toda la tradición de la ilosofía políti-
ca occidental, en particular, desde la fundación del pensamiento 

11. Idem.

12. Cf. ibíd., p. 373.



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           223

político moderno (recuérdese la representación del grabado del 
frontispicio de la primera edición del Leviatán o el De corpore, 

en el producción hobbesiana, referencia esta última no casual a lo 
largo de toda la investigación de Negri y Hardt), sino a partir de la 
monstruosidad de la carne. El cuerpo de la multitud no es el cuer-
po ijo de un sujeto individual y colectivo, tal como se lo pensó de 
Hobbes a Marx, sino el cuerpo multiforme e inasible de la multi-
tud, es decir, su carne y no las individualidades que la componen. 
Más aún, es la monstruosidad de la carne, la de los monstruos que 
componen la nueva familia de la multitud. Así, a la igura del cuer-
po del rey o del Estado moderno, Negri y Hardt oponen la de la 
carne viva de la multitud. En esta referencia a la carne, los ilósofos 
evocan ciertos desarrollos de Maurice Merleau-Ponty en Lo visible 
y lo invisible (1959/1964). Pero no se trata solo de la carne múltiple 
y multiforme que conserva la singularidad, sino además y particu-
larmente, de lo monstruoso que implica. Resumiendo su análisis 
de composición de la multitud, airman: 

 Al contemplar nuestra sociedad posmoderna, que no 
alberga ninguna nostalgia por los cuerpos sociales 
modernos disueltos ni por el pueblo ya desaparecido, 
veremos que lo que experimentamos es una especie 
de carne social, una carne que no es un cuerpo, pero 
es sustancia común y viva. Nos falta aprender qué es 
capaz de hacer esa carne. En un registro más ilosó-
ico, Maurice Merleau-Ponty ha escrito: «La carne 
no es materia, no es mente, no es sustancia. Para de-
signarla tendríamos que utilizar la antigua noción de 
“elemento”, en el sentido en que se solía nombrar el 
agua, el aire, la tierra y el fuego». La carne de la multi-
tud es puro potencial, poder vital informe; constituye 
un elemento del ser social que aspira a la plenitud de 



224          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

la vida. Desde esa perspectiva ontológica, la carne de 
la multitud es una potencia elemental que expande in-
cesantemente el ser social, produciendo en exceso de 
cualquier medida tradicional político-económica del 
valor. […] Desde la perspectiva del orden y el control 
políticos, entonces, la carne elemental de la multitud 
es terriblemente evasiva ya que nunca puede ser com-
pletamente atrapada en la jerarquía orgánica de un 
cuerpo político. Es obvio que esa carne social viva e 
informe puede parecer monstruosa.13

Negri y Hardt sostienen que una de las iguras que expresan 
el carácter monstruoso, excesivo e ingobernable de la carne de la 
multitud es el vampiro. Esta igura permite pensar la monstruosi-
dad de la carne como aquello que extrae su vitalismo de la sangre 
misma y escapa a la norma y al examen, que constituyen la base de 
la sociedad moderna.14 En este sentido, la igura de lo monstruoso 
aparece como en negativo, para conirmar la igura de lo normal. 
Negri y Hardt sostienen que lo monstruoso debe ser recuperado 
con el propósito de romper con la lógica de la dominación del im-
perio. En efecto, recuperar lo monstruoso, que mantiene la singu-
laridad y nos permite hacer un uso de lo común en la carne de la 
multitud, quiebra la dicotomía público-privado y recupera la lógica 

13. Ibíd., p. 227/228.

14. La igura del monstruo surge en el siglo XVII y se expande en el XVIII, como 
invención de la modernidad, a través del gabinete de las monstruosidades donde 
se acumulan desde fetos mal formados hasta rarezas de la naturaleza.   



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           225

de la producción de lo común que es propia de la multitud, forman-
do nuevas redes alternativas de afecto y de organización social.15

En deinitiva, aquello que caracteriza la carne del cuerpo 
multiforme de la multitud es la producción de lo común a partir de 
una situación de necesidad concreta. En esta producción de lo co-
mún, Negri y Hardt ponen el acento en la performatividad común 
de la carne social “queer”.

Los ilósofos desarrollan las ideas que acabo de analizar, 
particularmente en el segundo volumen de la investigación “impe-
rio-multitud”, donde, luego de examinar el actual estado endémico 
de guerra y de conlicto mundiales (primera parte), profundizan 
los ejes centrales de la multitud y la democracia (segunda y tercera 
partes) que constituyen el objetivo central de la obra.

Commonwealth

El tercer volumen de la investigación “imperio-multitud” 
aparece como el punto de llegada que la completa puesto que en él, 
Negri y Hardt desarrollan el proyecto político de la multitud, o, tal 
como ellos mismos lo expresan, su “devenir príncipe”, es decir, de 
qué manera la multitud se transforma en un verdadero sujeto polí-
tico mediante el autogobierno y formas duraderas de organización 
social democrática. Este proyecto político se basa en un proyecto 
ético y descansa en la inmanencia de la toma de decisiones dentro 
de la multitud que solo es imaginable y posible si se comparte y 

15. En este punto, Negri y Hardt señalan que la monstruosidad de la versión 
contemporánea de los “vampiros” “sirve para que reconozcamos que todos somos 
monstruos: universitarios caídos en la marginalidad, desviados sexuales, tipos 
raros, supervivientes de familias patológicas, etc.”, Hardt, M. y Negri, A., Multitud, 
op. cit., p. 229. 



226          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

participa en lo común entendido como la riqueza común del mun-
do material y los resultados de la producción social necesarios para 
la interacción social y la producción ulterior.

Es interesante subrayar que el subtítulo de la obra traducida 
al castellano (que no igura en el original) da cuenta del propósito 
que persiguen los ilósofos en ella: El proyecto de una revolución 
del común. De lo que se trata justamente es de desarrollar la insti-
tución revolucionaria que la multitud puede poner en marcha den-
tro del imperio y contra él. Asimismo, vale la pena destacar el valor 
del empleo del término “commonwealth” en el marco de la ilosofía 
y la teoría políticas, que traduce claramente el objetivo de la obra. 
Tal como lo advierte Raúl Sánchez Cedillo, traductor del libro al 
castellano, la palabra, que data del siglo XV, es una traducción del 
concepto latino res publica. Remite a la idea de riqueza (wealth) 

pero en términos de bien común y fue utilizada muy particular-
mente por pensadores de la tradición política en lengua inglesa de 
la primera modernidad, como Hobbes, Locke y Harrington, para 
hacer referencia a una comunidad política gobernada en beneicio 
del bien común y no de unos pocos, al tiempo que para referir al 
Estado moderno teniendo en mente estas ideas. Puesto que se trata 
de un concepto propio de esa tradición, “difícilmente traducible sin 
perder elementos en el camino”,16 el traductor optó por mantener 
el vocablo original. Sobre el alcance de la “riqueza común” en tér-
minos de “bien común” que supone un gobierno propio en la igura 
del Estado en esa primera etapa de la modernidad, recuérdese el 
brillante análisis que Hannah Arendt ofrece en La condición hu-
mana al señalar que se trata de una contradicción de las esferas 

16. Sánchez Cedillo, R., nota de la p. 15 en Hardt, M. y Negri A., Commonwealth. 
El proyecto de una revolución del común, trad. R. Sánchez Cedillo, Madrid, Akal, 
2011.    



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           227

de lo público y lo privado por la cual la esfera pública se convierte 
en una función de la privada y esta se presenta como el único inte-
rés común. La riqueza común (common wealth), sostiene Arendt, 

nunca pudo llegar a ser común en el sentido que hablamos de un 
mundo común, sino que quedó, o más bien se procuró que queda-
ra, estrictamente privada; solo fue común el gobierno nombrado 
para proteger entre sí a los propietarios privados (bajo la igura 
del Estado o Commonwealth) en su competitiva lucha por más 
riqueza.17                  

Sin embargo, Negri y Hardt sostienen que con el título 
Commonwealth, pretenden indicar una vuelta a algunos de los te-
mas de los tratados clásicos del gobierno, explorando la estructu-
ra institucional y la constitución política de la sociedad al tiempo 
que haciendo hincapié (una vez reconocida la relación entre los 
dos términos que componen el concepto tal como lo utilizan) en 
la necesidad de instituir y gestionar un mundo de riqueza común, 
concentrándose y expandiendo las capacidades de producción co-
lectiva y autogobierno.  

Commonwealth contiene dos grandes bloques divididos por 
un “Intermezzo”. El primero constituye una exploración ilosóica 
e histórica que se centra sucesivamente en la república, la moder-
nidad y el capital como los tres marcos que obstruyen y corrompen 
el desarrollo de lo común, donde, de todas formas, los autores des-
cubren alternativas que emergen de la multitud de los pobres y de 
los circuitos de la altermodernidad. El segundo bloque presenta un 
análisis político y económico de lo común contemporáneo, en el 
que exploran las estructuras globales de gobernanza del imperio y 

17. Cf. Arendt, H., The Human Contition, Chicago & London, The University of 
Chicago Press, p. 69. 



228          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

los aparatos de poder del mando capitalista para evaluar el estado y 
el potencial de la multitud, donde el acento aparece en las posibili-
dades de la revolución y los procesos institucionales que requeriría. 
El libro se completa con una serie de excursos o escolios al inal 
de cada sección, de corte más ilosóico, que pueden leerse, jun-
to con el “Intermezzo” (que juega, nuevamente, como una suerte 
de bisagra entre ambos ejes), como una investigación en paralelo 
que replica, refuerza y desarrolla en profundidad los temas básicos 
de la interpretación ilosóica que los autores postulan en el tercer 
volumen. 

El proyecto ético-político del commonwealth se sostiene 

en la constatación que hacen Negri y Hardt del núcleo duro de la 
producción biopolítica como producción de la subjetividad.18 A los 

ines de instituir la producción ética de la multitud que se hace a 
sí misma componiendo en lo común las subjetividades singulares 

18. Es importante tener presente que Negri y Hardt especiican una distinción entre 
la noción de biopolítica (o producción biopolítica) y la de biopoder, que les permite 
adscribir un signiicado positivo a la primera, que desembocará en lo que ha sido 
denominado, en el debate en torno de este concepto, como “biopolítica positiva” 
para mentar la posibilidad de resistencia al biopoder. Si bien la ambivalencia en el 
empleo del término biopolítica recorre toda la investigación, la especiicidad como 
productividad de la multitud en términos de resistencia al biopoder y producción 
de democracia, se hace más clara a partir del segundo volumen. De hecho, en el 
apartado Del biopoder a la producción biopolítica, que cierra la primera parte de 
esta obra, los ilósofos explican que tanto el biopoder como la producción biopolítica 
“afectan a toda la vida social, de ahí el común preijo ‘bio’, pero lo hacen de manera 
muy diferente. El biopoder está situado por encima de la sociedad, trascendente, 
a título de autoridad soberana que impone su orden. En cambio, la producción 
biopolítica es inmanente a la sociedad y crea relaciones y formas sociales a través 
de las formas colaborativas de trabajo. La producción biopolítica dará contenido a 
nuestra investigación de la democracia, que hasta aquí se ha mantenido coninada 
al dominio formal. Igualmente aclarará sobre qué base social es posible hoy iniciar 
un proyecto de la multitud.”, Hardt, M. y Negri, A., Multitud, op. cit., p. 124. 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           229

que resultan de este proceso, proponen la reutilización de viejos 
conceptos políticos, como la pobreza y el amor. El primero permite 
investigar bajo una nueva mirada en qué medida cambió la com-
posición de clase y apuntar a la amplia gama de actividades pro-
ductivas de las personas dentro y fuera de las relaciones salariales, 
así como descubrir modos de traducir a potencia la productividad 
y la posibilidad de los pobres en lugar de concebirlos desde la ex-
clusión. El segundo concepto proporciona otro camino de investi-
gación de la potencia y la productividad de lo común como medio 
para obtener la riqueza, realizando así el deseo y teniendo como 
horizonte un proceso de liberación. Es fundamental poner el énfa-
sis, advierten los ilósofos, en el elemento de la fuerza que anima 
tanto la pobreza como el amor toda vez que ambos podrían apare-
cer como demasiado débiles para derrocar los poderes dominantes 
actuales y desarrollar un proyecto de lo común, que desemboca en 
la institución de la felicidad. 

Epílogo

La investigación “imperio-multitud” constituye una contri-
bución de valor a las posibilidades de la subjetividad en la arena 
política contemporánea, que toma como punto de partida la poten-
cialidad de la noción de biopolítica foucaulteana así como la rede-
inición de categorías de la tradición marxista, sobre todo, a la luz 
de la relectura de las ilosofías de Spinoza y Deleuze. Negri y Hardt 
realizan un pormenorizado análisis de diagnóstico de la conigura-
ción de nuestro mundo y de la vida en él, en términos de la dupla 
imperio-multitud, reservando el primer concepto para dar cuenta 
de aquello que se opone al fenómeno vivo y potente de la carne 
revolucionaria de la multitud y pretende dominarla. El trabajo que 
proponen no se detiene sin embargo allí, puesto que apuestan a la 



230          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

multitud y a sus poderes de producción y creación de lo común, en-
tendidos como autogobierno y democracia, proceso que denomi-
nan commonwealth, como proyecto político de toma de posición 
y de acción en el mundo actual. Resta observar en qué medida las 
líneas propositivas de la investigación encarnarán en formas polí-
ticas concretas o de qué modo “la chispa que encienda la pradera” 
que los ilósofos proponen, pueda ser puesta en práctica de manera 
generalizada sobre el trasfondo del diagnóstico del estado actual 
del capitalismo y del tiempo y las subjetividades posmodernas.

Bibliografía

Hardt, Michael y Negri, Antonio (2000), Imperio, trad. de A. Bixio, 
Buenos Aires-Barcelona-México, Paidós, 2006.

— Multitud. Guerra y democracia en la era del Imperio, trad. 

de J. A. Bravo, Barcelona, Debate, 2004.
— (2009), Commonwealth. El proyecto de una revolución del 

común, trad. de R. Sánchez Cedillo, Madrid, Akal, 2011.  



Sobre los autores 

Paula fleisner es profesora y Doctora en Filosofía por 
la UBA y docente de Estética en el Departamento 
de Filosofía de la misma universidad. Investigadora 
Adjunta del CONICET. Es autora del libro La vida que 
viene. La relación entre estética y ilosofía política 
en el pensamiento de Giorgio Agamben (EUDEBA, 
2015). Investiga sobre ilosofía del arte postnietzs-
cheana contemporánea.   

natalia taccetta es Doctora en Ciencias Sociales por la 
UBA y Doctora en Filosofía por la Universidad de 
París 8, Magíster en Sociología de la Cultura y Análisis 
Cultural por el Instituto de Altos Estudios Sociales 
(IDAES) de la UNSAM y Profesora y Licenciada en 
Filosofía por la UBA. Es docente de Filosofía en la 
UBA y de Artes Audiovisuales en la Universidad 
Nacional de las Artes (UNA). Trabaja especialmente 
temas de ilosofía de la historia y estética.

oMar Darío heffes es Doctor en Filosofía del Derecho por 
la UBA, docente de Filosofía de la Facultad de Ciencias 
Sociales e investigador del Instituto Ambrosio Lucas 
Gioja de la Facultad de Derecho, UBA. Es Profesor de 
Derecho Penal e Investigador en la UNLa. Ha publica-
do diversos artículos en las áreas de su especialidad.

toMas borovinsky es Doctor en Ciencias Sociales por la 
UBA. Becario posdoctoral del CONICET. Investigador 



232          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

y docente universitario. Publicó, en co-autoría, las 
compilaciones Posteridades del hegelianismo (Teseo, 
2011), Distancias políticas. Soberanía, Estado, go-
bierno (Miño y Dávila, 2014) y Estética, política, dia-
léctica (Prometeo, 2015).

Graciela Pozzi es Doctora en Ciencias Sociales por la UBA 
y profesora regular en la misma universidad. Su te-
sis aborda la problemática del campo de exterminio 
como el espacio en que vida y política se implican y 
producen nuevas subjetividades, desde las perspecti-
vas teóricas, en la ilosofía contemporánea, de Giorgio 
Agamben, Michel Foucault y Roberto Esposito.

María alejanDra PaGotto es Licenciada y Profesora en 
Sociología por la UBA. Se desempeña como profesora 
de Filosofía y de Sociología en la Facultad de Ciencias 
Sociales y del Ciclo Básico Común de la UBA. Ha par-
ticipado en diversos proyectos de investigación con 
sede en el IIGG de la UBA. Se encuentra inalizando 
una tesis doctoral sobre la vida en situación de calle en 
la Ciudad Autónoma de Buenos Aires en la Facultad 
de Ciencias Sociales de la UBA. 

julián raúl viDela es Profesor y Licenciado en Filosofía 
por la Universidad Nacional de San Juan (UNSJ). 
Se desempeña como profesor adjunto en la cáte-
dra Epistemología de la Salud de la Tecnicatura y 
Licenciatura en Enfermería de la Facultad de Ciencias 
Exactas, Físicas y Naturales, jefe de trabajos prácti-
cos en la cátedra de Filosofía Contemporánea y en 
el Instituto de Filosofía, sede de su Beca doctoral de 
CONICET, de la Facultad de Filosofía, Humanidades 
y Artes, de la UNSJ. Su doctorado, realizado en la 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           233

UNSAM, investiga la relación entre inmanencia y co-
munidad en el pensamiento de Roberto Esposito.

aDrián Melo es Doctor en Ciencias Sociales, Magíster en 
Comunicación y Cultura y Licenciado en Sociología 
por la UBA. Se desempeña como investigador y pro-
fesor en las áreas de historia, sociología y ilosofía en 
esa institución. Ha escrito artículos para diversos li-
bros y medios académicos, culturales y masivos, tales 
como el Suplemento Soy (Página/12), y es autor de 
los libros Antología del culo. Textos de placer anal y 
orgullo pasivo (Aurelia Rivera, 2015), Historia de la 
literatura gay en Argentina (Ediciones Lea, 2012), El 
amor de los muchachos: homosexualidad y literatu-
ra (Ediciones Lea, 2005) y coautor junto con M. Rafin 
de Obsesiones y fantasmas de la Argentina: El anti-
semitismo, Evita, los desaparecidos y Malvinas en la 
icción literaria (Editores del Puerto, 2005). Es asi-
mismo compilador de Otras historias de amor. Gays, 
lesbianas y travestis en el cine argentino (Ediciones 
Lea, 2008), Antología de lecturas ilosóicas I y II (AZ 
Editora, 2001) y coautor de los libros para la enseñan-
za media y polimodal Filosofía (Tinta Fresca, 2006) 
y Derechos Humanos y Ciudadanía (Tinta Fresca, 
2006), ganadores del concurso Textos escolares para 
todos, organizado por la Dirección General de Cultura 
y Educación del Gobierno de la Provincia de Buenos 
Aires (Argentina). 

raMiro riera es doctorando en Derecho en la UBA, 
Magíster en Derechos Humanos por la Universidad 
Nacional de La Plata (UNLP), Licenciado en Filosofía, 
Abogado y Profesor en Ciencias Jurídicas de la UBA. 
Es profesor adjunto regular de Derechos Humanos en 



234          M A R C E L O  R A F F I N  Y  O T R O S

la UBA y profesor en las Universidades de Lomas de 
Zamora (UNLZ) y del Salvador (USal). Ha integrado e 
integra diversos equipos de investigación en la UBA.

 Abogado, Profesor en ciencias jurídicas y Licenciado 
en ilosofía (UBA). Magíster en derechos humanos 
(UNLP). Doctorando en derecho (UBA). Docente en la 
Universidad de Buenos Aires, la Universidad Nacional 
de Lomas de Zamora, la Universidad del Salvador y la 
Universidad de la Defensa. Miembro del proyecto de 
investigación UBACyT 20020110100110 “La noción 
de política en el pensamiento de Giorgio Agamben, 
Roberto Esposito y Antonio Negri”, Programación 
Cientíica 2012-2015.

anDrea faGioli es licenciado en Filosofía por la Università 
di Perugia (Italia) y es magister en Periodismo por la 
Università di Sassari (Italia). Actualmente es alumno 
del doctorado en Filosofía de la Universidad nacional 
de San Martín (UNSAM), en co-tutela con Paris 8, 
donde desarrolla un proyecto de investigación titula-
do “Clase y multitud: la subjetividad política desde la 
perspectiva del marxismo postobrerista”.

Marcelo raffin es investigador en Filosofía del CONICET 
con sede en el Instituto de Investigaciones Gino 
Germani (IIGG) y profesor titular de Filosofía en la 
Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de 
Buenos Aires (UBA). Doctor y magíster en Filosofía 
por la Universidad de París 8. Se ha desempeñado, 
asimismo, como profesor e investigador invitado en 
universidades de varios países. Ha publicado libros 
(entre otros, Estética y política en la ilosofía de 
Giorgio Agamben –editor, 2015–, Problemas y de-
bates de la tradición y la actualidad de la ilosofía 



LA NOCIÓN DE POLÍTICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI           235

política –editor junto a B. Podestá –2012–, La expe-
riencia del horror. Subjetividad y derechos humanos 
en las dictaduras y posdictaduras del Cono Sur de 
América –2006– y Obsesiones y fantasmas de la 
Argentina. El antisemitismo, Evita, los desapareci-
dos y Malvinas en la icción literaria –en coautoría 
con Adrián Melo –2005–)–, textos para educación 
media y diversos artículos y capítulos de libros en 
sus áreas de especialidad. Sus últimas investigacio-
nes se ocupan del tratamiento de la vida a partir de 
las prácticas constitutivas del paradigma sociopolíti-
co moderno, en particular, siguiendo los desarrollos 
propuestos por Michel Foucault, Giorgio Agamben y 
Hannah Arendt. Es director de la revista El Banquete 
de los dioses. Revista de Filosofía y Teoría Política 
contemporáneas del IIGG de la UBA.




