MARCELO RAFFIN

| BOROVINSKY | FAGIOLI | FLEISNER | HEFFES | MELD |
| PAGOTTO | POZZI | RAFFIN | RIERA | TACCETTA | VIDELA |

LA NOCION DE POLITICA

EN EL PENSAMIENTO DE

AGAMBEN,
ESPOSITO Y NEGRI

El conjunto de trabajos reunidos en este libro pretende interpelar la nocién
de “politica” en las obras de Giorgio Agamben, Roberto Esposito y Antonio
Negri, a partir de las variables clasicas de la “accién” y el “sujeto” politicos.
Aun cuando estos pensadores recusan los conceptos clasicos y modernos de la
politica (como los de accién y sujeto), tienen que medirse contantemente —asi
como sucede con otras derivas de las discusiones de la filosofia contempora-
nea— con aquellas categorias que cuestionan, inclusive cuando pretenden su
liquidacion, su desmantelamiento, su reemplazo o su rehabilitacién. Formu-
lar una pregunta que apunte a las virtualidades de la nocién de “politica” que

Sigue en contratapa.

*

aurelia libros « ensayo / serie
rivera






MARCELO RAFFIN

DDDDDD

| BOROVINSKY | FAGIOLI | FLEISNER | HEFFES | MELO |
| PAGOTTO | POZZI | RAFFIN | RIERA | TACCETTA | VIDELA |

LA NOCION DE POLITICA

EN EL PENSAMIENTO DE

AGAMBEN,
ESPOSITO Y NEGRI

*

aurelia libros
rivera

facebook .com/aurelialibros



Raffin, Marcelo
La nocion de politica en el pensamiento de Agamben,
Esposito y Negri / Marcelo Raffin ; editado por Marcelo Raffin.
- 1a ed. - Ciudad Auténoma de Buenos Aires : Aurelia Rivera,
2015.
236 p.; 20 x 14 cm.

ISBN 978-987-1294-65-7

1. Ensayo Filosofico. I. Raffin, Marcelo, ed. Il. Titulo.
CDD 190

Publicacion con referato del Comité editorial integrado por la Dra. Cristina Lopez
(Centro de Estudios Filoséficos de la Escuela de Humanidades de la Universidad
Nacional de San Martin, Argentina), la Dra. Beatriz Podesta (Instituto de Filosofia
de la Facultad de Filosofia, Humanidades y Artes de la Universidad Nacional de
San Juan, Argentina) y el Dr. Luca Paltrinieri (LabTop - CRESPPA/Universidad de
Paris 8 - CNRS y College International de Philosophie, Francia)

1° edicién / diciembre de 2015
Hecho en Argentina, Ciudad de Buenos Aires.

© Marcelo Raffin (raffinmarcelo@yahoo.com)
*aurelia rivera libros 2015

Desarrollo editorial: Alessandrini & Salzman facebook.com/aurelialibros
ISBN: 978-987-1294-65-7

Hecho el depésito que indica la ley 11.723
Todos los derechos reservados.



Contenido

PIOIOGO ....cvcvcvevevcteteretet ettt ettt b bbb bt s b s bt r b ererenas 7
Marcelo Raffin

VARIACIONES EN TORNO DE LA POLITICA EN GIORGIO AGAMBEN.............. 17

01. Artey politica de los cuerpos: entre el uso, la clandestinidad y
los placeres. Anotaciones sobre la lectura agambeniana del
MO FOUCAULIL........ceieieieieieceicceeceeeee e 19
Paula Fleisner

02. Laimagen-dispositivo en lo politico agambeniano................c.cc........ 43
Natalia Taccetta

03. Campos: cercanias y distancias entre Agamben y Foucault............... 61
Omar Dario Heffes

04. Estado, violencia, crisis: Giorgio Agamben y la escena

CONTEMPOTANEA ......vveeiteree ettt et b s 79
Tomas Borovinsky

VARIACIONES EN TORNO DE LA POLITICA EN ROBERTO ESPOSITO............ 95

05.

06.

07.

Comunidad y violencia. El pliegue tanatopolitico de la immunitas*.... 97
Graciela Pozzi

Politica de la vida en Gilles Deleuze y Roberto Esposito................... 113
Maria Alejandra Pagotto
La voz “politica” en Roberto ESPOSIto...........c.ccceeeierererieeciiicrieena, 135

Julian Radl Videla



VARIACIONES EN TORNO DE LA POLITICA EN ANTONIO NEGRI

08.

09.

10.

1.

Sobre los autores

Multitud, carne y politica en Antonio Negri: digresiones en

€l CcampO [ILErario........cccevveveveere e

Adrian Melo

La nocién de derecho en la saga Imperio............c.ccccevvevvuennee.

Ramiro Riera
Un operaista en Paris: la produccion de subjetividad en el

trabajo de Antonio Negri.........cceveveiiieiecece e

Andrea Fagioli
Las categorias de “imperio”, “multitud” y “Commonwealth”

en la filosofia politica de Antonio Negri ..........ccccevvvvevevevreevennne.

Marcelo Raffin



Prélogo

En los tltimos afios, se ha abierto un eje fundamental en el
debate filosofico-politico contemporaneo entre pensadores de len-
gua italiana. Inscriptos en las sendas abiertas por el pensamiento
posnietzscheano, estos filosofos han desarrollado diversos aspec-
tos y tematicas que —aun pecando de un exceso de reduccionismo—
refieren a las potencialidades que la nocion de vida, tal como es in-
augurada por la filosofia del siglo XIX y en particular por Friedrich
Nietzsche, puede asumir, sea en la linea de la definicion de lo “hu-
mano”, en la de las posibilidades de la accion, en la del pensamien-
to sobre la temporalidad y la historia o en las virtualidades del arte
y la politica. La relacién con la nocién de vida nietzscheana no es,
sin embargo, siempre directa, sino que aparece frecuentemente
mediada por la recepcion y el tratamiento que el pensamiento del
fil6sofo alemén recibid en Francia, en especial, a partir de los desa-
rrollos que sus epigonos fueron desplegando, grosso modo, desde
los afios 1960. Encontramos alli, una valiosa cantera del pensa-
miento contemporaneo que ha tenido multiples derivas y en la que
se puede reconocer como artifices primordiales, a Michel Foucault
y a Gilles Deleuze. En este contexto, es sobre todo Foucault quien
sostiene un acontecimiento decisivo que ha marcado el mundo
moderno: el bio-poder (bio-pouvoir) o poder sobre la vida.! Este
biopoder, que rapidamente es denominado biopolitica (més alla de
las especificidades que ambos términos tienen en un comienzo y

1. Cf. Foucault, M., La volonté de savoir, Paris, Gallimard, 1994. Traduccién propia.



8 MARCELO RAFFIN Y OTROS

en la obra en que son presentados), es definido por Foucault como
“aquello que hace entrar la vida en el ambito de los calculos expli-
citos y hace del poder-saber un agente de transformacién de la vida
humana”.? Como colofén de este descubrimiento, Foucault afirma
que el hombre moderno es un animal en cuya politica esta en cues-
tion su vida de ser viviente. Esta imbricacion entre la vida y el po-
der, sefialada por Foucault e inscripta en la senda posnietzscheana,
tendra fuertes repercusiones en los debates contemporaneos en el
campo de la filosofia, entre cuyas lineas principales podemos dis-
tinguir, ademas de la cuestion de la biopolitica considerada en si
misma, las de la comunidad y la animalidad. Estas dltimas cuestio-
nes remiten, asimismo, a otros antecedentes en la filosofia francesa
del siglo XX (como es el caso, entre otros, de Georges Bataille) y a
la recepcidn e influencia del pensamiento de Martin Heidegger en
ese espacio-tiempo.

Es en el contexto descripto, que desde hace aproximada-
mente poco méas de dos décadas, algunos filosofos italianos han de-
sarrollado sus investigaciones, abrevando en alguna de las lineas
mencionadas (o en todas ellas), sea por la intermediacién francesa
sea por exégesis directa de las ideas y fuentes nietzscheanas y hei-
deggerianas. A ello se suma, al mismo tiempo, una fuerte impron-
ta de cufio marxista (presente, por lo demas, también en Francia,
en Europa y en todo el mundo), que marca a fuego la experiencia
politico-social de los afios 1960 y 1970 en el contexto de la Guerra
Fria y de los procesos concomitantes de la descolonizacién y la li-
beracion nacional, asi como el debate con las tradiciones del hege-
lianismo y el marxismo académico, que deja sus profundas huellas
en los filosofos italianos a los que referimos.

2. Ibid., p. 188.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 9

En ese contexto, hemos decidido, entre las multiples aristas
que reviste, formular una interpelacion a la categoria de “politica”
pero focalizdndola en las contribuciones de aquellos que, en nues-
tra opinién, aparecen como los representantes méas relevantes de
dicho debate en el campo de la filosofia politica: Giorgio Agamben,
Roberto Esposito y Antonio Negri. Formular una pregunta que
apunte a las virtualidades de la noci6n de “politica” que se des-
prende de su produccion, resulta especialmente pertinente en la
medida en que, por una parte, implica concepciones novedosas que
cuestionan el modo en que tradicionalmente se ha pensado la poli-
tica en la modernidad y, por otra, se trata de desarrollar un objeto
que no ha sido suficientemente analizado hasta el momento. De
manera general, se puede sostener que la nocién de politica que es-
tos fil6sofos proponen, rompe de un modo comtn —més alla de las
especificidades y diferencias entre ellos—, con la idea de la politica
como aquello que es el resultado de la accidon teleologica y volunta-
ria de los hombres. Se trata, antes bien, en un sentido fuerte pero
no Unico, de una pura “medialidad” en el contexto de situaciones
determinadas, que pretende tanto adaptarse a las transmutaciones
de lo que atin podria denominarse el espacio publico, como apun-
tar a la posibilidad de desactivacion de los mecanismos que han
desembocado en la configuracion de lo “humano” bajo el capitalis-
mo, el capitalismo tardio o la posmodernidad y, eventualmente, en
la raiz de todo proceso civilizatorio.

Por lo tanto, el conjunto de trabajos reunidos en este libro
pretende interpelar la nocion de “politica” en las obras de Agamben,
Esposito y Negri, a partir de las variables clasicas de la “accién”
y el “sujeto” politicos. Aun cuando estos pensadores recusan los
conceptos clasicos y modernos de la politica (como los de acciéon y
sujeto), tienen que medirse contantemente —asi como sucede con
otras derivas de las discusiones de la filosofia contemporanea— con



10 MARCELO RAFFIN Y OTROS

aquellas categorias que cuestionan, inclusive cuando pretenden su
liquidacién, su desmantelamiento, su reemplazo o su rehabilita-
cion. De manera que, y pese que a las categorias mencionadas de
accion y sujeto puedan aparecer de manera contradictoria con las
propuesta de los fil6sofos sefialados, constituyen herramientas in-
dispensables, de todas formas, para poder interrogar las recusacio-
nes efectuadas.

A tal fin, los estudios que aqui presentamos, se abocan a un
anélisis de la nocion de “politica” en las obras de los fil6sofos es-
cogidos, en base a un trabajo exegético-hermenéutico, asi como,
siguiendo una perspectiva genealogico-arqueologica, a un examen
de sus antecedentes, en especial, en el debate en torno de la vida
y de la comunidad en Francia, y de algunas derivas, en particular,
en otros pensadores contemporaneos de lengua italiana y france-
sa. Estos estudios resaltan los aspectos de similitud y diferencia
que signan los pensamientos elegidos y que delinean su identidad:
la necesidad de repensar la configuracién de la vida bajo distin-
tas formas; el fuerte cuestionamiento a la idea de propiedad y la
apuesta a contrario sensu por el uso; el acento en la multitud como
actor socio-politico; la revision de la categoria de agencia; la fasci-
nacion por la figura de los franciscanos menores y, en particular, de
Francisco de Asis; el convulsionado telon de fondo del mundo de
los afios 1960 y 1970 y, en especial, de la escena politica italiana de
esos anos, donde cada uno ha tenido una participacion diferente,
pero cierta; la reconversion de algunos en funcionarios publicos;
y las ideas de una politica estetizante (o una estética-politica) y de
una estética de la existencia.

Asimismo, cabe destacar que este libro se presenta como
una instancia de difusion parcial de los resultados de investigacién
del Proyecto UBACyT 20020110100110 La nocién de politica en
el pensamiento de Giorgio Agamben, Roberto Esposito y Antonio



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 11

Negri, Programacion Cientifica 2012-2015, radicado en el Instituto
de Investigaciones Gino Germani (4rea de Epistemologia y estu-
dios filosoficos de la accion) de la Facultad de Ciencias Sociales de
la Universidad de Buenos Aires (Resolucion CS 4895/12), del que
la mayoria de los autores ha formado parte y que he dirigido.

Hemos elegido el término “variaciones” para referirnos a los
analisis sobre la nocion de politica en los filosofos elegidos, evocan-
do la idea de “variacion” en el campo musical como una suerte de
vuelta sobre, tematizacion y glosa al tiempo que, en nuestro caso,
analisis y critica, de un tema (problema), tal como se presenta, en-
tre otros, en la obra que concibi6 Johann Sebastian Bach y que ha
sido conocida bajo el nombre de Variaciones Goldberg BWV 988,
probablemente en razon de su primer intérprete, Johann Gottlieb
Goldberg, discipulo del musico y compositor aleman. En nuestro
trabajo, esas “variaciones” (el fondo de variaciones melddicas) son
llevadas adelante en el campo teérico-filosofico sobre la configura-
cion (o configuraciones) que asume la nociéon de politica (el tema
comun), en términos de las implicancias que conlleva, los materia-
les de que esta hecha, las interpelaciones que propone o a las que
responde, sus fortalezas y debilidades, y sobre todo, sus potenciali-
dades, en la produccion filosofica de los pensadores escogidos.

Las primeras variaciones, que refieren a la nociéon de politica
en Giorgio Agamben, comprenden los trabajos de Paula Fleisner,
Natalia Taccetta, Omar Dario Heffes y Tomas Borovinsky.

En “Arte y politica de los cuerpos: entre el uso, la clandesti-
nidad y los placeres. Anotaciones sobre la lectura agambeniana del
ultimo Foucault”, Paula Fleisner investiga las apropiaciones agam-
benianas de algunos topicos de la filosofia del “Gltimo” Foucault
con el objetivo de evaluar el interés comun en ciertas practicas
sexuales. En primer lugar, revisa algunas menciones realizadas por
Agamben respecto del modo en que el fil6sofo francés entiende la



12 MARCELO RAFFIN Y OTROS

experiencia de los placeres y las précticas de si como formulas para
la transformacion de si y la vida comun, anteriores a la culminaciéon
de la “saga” homo sacer. En segundo lugar, interpreta el pasaje de
Lo abierto. El hombre y el animal de Agamben, en que el filésofo
piensa la satisfaccioén sexual como posible detencion de la maqui-
na antropolégica. Y, finalmente, analiza la lectura més sistematica
de la “estética de la existencia” que el fil6sofo italiano propone en
Homo sacer IV, 1y 2 (2011 y 2014), donde se discuten las conside-
raciones foucaulteanas sobre el cuidado de siy el sadomasoquismo
en el contexto de la bisqueda de un pensamiento del uso, donde la
propiedad y el gobierno sean suspendidos.

“La imagen-dispositivo en lo politico agambeniano” de
Natalia Taccetta, propone un sucinto rastreo del concepto de “ima-
gen” en la obra de Agamben para pensarlo como nocién central
de lo politico. Desde EI hombre sin contenido (1970), el concepto
de imagen opera como un articulador fundamental de la relaciéon
entre la vida, la politica y la historia en la produccién del fil6sofo
italiano. La reflexion agambeniana sobre el pensamiento de Guy
Debord y de Walter Benjamin se vuelve ineludible al problematizar
los modos en que la imagen actia en la configuraciéon del poder
en el siglo XX y la nocién de “espectaculo” sigue constituyendo un
punto de inflexiéon imprescindible para pensar la imagen del poder
y sus signos.

Omar Dario Heffes en “Campos: cercanias y distancias entre
Agamben y Foucault”, analiza sobre todo las diferencias entre las
visiones de Agamben y Foucault respecto de la cuestion biopoliti-
ca, focalizdndose, en particular, en las problematicas del campo de
concentracién y la sacralidad. El andlisis concluye que el campo
constituye, para Foucault, una cuestiéon en la que estan en juego
précticas y la produccion de la subjetividad y, por el contrario, para



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 13

Agamben, una estructura juridico-politica que crea una oposicién
dialéctica.

En “Estado, violencia, crisis: Giorgio Agamben y la escena
contemporanea”, Tomas Borovinsky revisita el pensamiento del fi-
16sofo italiano para medir su actualidad en un mundo atravesado
por una alta conflictividad.

El segundo conjunto de variaciones refiere a la nocién de po-
litica en Roberto Esposito a través de los trabajos de Graciela Pozzi,
Maria Alejandra Pagotto y Julian Videla.

Graciela Pozzi en “Comunidad y violencia. El pliegue tana-
topolitico de la immunitas”, se propone analizar la construccion
social de un grupo victima a partir de las categorias tedricas cen-
trales que Esposito elabora en el contexto de sus investigaciones
sobre la comunidad. El pensador italiano desarrolla las nociones
de communitas e immunitas como clave de interpretacion de la
modernidad occidental y al hacerlo, relee la nocion de la biopoliti-
ca foucaulteana. Particularmente, la idea de comunidad le permite
interpelar las formas en que ella es concebida por posiciones tan
disimiles como el liberalismo, el marxismo o el comunitarismo,
oponiéndose a la idea de una relacion dialéctica entre sujeto y co-
munidad. Asimismo, la nocién de immunitas le permite demos-
trar como la logica y el lenguaje de la inmunizacién, propio de la
medicina, domina tanto las formas juridicas como las politicas. Si
con el advenimiento de la modernidad, la conservacion de la vida
se torna objetivo primordial del poder politico, ello se produce al
precio de requerir formas inmunitarias que, por via negativa, la
protejan. Precisamente, es el exceso de esa via negativa, entendido
como pliegue tanatopolitico, el que Pozzi se propone explorar en
su articulo.

Por su parte, Maria Alejandra Pagotto en “Politica de la vida
en Gilles Deleuze y Roberto Esposito”, explora las convergencias



14 MARCELO RAFFIN Y OTROS

y divergencias en las posiciones de ambos filésofos en torno de la
relacion entre las nociones de politica, vida y cuerpo. La eleccién de
estos topicos de analisis en dichos pensadores, pone el énfasis en
las relecturas que cada uno lleva adelante sobre los desarrollos de
la biopolitica foucaulteana.

En “La voz «politica» en Roberto Esposito”, Julian Ratl
Videla reconstruye la perspectiva impolitica como tépico capaz de
sacar a la luz facetas de la politica dejadas de lado por la filoso-
fia politica, al tiempo que examina la concepcion espositeana de
comunidad como cifra de lo politico. El proposito de este anélisis
es examinar el movimiento que produce la afirmacion de la comu-
nidad politica y no su negacién a través de la representacion o la
inmunidad. Asumiendo ciertas nociones como conflicto, finitud y
devenir, la perspectiva impolitica analizada en Esposito problema-
tiza la filosofia politica hasta lo otro de si misma y afirma la politica
como pélemos y no como ordo. Especificando las oscilaciones se-
maénticas del munus, advirtiendo la potencia de nada que conlleva
y asumiendo la mortalidad de la existencia, el anélisis de la com-
munitas espositeana revierte en la imagen de una politica impro-
ductiva, finita y relacional, y no en la propiedad entre iguales que
perpetua tal igualdad. Es por ello que Videla suscribe la posicion
de que la politica en Esposito, no posee la unidad de sentido en-
tre iguales, sino, por el contrario, la pluralidad de sentidos de los
desiguales.

El 4ltimo grupo de variaciones remite a la nociéon de poli-
tica en Antonio Negri y comprende los trabajos de Adrian Melo,
Ramiro Riera, Andrea Fagioli y Marcelo Raffin.

Adrian Melo en “Multitud, carne y politica en Antonio Negri:
digresiones en el campo literario”, retoma la nocién de “multitud”
de Negri y Hardt en tanto agente politico de accioén, transformaciéon
y liberaci6n, de caracter monstruoso y vampirico, que se gobierna a



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 15

si misma, con el fin de mostrar como en los Gltimos afos, lo mons-
truoso de las sociedades modernas (como figura recurrente para
dar cuenta del sujeto indisciplinado, subversivo o perverso sexual)
es reivindicado por parte del campo literario argentino, en particu-
lar, por las narrativas de Naty Menstrual y Pablo Pérez, contribu-
yendo asi a crear las condiciones culturales de la multitud mons-
truosa redentora.

En “La nocion de derecho en la saga Imperio”, Ramiro Riera
analiza la nocion de derecho utilizada por Negri en el marco de la
investigacion que puede denominarse bajo el titulo de “imperio”,
desarrollada junto con Michael Hardt. Sobre la base de un anéa-
lisis critico de los modos de empleo del concepto de derecho en
las obras principales que la integran y otras previas y posteriores,
pretende explicitar una nociéon de derecho que, sin salir de la iden-
tificacién clasica entre norma y derecho, invierte marxianamente
la relacion entre politica y derecho pero no permite crear un nuevo
modo de concebir lo juridico. Este problema, insito en el corazén
mismo de la filosofia de Negri, se presenta como un desafio central
de la dimensi6n propositiva de su pensamiento, segtn el cual se
propone concebir un nuevo modo de vida o subjetividad que con-
duzca, a su vez, a una nueva politica mediante un neocomunismo.

Andrea Fagioli, en “Un operaista en Francia. La produccion
de subjetividad en el trabajo de Antonio Negri”, se aboca al anali-
sis del problema de la subjetividad en la producciéon de Negri, en
particular, en sus trabajos més recientes, donde el filosofo italiano
la entiende como la constitucion del sujeto en el campo de tension
entre formas de sujecién y procesos de subjetivacion. El articulo de
Fagioli propone un analisis de esta cuestién a partir de los dos sen-
tidos que implica el genitivo del sintagma “produccion de subjeti-
vidad”: fabricacion de subjetividad y subjetividad productiva. De
este modo, el trabajo revisa la influencia tanto del operaismo como



16 MARCELO RAFFIN Y OTROS

del posestructuralismo en el pensamiento de madurez de Negri,
rastrea la inquietud por la subjetividad “revolucionaria” en la pro-
duccion negriana de los anos 1970 (si bien limitada al interior de
las categorias marxianas), para focalizarse, finalmente, en el ana-
lisis de la produccion biopolitica, momento en que la subjetividad,
tornandose directamente productiva, cobra una centralidad nueva
en las luchas politicas.

Finalmente, en mi articulo “Las categorias de «imperio»,
«multitud» y «commonwealth» en la filosofia politica de Antonio
Negri”, analizo los alcances y las potencialidades de esas catego-
rias en el marco de la investigacion —tanto de diagnostico como de
propuesta de toma de posicidon y de accién—, que el filésofo junto a
Michael Hardt llevaron adelante durante la década del 2000, acer-
ca de la configuracién actual del mundo y de la vida en él, con el fin
de sopesar las potencialidades que una ontologia positiva derivada
de una cierta interpretacion de la nocion de “biopolitica”, pueden
presentar en esta arena.

Creemos que nuestra contribucion con los trabajos que pre-
sentamos en este libro, reviste especial relevancia en la medida en
que pretende auscultar algunas de las propuestas mas sugerentes,
originales y urgentes de la filosofia actual y, mediante dicho ana-
lisis, formular una pregunta adn clésica acerca de la creacion hu-
mana frente a las tragicas reconfiguraciones del campo politico y
de las apremiantes modalidades que asume lo viviente en nuestro
presente.

MARCELO RAFFIN




VARIACIONES EN TORNO DE
LA POLITICA EN
GIORGIO AGAMBEN






01. Arte y politica de los cuerpos:
entre el uso, la clandestinidad y los
placeres. Anotaciones sobre la lectura
agambeniana del ultimo Foucault

Paura FLEISNER

Es maravilloso poder encontrar un cuerpo a la vez
tangible y fugitivo.
MicueL FoucauLr

Esa indisociabilidad entre disciplina y goce,

en la que los dos sujetos llegan a coincidir por un
instante es, precisamente, la verglienza.

GIORGIO AGAMBEN

Aunque con flagrantes “tergiversaciones” que han irritado
a los foucaultianos del mundo,* Giorgio Agamben declara haber
hecho uso de la caja de herramientas conceptuales proporciona-
da por Michel Foucault y no sblo para hacer su diagnoéstico del

1.Cfr. por ejemplo Ojakangas, Mika, “Impossible Dialogue on bio-power: Agamben
and Foucault’, en Foucault Studies, N°2, may 2005 o Genel, Kathia,“Le biopouvoir
chez Foucault et Agamben” en METHODOS. Savoir et textes, N° 4, 2004.



20 MARCELO RAFFIN Y OTROS

funcionamiento del poder en Occidente, sino también para pre-
sentar lo que se niega a llamar la pars construens de su proyecto
filosofico. Interesado en lo que, siguiendo a Feuerbach, llama la
Entwicklungsfihigkeit de la filosofia, Agamben concibe su tarea
como el desarrollo ulterior de algunos conceptos foucaultianos, a
los que, no obstante, parece aplicar el procedimiento situacionista
de détournement. En efecto, el filosofo italiano ha intentado re-
cientemente explicitar el nexo entre “uso” y “forma-de-vida” (los
dos dispositivos centrales para la posibilidad de una ontologia no
operativa) a partir, entre otras fuentes, de una curiosa relectura de
la estética de la existencia foucaultiana.?

Dado que, como dice Foucault, “la inica curiosidad que vale
la pena practicar con cierta obstinacion” es “no la que busca asi-
milar lo que conviene conocer, sino la que permite alejarse de uno
mismo”,® presentaré en lo que sigue una posible interpretaciéon del
interés comun, pero diverso, de Foucault y Agamben en el uso de
los cuerpos en las practicas sexuales.

Foucault: la politicidad de los placeres

De acuerdo con Guillaume Le Blanc, en La voluntad de sa-
ber Foucault da cuenta de la politizacion de la vida sexual que con-
lleva la nueva forma de gubernamentalidad politica a la que deno-
mina “biopolitica”. El dispositivo de sexualidad que alli se describe

2. Al analizar la lectura agambeniana de Foucault, Jeffrey Bossolini compara el
uso de Foucault que hace Agamben con uso de Nietzsche que hace Heidegger.
Cfr. “Critical Encounter between Giorgio Agamben and Michel Foucault: Review of
Recent Works of Agamben”, en Foucault Studies, N° 10, nov. 2010, p.108.

3. Foucault, Michel, Historia de la sexualidad Il. El uso de los placeres, trad. M.
Soller, Buenos Aires, Siglo XXI, 1986, p. 12.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 21

tiene una funci6n identitaria fundamental: ser inteligible para uno
mismo es desvelar el misterio del propio sexo. Por ello, frente a la
scientia sexualis de la Modernidad, el ars erotico de los antiguos
que Foucault investigara en los tomos siguientes de Historia de
la sexualidad permite pensar una experimentacion de los place-
res y de los cuerpos que habilite el surgimiento de subjetivaciones
heréticas y sittie la sexualidad en el plano de la invencién. Contra
la fatalidad del sexo, la creacion de formas de vida en el uso de los
placeres ha sido posible y podria volver a serlo.#

En el asi llamado “periodo ético”, el interés de Foucault
esta centrado en los modos de constitucion de la subjetividad y
en las “practicas de si”.5> Aunque haya declarado que su preocu-
pacion central ha sido desde siempre el “sujeto”,® la especificidad
de la reflexion del tltimo periodo consistiria en la consideraciéon
del sujeto como el efecto de fabricaciones, como resultado de una
construccién individual, pero también politica: los modos de sub-
jetivacion son las practicas a través de las cuales se producen su-
jetos. Por ello, podemos acordar con Agamben cuando afirma que

4. Cfr. Le Blanc, Guillaume, El pensamiento de Foucault, Buenos Aires, Amorrortu,
2009, pp. 177-178. Cfr. también “Sex, Power and the Politics of Identity”, entrevista
a M. Foucault de B. Gallagher y A. Wilson en Toronto, junio de 1982, publicada
en la revista The Advocate N° 400, 7 de agosto de 1984, traducida al espafiol en:
Foucault, Michel, Estética, Etica y Hermenéutica, Obras esenciales, Volumen I,
intr. trad y ed. A. Gabilondo, Barcelona, Paiddés, 1999, pp. 417-429.

5. Cfr. Foucault, Michel, El uso de los placeres, trad. cit., p. 9.

6. Foucault, Michel, “El sujeto y el poder” (2001) en Dreyfus H.L. y Ravinow P.,
Michel Foucault: mas alla del estructuralismo y la hermenéutica, Buenos Aires,
Nueva Vision, p. 241.



22 MARCELO RAFFIN Y OTROS

la separacion entre ética y politica es extrana a la preocupacion del
ultimo Foucault.”

Dicho brevemente, al describir el comportamiento moral
de la Grecia clésica en El uso de los placeres, Foucault elabora el
concepto de “estética de la existencia” para referir otro modo de
subjetivacion posible, en el que la vida (el bios) es tomada como
el material de una obra de arte y cuyo ideal es tener una existencia
bella. La estética de la existencia es, asi, una manera de vivir que no
responde a un trabajo de purificacién ni a cédigo alguno de com-
portamiento, sino que se trata de algunos principios generales para
el uso de los placeres (su distribucion, jerarquia y limites).® Este
modo de “sujecién”, la regulacion de las practicas, no responde a
una legislacion universal que determina lo prohibido y lo permiti-
do, sino a un “arte” que define “las modalidades de un uso en fun-
cion de variables diversas”.® Lejos de un esteticismo individualista,
podemos encontrar en la apuesta de Foucault por la descripcion de
las practicas de si antiguas y por un pensamiento de la “estética de
la existencia”, el reverso de la regulacion cientifico-politica de la
vida descripta en La voluntad de saber. Pensada desde el punto de
vista del arte, la vida se sustrae tanto de la esfera de lo “cognoscible”
como de la imposiciéon del desciframiento de una esencia. Se trata
de la creacion de “otra vida” cuya belleza reside en la “armonia que
el individuo crea entre sus palabras y sus actos”, como en la expe-
riencia cinica descripta en su altimo curso.® Esa estética puede ser

7. Agamben, Giorgio, L’uso dei corpi, Homo sacer 1V, 2, Vicenza, Neri Pozza, 2014,
p. 62.

8. Cfr. Foucault, Michel, El uso de los placeres (1986), trad. cit., p. 87.
9. Idem, p. 89.

10. Bernauer, James, “Mas alla de la vida y de la muerte. Foucault y la ética después
de Auschwitz” en AA.VV., Michel Foucault, filésofo, Barcelona, Gedisa, 1999, p. 263.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 23

pensada como una “politica de nosotros mismos” cuya funcién es
la de resistir a aquella forma del poder que ata a los individuos a
una supuesta identidad propia: asi como en El coraje de la verdad
la “vida filosofica” es la contracara de la “vida soberana”,* 1a biopo-
litica podria tener su contracara en una “biopoiésis”, es decir, una
poiésis, entendida como el modo de hacer especifico del arte, un
pasaje del no ser al ser, una produccién de bellezaque construye un
bios sin neutralizar ni administrar desde un supuesto saber univer-
sal, su carécter politico.

No obstante, no se trata de rehabilitar aquellos usos pasados
del placer, sino de pensar, por ejemplo en el contexto del movi-
miento gay, modos de creacion de la sexualidad que implicarian
novedosas formas de relacion, de amor y de amistad. Crear un nue-
vo arte de vivir, dice Foucault en la famosa entrevista sobre sexo
y poder publicada por The advocate, a partir de la invencion de
practicas de placer que experimenten de otro modo con el cuerpo:
desexualizar el placer y erotizar zonas impensadas de los cuerpos,
como en las practicas sadomasoquistas consentidas que se sostie-
nen no en la necesidad de “liberacion de una violencia reprimida”
sino en un juego de acting-out de las relaciones estratégicas de
poder.

Estudiaré en lo que sigue la lectura agambeniana de estos
topicos de la filosofia tardia de Foucault.

11. Foucault, Michel, El coraje de la verdad, trad. H. Pons, Buenos Aires, FCE,
2010, p. 283.



24 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Agamben: primeras lecturas del cuidado de si y de la vida como una
obra de arte

En contacto con la obra de Foucault desde finales de los anos
ochenta,? Agamben comienza a considerar los conceptos de resis-
tencia, cuidado de siy vida como obra de arte unos pocos afos des-
pués de la publicacion del primer tomo de Homo sacer hasta llegar
a dedicarle un largo “Intermezzo” en el tltimo volumen de la saga.

En una entrevista publicada inicialmente en la revista
Vacarme, Agamben intenta dar cuenta de la dificultad de pensar
la lucha por el reconocimiento y las “formas de lucha concretas”
cuando el sujeto es concebido como un proceso simultaneo de sub-
jetivacién y desubjetivacion: ciertamente, no puede tratarse ya de
la btisqueda de un sujeto revolucionario que reivindique ciertos
derechos que le han sido negados. Si, como lo muestra Foucault,
el Estado es una méquina de desubjetivacion de las identidades
clasicas (ciudadanos, extranjeros, criminales, etc.), es también una
maquina de recodificacion subjetivante que se ejerce sobre la vida
biolbgica de los individuos, una subjetivacion que sujeta. En este
contexto, Agamben retoma la nocion foucaultiana del “cuidado de
si” que es también, paraddjicamente, un “separarse de si”. Por ello,
no es la propia identidad aquello que debemos indagar, pues el arte
de vivir consiste en la destruccién de la identidad, en la desviacion
de si: una practica de si, explica Agamben, es a la vez un proceso de
separacion de si. Se tratara entonces de buscar las zonas interme-
dias entre la identidad y la no identidad a partir de aquella nocién
de “cuidado de si” pero desplazandola hacia otros dominios:

12. La primera alusién a Foucault es en el prefacio a la traduccién francesa de
Infancia e Historia, de 1989, mas de veinte afios después del inicio de su labor
filosofica.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 25

cualquier practica de si que se pueda tener, incluso
esta mistica cotidiana que es la intimidad, todas estas
zonas donde se limita con el no conocimiento o una
zona de desubjetivacion, sea la vida sexual o cualquier
aspecto de la vida corporal. Ahi hay siempre imagenes
donde un sujeto asiste a su derrota [...]. Es necesa-
rio prestar atencion a todo aquello que nos daria una
zona de este tipo. Es todavia muy vago, pero es aque-
llo que podria ofrecer el paradigma de una biopolitica
menor.'

Ya desde el comienzo de sus preocupaciones filosoficas,
Agamben ha intentado pensar otra estructura de la subjetividad
en la que el modo de subjetivacion sea siempre revocable, donde
la mascara no se vuelva persona culpable. Y Foucault le ofrece una
mirada estratégica del asunto: ser sujeto s6lo como parte de un
juego de tactica y estrategia en el que no se termine sujetado, ama-
rrado a una esencia ultima que nos diga quiénes somos. Frente a
la consideracion del sujeto a partir de principios altimos, Foucault
da cuenta de ciertas “practicas” que resisten el poder, no desde un
afuera utopico sino desde el reticulado milimétrico de su circula-
cion. No obstante, tomemos nota, Agamben se detiene sobre las
ideas de cuidado de si y de vida intima, pero no menciona aqui la
cuestion del uso de los placeres.

En una entrevista posterior, Agamben adelanta el conteni-
do de un posible ultimo tomo de Homo sacer en el que ya no se
desarrollard una discusion histdrica sino que trabajara sobre los

13. Agamben, Giorgio, “Biopolitica minore”, en Perticari, Paolo (ed.), Biopolitica
minore, Roma, manifestolibri, 2003, pp. 194-195. Se trata de una entrevista con S.
Grelet y M. Potte-Bonneville para Vacarme 10, hiver 2000.



26 MARCELO RAFFIN Y OTROS

conceptos de forma-de-vida y de estilo de vida, conceptos que re-
mite en esta oportunidad directamente al trabajo de Foucault so-
bre Grecia y Roma.'* Una arqueologia de la experiencia de vida in-
mediata cuya configuraciéon aun le resulta dificil delinear, pero que
serd, nos dice, la tarea que resta al pensamiento.

Un buen primer paso en dicha tarea consiste en la compren-
si6n de la idea foucaultiana de “hacer de la propia vida una obra
de arte”, idea que coincide en Foucault, sefiala Agamben, con “una
suerte de desposesion de si”.

En este sentido, una vida filoséfica, una vida bella y
buena, es otra cosa: cuando tu vida se vuelve una obra
de arte, ta no eres la causa de ello. [...]. La construc-
cion de la vida coincide con lo que Foucault referia
como “se deprendre de soi”. Y esta es también la idea
nietzscheana de obra de arte sin artista.’s

La vida, que fuera oportunamente definida como “potencia
que incesantemente excede sus formas y sus realizaciones”,* in-
cluso en la adopcién de una forma, en su conversiéon en una vida,
implica una instancia desubjetivante, una instancia comtn que
Agamben remite al concepto nietzscheano de obra sin artista.” La

14. Rauff, Ulrich, “Interview with Giorgio Agamben, Life, A Work of Art Without an
Author: The state of Exception, the Administration of Disorder and Private Life” en
German Law Journal 5, may 2004, pp. 612-613.

15. Idem, p. 613.

16. Agamben, Giorgio, “La potenza del pensiero” en La potenza del pensiero,
Vicenza, Neri Pozza, 2005, p. 286.

17. Cfr. Nietzsche, Friedrich, FP 2 [114] otofio de 1885-otofio 1886, Fragmentos
postumos, Volumen 1V (1885-1889), trad. intr. y notas de J. L. Vermal y J. B. Llinares,



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 27

vida como una obra de arte que ya no puede ser pensada como la
plasmacion de una voluntad que se expresa, tirana, y que se man-
tiene dentro de los limites de aquella metafisica de la subjetividad
a la que Heidegger habia condenado su version de Nietzsche. La
vida aqui, a través de la version foucaultiana de Nietzsche, como
una obra de arte sin artifice, es toda ella un artefacto, toda ella obra
de ningan autor.'®

Sujeto desposeido o vida sin autor,la herencia foucaultiana
va mas alla del diagnostico biopolitico y permite comenzar a pen-
sar el problema de la resistencia y la libertad sin reivindicaciones
especificas. Mas adelante y para cerrar su investigacion en torno
al funcionamiento del poder, Agamben querra encontrar en la tra-
dicién misma —teoldgica primero, filoséfica después— una fisura a
partir de la cual volver a pensar una vida que pueda coincidir con su
forma y concebirla “como aquello de lo que jamés se da propiedad,
sino s6lo un uso comdn”,* una vida que pueda ser contemplaciéon
sin conocimiento, una vida, finalmente, que, en la irrisoriedad de
su intimidad clandestina e incognoscible, se muestre como la cus-
todia del “secreto de la politica, la otra cara del arcanum imperii
sobre el que naufragan toda biografia y toda revolucion”.2°

Madrid, Tecnos, 2006, p. 110.

18. En “Agamben’s Foucault. Anoverview”, en Foucault Studies, N° 10, nov. 2010,
pp. 55-56, AnkeSnoek analiza, aunque de modo distinto al que aqui propongo, la
herencia foucaultiana de “el arte de vivir” en Agamben.

19. Agamben, Giorgio, Altissima poverta, Regole monastiche e forme di vita, Homo
sacer IV, 1, Vincenza, Neri Pozza, 2011, p. 10.

20. Agamben, Giorgio, L'uso dei corpi, Homo sacer 1V, 2, ed.cit., p. 11.



28 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Vida sexual, demasiado (hetero)sexual. Violencia Rivas intérprete de
Agamben

En Homo sacer I Agamben habia criticado el optimismo de
las dltimas paginas de La voluntad de saber donde se anunciaba
“otra economia de los cuerpos y de los placeres” como posible hori-
zonte de una politica distinta.?* Tras la investigacion aqui empren-
dida, afirmaba Agamben, una nueva cautela es necesaria: también
el concepto de “cuerpo”, al igual que el de sexo y sexualidad criti-
cados por Foucault, estd siempre ya atrapado en un dispositivo,
“es siempre cuerpo biopolitico y vida desnuda, y nada en él y en la
economia de sus placeres pareceria poder ofrecernos un terreno
firme contra las demandas de poder soberano”.2

Sin embargo, en L’ aperto, I’ uomo e I’ animale, su investi-
gacion acerca de la construccion de lo humano, Agamben plantea
la posibilidad de una fuga sexual y placentera a través de la idea
benjaminiana de una vida insalvable y feliz. En el apartado “Tra”
Agamben enmarca esta idea en un epigrafe con una cita de aquel
libro de Foucault: “Todos los enigmas del mundo nos parecen leves
en comparacién con el mintsculo secreto del sexo”. Se abre aqui la
alternativa de una resistencia al poder disociador sostenida en la
pertenencia y excedencia simultineas del hombre, como ser vivo
que goza, respecto de la naturaleza.

Agamben recorre algunos textos de Benjamin y analiza
dos cuadros de Tiziano para construir una imagen diferente de
la relacion entre la naturaleza y el hombre. Segtin el modelo de la

21. Cfr. Foucault, Michel, Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber, trad. U.
Guifiazl, México, Siglo XXI, 1990, p. 194.

22. Agamben, Giorgio, Homo sacer I. Il potere sovrano e la nuda vita, Torino,
Einaudi, 2005, p.209.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 29

“dialéctica suspendida” benjaminiana, lo decisivo es el intervalo
abierto entre el hombre y la naturaleza, la suspensién de ambos
términos, que se instala entre ellos y se mantiene en su relacion. La
maquina antropologica, que articula hombre y naturaleza suspen-
diendo y capturando lo in-humano, ha sido detenida y da lugar a
algo que ya no es ni animal ni hombre. La satisfaccion sexual sera
para Benjamin la imagen incierta de una vida que se ha emanci-
pado de su relacién con la naturaleza: ella —que parece pertenecer
integramente a la naturaleza pero que la excede por todas partes—
corta sin resolver dialécticamente “el vinculo secreto que liga al
hombre a la vida”.23 En el extremo de la voluptuosidad, la vida se
libera del misterio y reconoce una no-naturaleza, tal es el acertijo
que ha de comprenderse, interpreta Agamben.

Con una imagen que deberemos esperar hasta Foucault para
poder des-heterosexualizar (es decir,“de-sexualizar”), Benjamin
sefiala que el misterio del hombre no reside en la sexualidad pero
que a través de la satisfaccion sexual el hombre pierde el misterio,
que queda truncado. La mujer corta el lazo que une al hombre con
la vida liberandolo para la muerte: “asi como la amada lo libera
del hechizo de la madre, la mujer lo desliga mas literalmente de
la madre tierra; es la comadrona que corta ese cordéon umbilical
que el misterio de la naturaleza ha trenzado”.?* Una imagen que
Agamben interpreta como la cifra de una emancipacion posible de
la maquina de construir sujetos. Por un lado, la sexualidad no es el
misterio, el sexo no es un secreto esencial y universal, podriamos
decir con Foucault: 1a hominizacion queda suspendida en el goce;

23. Agamben, Giorgio, L’ aperto. L’ uomo e I’ animale, Torino, Bollati Boringhieri,
2002, p. 85.

24. citado en Agamben, Giorgio, L’ aperto, ed. cit., p. 85.



30 MARCELO RAFFIN Y OTROS

por el otro, es en la satisfaccion de la voluptuosidad donde natura-
leza e historia, cuerpo y espiritu, creacion y redencion, pierden su
caracter de oposicion binaria y se solapan, se distingue, se tensan y
conspiran para salvarse.

Un enigma se cierne sobre la relacion sexual, enigma que,
sin resolversese disuelve con el goce final. Es a partir de la pérdida
del misterio, producida con la satisfaccién sexual, que una nue-
va vida, feliz y ociosa, ni animal ni humana, se hace posible. Los
amantes, iniciados en la ausencia de misterio como en el secreto
mas intimo, se pierden en la ausencia de obra, en el desoeuvrement
de la naturaleza y el conocimiento, del cuerpo y del espiritu, del
animal y del hombre.

Nada dice aqui Agamben sobre la especial relacion entre vida
biolégica y vida animica que se da en “el uso de los placeres”. Uso
que en su potencia colectiva —la potentia gaudendi, y no la buena
voluntad, es tal vez la cosa mejor repartida del mundo—25 podria
eventualmente dar lugar a otras formas de vida, otras relaciones
entre el aparato somatico y el mundo fantastico de las imagenes
que desarticulen el tramposo misterio de la propiedad-identidad
del deseo sexual normalizado. En efecto, en ciertas practicas amo-
rosas —y habria que pensar bien en cuéles, pues en esas decisio-
nes puede jugarse la distancia mas importante entre Agamben y
Foucault— podria suponerse un elemento potencialmente profana-
dor, la feliz promesa de una relacion diversa entre el cuerpo y el
alma en la que, sin disolverse ni armonizarse, ambos estan involu-
crados pero, en su ociosidad, ninguno prevalece.

25. Cfr. Preciado, Beatriz, Testo Yonqui, Madrid, Espasa Calpe, 2008, p. 38. Alli se
define el concepto de potentia gaudendi (o “fuerza orgasmica”) como la “potencia
(actual o virtual) de excitacion (total) de un cuerpo”.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 31

En relacion con estas posibles diferencias entre Foucault y
Agamben, no estara de mas explicitar que una “cierta ceguera de
género” persiste a lo largo de la obra agambeniana, segtn la atina-
da expresion de Catherine Mills. Ceguera manifiesta en esta reivin-
dicacion de la noche salvada benjaminiana, pero también en la idea
de que la pornografia alcanza su objetivo representando el placer
femenino signado Gnicamente en el rostro o en la asociacion entre
la vida infantil y la vida femenina como vidas aferradas a su fisiolo-
gia. Al respecto, afirma Mills: “Para cualquiera con algo de conoci-
miento de las ultimas décadas de filosofia feminista, es dificil leer
semejante declaracion por parte de un filésofo contemporaneo sin
algo de consternaciéon”.>*Por otro lado, y casi como un corolario de
aquella ceguera, podriamos decir que el de Agamben es un pensa-
miento atravesado por un dispositivo de sexualidad heteronorma-
tivo, embebido de una imagen de lo femenino surgida de la pobre
pero duradera fenomenologia masculina de la mujer y de lo que
Foucault llama la “vieja virilidad heterosexual”.?”

26. Mills, Catherine, The philosophy of Giorgio Agamben, Stocksfield, Acumen,
2008, p. 115. Cfr. respectivamente, Agamben, Giorgio, /dea della prosa (1985),
Macerata, Quodlibet, 2002, p. 56 y “Per una filosofia dell’ infanzia”, en La Cecla,
F. (ed.), Perfetti & invisibili. L’ immagine dei bambini tra manipolazione e realta,
Milan, Skira, 1996, p. 239.

27. Mencionemos algunas de las expresiones que nos dejan perplejas (o nos hacen
reir, segun nuestro estado de animo), pues parecen mas dignas de un empirista
inglés del siglo XVIII que de un fildsofo foucaultiano: “llamamos bella a una mujer
cuya mente parece felizmente inconsciente de un secreto del cual su cuerpo esta
perfectamente al tanto” (en Agamben, Giorgio, Nudita, Roma, Nottetempo, 2009,
p. 161); o “Es una experiencia comun que el rostro de una mujer que se siente
mirada devenga inexpresivo. Es decir, la conciencia de ser expuesta a la mirada
hace vacio en la conciencia y actua como un potente disruptor de los procesos
expresivos que animan en general el rostro” (en Agamben, Giorgio, Profanazioni,
Roma, Nottetempo, 2005, p. 104). Sobre la expresion “vieja virilidad heterosexual”,



32 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Sadomasoquismo ontoldgico. Entre el cenobio y la bathhouse

En el volumen IV de Homo sacer, el Gtltimo Foucault volve-
ra a hacerse presente.En el primer tomo sera apenas mencionado,
pero en el segundo ocupara unas cuantas paginas, donde se lo pre-
sentara como el filbsofo de la subjetividad procesual y como teérico
del ethos sadomasoquista de toda subjetivacion.

Altissima poverta. Regole monastiche e forma di vita, bus-
ca en el seno de la Iglesia Catolica una salida dela ontologia de la
efectualidad que esa institucion ha terminado de inventar.® Se tra-
ta de un estudio de la forma de vida del monaquismo y de la idea
de usus pauper franciscano, como dos tentativas extremas y frus-
tradas de pensar una forma vitae dentro del cristianismo. En la
investigacion dedicada al cenobio monastico, Agamben sefiala una
posible relacion entre la vida comun alli descripta y las considera-
ciones tardias de Foucault: en el monasterio, dice, no se despliega
un dispositivo legal a través del cual el monje debe observar ciertos
preceptos, sino que la vida alli parece desarrollarse de acuerdo a las
reglas de un arte, es ella misma un arte. Pero esto no debe enten-
derse como una estetizacion de la existencia® sino como “aquello
que parece tener en mente Michel Foucault en los altimos escritos,
[...] una definicion de la propia vida en relacion con una practica

cfr. “Michel Foucault, una entrevista: Sexo, poder y politica de la identidad”, trad.
cit., p. 421.

28. Ontologia a la que ha dedicado una investigacion paralela y simultanea,
publicada enOpus Dei. Archeologia dell’ ufficio, Homo sacer, lll, 5, Torino, Bollatti
Boringhieri, 2012.

29. Estetizacion que ya habia criticado como parte del dispositivo de glorificacion
en Il Regno e la gloria. Per una genealogia teologica dell’ economia e il governo
Homo sacer Il, 2,Torino, Bollatti Boringhieri, 2009, p. 235y ss.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 33

incesante”.3° Afirmacién breve y al margen que, no obstante, no
sblo confirma la importancia del arte para pensar modos de vida
alternativos a la vida desnuda(da), sino que adelanta, en parte, la
aparicion de Foucault en el Gltimo volumen del proyecto.

L’uso dei corpi, por su parte, presenta una suerte de sis-
tematizacion de tres investigaciones sobre temas ya presentados
anteriormente que sirven de palabras finales, mas no definitivas,
para el “abandono” de la saga.3* Agamben analiza la estética de la
existencia principalmente en dos momentos: en el contexto de la
teoria del uso presentada en el primer capitulo y en el largo primer
“Intermezzo” que cierra esa primera parte del libro. Dos cuestiones
principales ocupan su examen: el problema del sujeto como apo-
rético proceso en el que se entrecruzan la inquietud de si (souci/
cura) y el abandono de si; y el interés foucaultiano por las practicas
sadomasoquistas.

30. Agamben, Giorgio, Altissima poverta, ed. cit., p. 47.

31. El libro esta compuesto por: 1) una teoria del “uso” que comienza con el analisis
del sintagma “uso del cuerpo” en la definicion aristotélica de la naturaleza del esclavo
y culmina con la propuesta de una desactivacion de la escisién sujeto/objeto, 2)
un estudio ontoldgico sobre el dispositivo de escision del ser que determina el
lenguaje, también partiendo de Aristoteles, que propone como contracara una
ontologia modal que suspenda la separacion entre esencia y existencia, 3) una
concepcion de la forma-de-vida que busca desandar la separacion de la vida
tal y como se llevé a cabo en Occidente a partir de la reivindicacion de la teoria
estoico-plotiniana del caracter unitario de todo fenémeno vital (eidos zoes), 4) un
epilogo en el que se sientan las bases para una teoria de la potencia destituyente.
En medio de estas investigaciones aparecen tres consideraciones (“Prologo” y
dos “Intermedios”) muy “personales” sobre aquellos que podemos considerar
los pensadores mas influyentes en la construccion de Homo sacer, Guy Debord,
Michel Foucault y Martin Heidegger. Me ocuparé aqui de modo exclusivo de las
consideraciones sobre Foucault.



34 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Agamben retoma en el primer capitulo las consideraciones
foucaultianas sobre la inquietud de si, llamando la atencién sobre
la estrategia desplegada en La hermenéutica del sujeto de identifi-
car el cuidado de si (heauton) a partir de la cuestion del uso (chres-
tai), lo que permitiria plantear, en el marco de una inmanencia en-
tre el sujeto ético y el de uso, una nociéon de sujeto como proceso no
sustancial. En el “Intermezzo” aproxima esta cuestion al problema
ontologico de la separacion del ser y a la paradoja de la relacion
entre poder constituyente y poder constituido, para concluir que
“la practica de si es esta operacion en la que el sujeto se adecua a
la propia relacion constitutiva, permanece inmanente a ella” y que
por ello “el sujeto es la puesta en juego en el cuidado de si y este
cuidado no es otra cosa que el proceso a través del cual el sujeto se
constituye a si mismo”.3?

Por otro lado, Agamben se interesa por la predileccion fou-
caultiana por las précticas sadomasoquistas de las comunidades
gays estadounidenses. Su interés3® consiste en la posibilidad de
identificar en dichas practicas la estructura misma de la subjetiva-
cién, como su ethos:

Amo y esclavo, sadico y masoquista no son aqui dos
sustancias incomunicables, sino que, tomados en el
uso reciproco de sus cuerpos, ellos transitan el uno
en el otro e incesantemente se indeterminan [...]. Es

32. Agamben, Giorgio, L’ uso dei corpi, ed.cit., p. 143.

33. Interés que ya habia manifestado en Quel che resta di Auschwitz. L’ archivio e
il testimone. Homo sacer lll, Torino, Bollati Boringhieri, 1998, capitulo “La vergogna
o del soggetto”.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 35

decir, el sadomasoquismo exhibe la verdad del uso,
que no conoce sujeto y objeto, agente y paciente.34

Asi, Agamben retoma las consideraciones foucaultianas
pero para transformar las practicas en un paradigma que expli-
que la bisqueda moderna de las huellas perdidas de un “uso de los
cuerpos” mas alla de las escisiones, descuidando en su analisis el
aspecto novedoso que Foucault ve en el S/M. Por ello, puede con-
cluir que se trata de un intento deficiente de volver inoperosa la
relacion amo/esclavo que desde la dialéctica hegeliana nos conde-
na a la humanidad. Después de todo, el S/M no puede transformar
la ontologia, pues las relaciones de poder permanecen aunque se
hayan vuelto corporales y, desde esa perspectiva, el horizonte de la
gubernamentalidad es insuperable.3s

El puto y el obispo

Para terminar, querria esbozar algunos reparos a la lectura-
agambeniana de la fascinaciéon de Foucault por las practicas sado-
masoquistas. En primer lugar, Agamben parece victima de la “epis-
temologia del armario”,?° ese lugar imposible, del que no se puede
nunca terminar de salir y al que no se puede estar seguro de volver

34. Agamben, Giorgio, L’ uso dei corpi, ed.cit., p. 61.

35. Idem, pp. 146-148. No analizo aqui por falta de espacio lo que seria un tercer
tema importante en esta interpretacion agambeniana del ultimo Foucault, que es
la cuestion de la vida como obra de arte que tematiza en este mismo “Intermezzo”
y complementa su lectura de la propuesta foucaultiana como una ética y no como
una estética.

36. La expresion pertenece al libro de Eve Kosofsky Sedwig, citado por Halperin, David,
San Foucault. Una hagiografia gay, Cordoba, Cuadernos del Litoral, 2000, p. 57.



36 MARCELO RAFFIN Y OTROS

a entrar, que la mirada heteronormativa naturalizada impone so-
bre la sexualidad gay. Sostenida en la “evidencia de la obviedad
del hecho heterosexual”, esta forma argumentativa esta presente
en el escandaloso silencio que Agamben mantiene sobre las ope-
raciones de lectura que se realizaron sobre la vida gay del fil6sofo
francés. En efecto, parece disculpar a los biégrafos que necesitaron
dar cuenta de la vida privada de Foucault;?” pues, en algin sentido,
es culpa del propio Foucault —que declara su interés en los ambien-
tes homosexuales de San Francisco y New York como laboratorios
para la creacion de nuevas formas de vida— el interés despertado
por aspectos de su vida que “en general no son considerados perti-
nentes para la comprension del pensamiento de un autor”.3® Pero
el problema no es sdlo el encubrimiento agambeniano de la propia
obscenidad y la de los relatores, sino que, a partir de alli, todo el
“Intermezzo” parece un honesto intento de devolver a Foucault al
terreno filoséfico (del que fue expulsado por sus practicas perso-
nales desviadas) mediante la reduccién del interés por el S/M a un
problema ontoldgico. “iAleluya!” —podremos gritar al terminar de
leer— “iFoucault ha sido salvado!”.

En segundo lugar, y en relacién con esto, para que la opera-
cion de lectura funcione, se instala como su fundamento la atribu-
cion de una inamovible y verdadera “identidad sexual” foucaultiana

37. Menciona de modo completamente acritico a James Miller, Hervé Guilbert
y el joven que registro detalladamente sus reacciones durante una excursion al
Death Valley en la que experimenté con LSD, Simeon Wade. Aunque reconoce en
Foucault “una persona esquiva y discreta”, Agamben sostiene que no parece haber
una diferencia importante entre su vida publica y su vida privada. Cfr. Agamben,
Giorgio, L'usodeicorpi, ed.cit., p. 135. Luego del Ecce homo nietzscheano, esta
afirmacion parece cuanto menos candida.

38. Ibidem.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 37

—no olvidar: Foucault es puto y eso lo explica todo— sostenida en
una integridad psicofisica que, por lo demas, contradice la estética
de la existencia entendida como una ética de elaboracién continua.
Contra el multiple y creativo uso de los placeres, se impone la ley
del deseo, el aburrimiento de ser siempre el mismo. La explicacién
ontoldgica y continuista del S/M de la lectura agambeniana desdi-
buja completamente el caracter ficcional y novedoso que Foucault
le atribuye. Como el amor cortés medieval, el S/M es un juego es-
tratégico, pero a diferencia de aquel, no tiene una finalidad sexual
explicita.?® No es la satisfaccion sexual del varéon heterosexual lo
que motiva, como en la imagen benjaminiana, es la creacién de
nuevos placeres no imaginados anteriormente, donde incluso la
“orientacion sexual” del/la compafiero/a se vuelve irrelevante,
pues el placer ha sido desgenitalizado. Por ello, ademas, el viejo
monopolio de los venerados genitales masculinos se transforma en
el mapa de nuevas vulnerabilidades.+

Finalmente, en consonancia con lo dicho, es notable que a
pesar de sefialar el surgimiento de un “placer adéspota y comdn”+
en las practicas S/M, la explicacion agambeniana neutraliza el
poder politico que el placer parece adquirir en la perspectiva fou-
caultiana. En efecto, interesado en el concepto de uso, Agamben
analiza la estética de la existencia desde la idea de la inquietud de
si, sefialando una cierta limitacion en el planteo foucaultiano que
pareciera solapar la cuestiéon politica del uso en la ética del cui-
dado. Pero asi como no se detiene en el caracter innovador de las
practicas S/M —que reduce al viejisimo problema ontoldgico de

39. Cfr. Foucault, Michel, “Sexo, poder y politica de la identidad”, trad. cit., p. 425.
40. Cfr. Halperin, David, San Foucault, trad. cit., p. 112.
41. Agamben, Giorgio, L’ uso dei corpi, ed.cit., p. 61.



38 MARCELO RAFFIN Y OTROS

la autoconstituciéon del ser, problema que, como todos sabemos,
no se resuelve visitando saunas sino enfrentando valientemente,
como Heidegger, la historia de la ontologia—+ tampoco lo hace
en el placer corporal como acontecimiento impersonal y contra-
productivo. Agamben ve en las experiencias en EE.UU. el interés
por la constitucién de un nuevo sujeto y reduce la cuestiéon a una
recreacion ritualizada y parddica de una dimensién pre-juridica
del uso de los cuerpos que resulta insuficiente para desactivar la
maquina antropogénica de la dialéctica entre el amo y el esclavo.+
Pero, ¢y el placer en el uso del propio cuerpo y del cuerpo ajeno? El
placer se produce en el limite del sujeto, entre los sujetos, es una
instancia que “disuelve al sujeto en la continuidad sensorial del
cuerpo”.# Tras la genealogia de la moral emprendida en Historia
de la sexualidad, Foucault se permite pensar un erotismo no dis-
ciplinario que produzca, en el encuentro azaroso de los cuerpos,
placeres sin célculo —placeres acaso muy distintos de la promesa
de felicidad de la pornografia heterosexual que tanto fascina al fil6-
sofo italiano.# Por esto, luego de leer el analisis de la estética de la
existencia ofrecido por Agamben nos queda la sensaciéon de haber
asistido a la neutralizacién de una potencialidad politica del plan-
teo foucaultiano —potencialidad que en los afos sucesivos fue ex-
plotada al maximo por los discursos politicos queer—. En nombre

42. |dem, p. 148.
43. Cfr. Agamben, Giorgio, L’ uso dei corpi, ed.cit., pp. 64-65.
44, Halperin, David, San Foucault, trad.cit., p. 119.

45. Interés que leemos desde sus primeros articulos hasta las ultimas obras.
Cfr. por ejemplo, “La 121a giornata di Sodoma e Gomorra”, en Tempo presente,
vol. 11, N° 3-4, Roma, mar.-abr. 1966, pp. 59-70; o “Idea del comunismo” en Idea
della prosa (1985), Macerata, Quodlibet, 2002; o “Elogio de la profanazione” en
Profanazioni, Roma, Nottetempo, 2005.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 39

de una posible sustraccion de las relaciones estratégicas del poder,
de un posible espacio Ingobernable mas all4 del domino y el poder,
Agamben parece desestimar el poder transformador de la propues-
ta foucaultiana de pensar el placer, multiple y diverso, como una
“politica de nosotros mismos”, méas alla del deseo. En la indocili-
dad de los cuerpos podria haber un potencial profanador que res-
tituyera a un uso comun el placer confiscado y gestionado para la
incrustacién en los cuerpos de una esencial identidad sexual que lo
transforma en deseo incumplido.

Bibliografia

Agamben, Giorgio, Altissima poverta, Regole monastiche e forme
di vita, Homo sacer IV, 1, Vicenza, Neri Poza, 2011.

— “Biopolitica minore”, en Perticari, Paolo (ed.), Biopolitica
minore (2003), Roma, manifestolibri, En “Agamben’s
Foucault. An overview”, Foucault Studies, N° 10, nov. 2010,
pp. 55-56.

— Homo sacer I. Il potere sovrano e la nuda vita, Torino,
Einaudi, 2005.

— Idea della prosa, Macerata, Quodlibet, 2002.

— Il Regno e la gloria. Per una genealogia teologica dell’
economia e il governo Homo sacer II, 2, Torino, Bollatti
Boringhieri, 2009.

— L’ aperto. L’ uomo e I’ animale, Torino, Bollati Boringhieri,
2002.

— “La 121a giornata di Sodoma e Gomorra”, en Tempo presen-
te, vol. 11, N° 3-4, Roma, mar.-abr. 1966, pp. 59-70.

— “La potenza del pensiero” en La potenza del pensiero,
Vincenza, Neri Pozza, 2005.



40 MARCELO RAFFIN Y OTROS

— L’ uso dei corpi, Homo sacer IV, 2, Vicenza, Neri Pozza,
2014.

— Nudita, Roma, Nottetempo, 2009.

— Opus Dei. Archeologia dellufficio,Homo sacer, III, 5,
Torino, Bollatti Boringhieri, 2012.

— “Per una filosofia dell’ infanzia”, en La Cecla, Franco (ed.),
Perfetti & invisibili. L’immagine dei bambini tra manipola-
zione e realta, Milan, Skira, 1996.

— Profanazioni, Roma, Nottetempo, 2005.

— Quel che resta di Auschwitz. L’ archivio e il testimone.
Homo sacer III, Torino, BollatiBoringhieri, 1998.

Bernauer, James, “Mas alla de la vida y de la muerte. Foucault y
la ética después de Auschwitz” en AA.VV., Michel Foucault,
filésofo, Barcelona, Gedisa, 1999.

Bossolini, Jeffrey, “Critical Encounter between Giorgio Agamben
and Michel Foucault: Review of Recent Works of Agamben”,
en Foucault Studies, N° 10, nov..2016.

Genel, Katia, “Le biopouvoir chez Foucault et Agamben” en
METHODOS. Savoir et textes, N° 4, 2004.

Foucault, Michel, El coraje de la verdad, Buenos Aires, FCE, 2010.

— “El sujeto y el poder”, en Dreyfus,Hubert y Ravinow Paul,
Michel Foucault: mas alla del estructuralismo y la herme-
néutica, Buenos Aires, Nueva Vision, 2001.

— Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber, México,
Siglo XX1I, 1990.

— Historia de la sexualidad II. El uso de los placeres, Buenos
Aires, Siglo XXI, 1986.

— “Sex, Power and the Politics of Identity”, entrevista a M.
Foucault de B. Gallagher y A. Wilson en Toronto, junio de
1982, publicada en la revista The Advocate N° 400, 7 de
agosto de 1984, traducida al espanol en: Foucault, Michel,



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 41

Estética, Etica y Hermenéutica, Obras esenciales, Volumen
II1, intr. trad y ed. A. Gabilondo, Barcelona, Paidés, 1999,
PP. 417-429.

Halperin, David, San Foucault. Una hagiografia gay, Cérdoba,
Cuadernos del Litoral, 2000.

Le Blanc, Guillaume, El pensamiento de Foucault, Buenos Aires,
Amorrortu, 2009.

Mills, Catherine, The philosophy of Giorgio Agamben, Stocksfield,
Acumen, 2008.

Nietzsche, Friedrich, FP 2 [114] otofio de 1885-otofio 1886,
Fragmentos postumos, Volumen IV (1885-1889), trad. intr.
y notas de J. L. Vermal y J. B. Llinares, Madrid, Tecnos,
2006, p. 110.

Ojakangas, Mika, “Impossible Dialogue on Bio-power: Agamben
and Foucault”, en Foucault Studies, may 2005, pp. 5-28.

Preciado, Beatriz, Testo Yonqui, Madrid, Espasa Calpe, 2008.

Rauff, Ulrich, “Interview with Giorgio Agamben, Life, A Work
of Art Without an Author: The State of Exception, the
Administration of Disorder and Private Life”, en German
Law Journal 5, may 2004, pp. 612-613.

Snoek, Anke, “Agamben’s Foucault. An Overview”, Foucault
Studies, N° 10, nov. 2010, pp. 55-56.






02. La imagen-dispositivo
en lo politico agambeniano

NATALIA TACCETTA

Imagen y palabra

La reflexion de Giorgio Agamben sobre la imagen parece ser
un aspecto como minimo poco explorado en su proyecto filosofico-
politico. Sin embargo, puede pensarse como la clave de una tra-
ma en la cual Agamben prueba la doble operacién de separaciéon
a partir de la cual se configura la vida del hombre. En sus obras
sobre arte y critica estética, en relacion con la cuestion del lenguaje
(sobre todo vinculada al anélisis de la imagen poética) o en virtud
de sus anélisis politicos (relativos al espectaculo, la soberania, o
la ontologia politica en general), el concepto de imagen opera en
practicamente toda la obra agambeniana a partir de una premisa
propia de la filosofia occidental.

Toda investigacion sobre el problema de la imagen debe co-
menzar antes que nada por reconocer que este término, en nues-
tra cultura, designa un imposible. La imagen, en efecto, es el lu-
gar donde la metafisica occidental buscd la solucién de su enigma
propiamente central: la uniéon de lo sensible y lo inteligible, de lo
miltiple y lo uno. Es por esto que la imagen conlleva en si misma
una dualidad irreductible y originaria: es, por esencia, aquello que



44 MARCELO RAFFIN Y OTROS

es repetible y reproducible pero, al mismo tiempo, es la aparicion
de un tnico.!

Siguiendo la lectura de Connal Parsley,> podria decirse, la
imagen es por un lado “imposible”, y por otro, la mediacion que le
permite a Agamben problematizar nociones como las de umbral,
cesura e historia, centrales en su vocabulario filos6fico para la con-
ceptualizacién de la vida. Sefiala que, como medio, la imagen es
lo que le permite volver a la nocion de historia, es decir, a lo “en-
comin” sefialando una tensiéon. En Ninfas (2007), Agamben lo ex-
presa del siguiente modo: “Las imagenes, que constituyen la con-
sistencia tltima de lo humano y el tinico camino de su posible sal-
vacion, son también el lugar de su incesante faltarse a si mismo”.3
Asi, “imagen” puede considerarse un término fundamental para un
problema como el de la mediacién entre lo sensible y lo inteligible,
lo Ginico y lo reproducible, lo singular y lo multiple.

La preocupacion por la imagen aparece en el primer libro de
Agamben, El hombre sin contenido de 1970, donde rastrea las mo-
dificaciones historicas que atravesaron algunos conceptos estéticos
fundamentales, e indaga sobre la importancia y la funcion del arte
en la reapropiacién de la historia. Para ello, hace hincapié en las
implicaciones ontoldgicas y epistemoldgicas que conlleva pensar
la subjetividad en el arte y los problemas y consecuencias que trae
la teorizacion estética a lo largo de la modernidad. Es importante
notar que en este primer libro la exploracion agambeniana de la

1. Agamben, Giorgio (2004), « Le pays au-dela des images » en Image et mémoire.
Ecrits sur I'image, la danse et le cinéma, Paris, Desclée de Brouwer, p. 138. La
traduccién es mia.

2. Parsley, Connal, “Image”, en Alex Murray y Jessica Whyte (comps.), The
Agamben Dictionary, Edimburgo, Edimburgh University Press, 2011, pp. 100-101.

3. Agamben, Giorgio, Ninfas, Valencia, Pre-Textos, 2007, p. 50.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 45

estética implica arriesgar una ontologia del presente y preguntarse
por los modos de establecer vinculo y continuidad con la realidad:
es decir, se trata, finalmente, de una reflexion sobre la espaciotem-
poralidad adecuada para que la experiencia pueda tener lugar. En
este sentido, Agamben piensa la crisis de la estética como un pro-
blema que involucra a la cultura en su conjunto y asume que, si
no es posible representarse un mundo en el que la experiencia sea
posible, la supervivencia de toda la cultura queda amenazada. De
modo que, en este primer libro, la pregunta por el arte y la imagen
apunta a una indagacion sobre la vida humana y sus posibilidades.

Una suerte de rastreo del concepto de “imagen” vuelve evi-
dente que constituye un dispositivo central en la conceptualizaciéon
agambeniana de la vida, su pensamiento de lo politico y su explo-
racion de la relacion entre el arte y la historia. Se hara imperioso,
entonces, volver sobre la confianza que Agamben deposita en el
arte y las tensiones que, en su pensamiento, constituyen lo humano
y articulan la vida.

En “éQué es un dispositivo?”, Agamben resume en tres pun-
tos la conceptualizacion de Michel Foucault: se trata de una red
que se establece entre discursos, instituciones, edificios, leyes, pro-
posiciones filosotficas, etc.; tiene una funcién estratégica que se ins-
cribe en una relacion de poder; resulta del cruce entre relaciones de
poder y de saber. La concepcion de Agamben, por su parte, carga
sobre “dispositivo” una genealogia que le permite pensar la oiko-
nomia como administracién o gestion en funciéon de la importancia
que el concepto reviste para el pensamiento teoldégico medieval. El
término latino dispositio asume, segin Agamben, esta compleja
esfera seméantica en la medida en que reconoce la fractura que ar-
ticula el ser y la praxis, la naturaleza y la esencia, la administracion
y el gobierno:



46 MARCELO RAFFIN Y OTROS

en lo cual y a través de lo cual se realiza una actividad
pura de gobierno sin ningin fundamento en el ser.
Por esta razén, los dispositivos siempre deben impli-
car un proceso de subjetivacion, es decir, deben pro-
ducir un sujeto.4

Agamben define los dispositivos en su constante captura de
lo viviente. En este sentido, quedan inscriptos en la otkonomia de-
finidos como “cualquier cosa que de algiin modo tenga la capacidad
de capturar, orientar, determinar, interceptar, modelar, controlar
y asegurar los gestos, las conductas, las opiniones y los discursos
de los seres vivientes”.5 Ahora bien, si “sujeto” es la resultante de
las relaciones del “cuerpo a cuerpo entre los vivientes y los dispo-
sitivos”, se produce para Agamben una diseminacion de la subjeti-
vidad en el mundo contemporaneo “que lleva al extremo el aspecto
de mascara que siempre ha acompafiado a todas las identidades
personales”.®

Precisamente, esta nocion de mascara reenvia al problema
de la imagen. Como dispositivo, se la puede pensar como en “Le
visage et le silence”, donde Agamben indaga sobre la relacién entre
la imagen y la poesia para asumir que “Que no se trata de un pa-
ralelo general entre las dos artes, sino mas bien de algo como una
relacidon esencial [y] que [...] ‘uno solo es el cumplimiento (télos)
de los dos’. Para preguntarse concretamente: “¢Qué es este cum-
plimiento, este fin comun de la pintura y la poesia? O, ¢qué especie

4. Agamben, Giorgio, ¢Qué es un dispositivo?, Buenos Aires, Adriana Hidalgo
Editora, 2014, p. 16.

5. Ibid. p. 18.
6. Idem, p. 19.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 47

de relacion esta aqui instituida entre imagen y palabra?”.” En “Le
pays au dela des images”, asume que toda imagen reposa sobre un
abismo por lo que el problema de la imagen “deviene el del estatus
de aquello que constituye desde siempre el tema comin de la pin-
turay la filosofia”.8

La méscara vuelve cuando al explorar la cuestion en el teatro
Agamben repara en la pregunta por lo intermediario —el persona-
je— entre el género y el individuo. Los personajes son seres hibri-
dos entre un individuo de carne y hueso —el actor— y el rol que el
autor escribid para él. “Que tal encuentro implique para el actor
una mutacién extraordinaria resulta del ceremonial al cual debe
someterse para sumir su rol”.° Frecuentemente, porta una méscara
(persona), que senala “su pasaje a una vida superior, sustraida de
las vicisitudes de la existencia individual”.® Este proceso de indivi-
duacidn tiene una suerte de evolucion en el cine, pero, a diferencia
del teatro, “no pone en absoluto en juego un actor que presta su
cuerpo a un personaje parlante, sino inicamente diferentes grados
de tension a lo largo de una escala cuya cima no es otra que este
ser paradojal que no existe mas que en el cine: el divo, la estrella”."

Imagen, vida y politica

La mascara que da forma a la captura de la vida en todas las
manifestaciones tiene en Agamben la forma de la relacion entre

7. Agamben, Giorgio, “Le visage et le silence”, en Image et mémoire. Ecrits sur
I'image, la danse et le cinéma, Paris, Desclée de Brouwer, 2004, p. 147.

8. Idem.

9. Ibid., p. 123.
10. Idem.

11. Ibid, p. 125.



48 MARCELO RAFFIN Y OTROS

ontologia y politica en el primer libro de la serie Homo sacer, es
decir, Homo sacer I. El poder soberano y la vida desnuda, don-
de Agamben busca restituir la politica a su dimension verdadera
en términos ontologicos y practicos para exhibir el lazo que une la
“vida desnuda” con la existencia politica. La imagen permite com-
prender la politicidad de la zoe como “elemento politico originario”
a partir de la idea de exposicion, es decir, como vida que esta ex-
puesta a la muerte, vida que ha sido expuesta —sacada afuera para
ser vista— por considerarse no-vivible (o no digna de ser visible).

Asimismo, la nocién de imagen es central para comprender
la idea de soberania que Agamben propone a partir del anélisis
de Los dos cuerpos del Rey de Ernst Kantorowicz (1957). Alli se
describen las ceremonias fanebres de los reyes franceses, en las
cuales la efigie de cera del soberano ocupa un lugar fundamental y
se la expone con los mismos honores que tendria un cuerpo vivo.
Kantorowicz se refiere a la imagen del rey del siguiente modo:

En sus Historias romanas, Herodes, cuando describia la
apoteosis del Emperador Septimio Severo, describia también una
serie de servicios ceremoniales que eran ofrecidos a la efigie del
mandatario muerto: la efigie, tratada como un hombre enfermo,
yace en la cama; senadores y matronas se alinean a ambos lados;
médicos fingen tomar el pulso a la imagen y darle asistencia médi-
ca hasta que, después de siete dias, la efigie ‘muere’ 7.2

La imagen se homologa con una dignidad “que nunca mue-
re”. La importancia de la imagen para este “pasaje” al mundo de
los muertos aparece en “L’'image immémoriale” donde Agamben
buscar problematizar la imagen a partir de la figura del eterno

12. Kantorowicz, Ernst, The King’s Two Bodies. A study in Medieval Political
Theology, Princeton, Princeton University Press, 1997, p. 427. La traduccion es
propia.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 49

retorno en Friedrich Nietzsche. Esta btsqueda lo lleva a reparar
en la etimologia de la palabra Gleich y el término leich que esta
escondido en “ewige Wiederkehr des Gleichen” (“eterno retorno de
lo mismo”). Leiche es la palabra alemana para cadaver y es la que
le permite recordar que “el cadaver es por excelencia lo que tiene la
misma figura, la misma semejanza (ressemblance). Esto es tan asi
que para los romanos la muerte se identifica con la imagen, es la
imago por excelencia y, vice versa, la imago es ante todo la imagen
del muerto”.’

La expuesta vida desnuda reaparece en el tercer volumen de
la serie, en Homo sacer I11. Lo que queda de Auschwitz. El archivo
y el testigo, donde la figura del musulmén es central para pensar la
captura de la vida en el campo de concentraciéon. La imagen como
dispositivo, la imagen-dispositivo, le permite a Agamben el seha-
lamiento de un limite que problematiza la distincion vida/muerte
tanto como posible/imposible, ademés de constituir un elemento
fundamental en la economia ética que piensa a partir de la expe-
riencia del exterminio.

La imagen constituye una categoria elemental también en
el anlisis de la gloria de Homo sacer II, 2. El Reino y la Gloria.
Alli, el estudio del paradigma de la teologia econémica le permi-
te a Agamben sustituir la trascendencia del poder soberano por
una otkonomia. El andlisis de este concepto conduce a Agamben
a conceptualizar el funcionamiento y la gestion del gobierno en
las sociedades modernas y a pensar el poder como “majestuosidad
ceremonial y litirgica”. En esta exploracion, cobran importancia
el analisis de la gloria y las aclamaciones —que, en cierto sentido,

13. Agamben, Giorgio, « L'image immémoriale » en Image et mémoire. Ecrits sur
I'image, la danse et le cinéma, Paris, Desclée de Brouwer, p. 99.



50 MARCELO RAFFIN Y OTROS

construyen la “imagen del poder”— y el modo en que se reactuali-
zan en la logica de los medios masivos contemporaneos, es decir,
en la imagen del espectaculo.

Agamben lee los gestos y signos del poder como signaturas
que dan eficacia constatativa a los signos u objetos. Junto con el
examen de las aclamaciones se abre la esfera de la “gloria”, dispo-
sitivo situado originalmente en el espacio litargico cristiano, que
imprime una suerte de signatura sobre las formas de gobierno de
las democracias contemporaneas (donde las aclamaciones y la glo-
ria se trasladan a la opinion publica y el consenso). La gloria opera
en la formacion y control de la opinién ptiblica en una democracia
que Guy Debord llama “sociedad del espectaculo”, una democracia
gloriosa cuya oitkonomia se resuelve en la gloria y la funci6én doxo-
l6gica se absolutiza para penetrar en toda la vida social, volviéndo-
la, de algin modo, imaginal.

Agamben relee La sociedad del espectdculo de Debord y
vincula la idea de la sociedad como una “inmensa acumulacion
de espectaculos” con la tesis Carl Schmitt sobre la opinion puablica
como la esfera moderna de la aclamacion, lo que podria redefinir
la funcion de la gloria como centro de la imagen de la politica ac-
tual. La democracia moderna es, en esta perspectiva, un sistema
basado en la eficacia de la aclamacion, en la gloria diseminada en
los medios masivos. Debord lo diagnostica claramente al comenzar
su libro: “El espectaculo no es un conjunto de imagenes, sino una
relacion social entre personas, mediatizada por las imagenes”.4
Curiosamente, esto no esté tan alejado de lo que Walter Benjamin
propone sobre el final del ensayo La obra de arte en la época de su
reproductibilidad técnica, refiriéndose al contexto de los fascismos

14. Debord, Guy, La sociedad del espectaculo, Madrid, Pre-Textos, 2002, p. 15.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 51

de la década del treinta del siglo XX: “La humanidad se ha conver-
tido ahora en espectaculo de si misma. Su autoalienacién ha alcan-
zado un grado que le permite vivir su propia destruccién como un
goce estético”.’s

En diversos tramos de su pensamiento, Agamben reco-
rri6 las obras de Debord y Benjamin. Desde el breve texto sobre
el cine situacionista hasta las glosas marginales a La sociedad del
espectaculo, Agamben recuper6 a Debord como un pensador de
la captura imaginal del poder contemporaneo, mientras encontro
en Benjamin un incansable pensador de las signaturas historicas.
En El Reino y la Gloria, la preocupacion por la representacion del
poder lo obliga a prestar atenci6n a los peligros de la manipulacion
inherente a sus propios mecanismos, que no es dificil asociar con el
espectaculo como un mundo falso que pervierte lo politico.

La salida parece ser la deriva situacionista hacia la interrup-
cion del anestesiamiento fetichista y una liberacion de la poten-
cia de la imagen como querria Benjamin. Esta liberacién toma la
“forma” de la inoperosidad como interrupcion, la de la politizaciéon
del arte y la de la puesta en evidencia de la perversion capitalista a
través de una imagen que la horada en su propio fundamento. De
algin modo, esto hace Debord y su grupo en la produccion filmi-
ca que va de Hurlements en faveur de Sade (Lamentos en favor
de Sade) de 1952 hasta In girum imus nocte et consumimur igni
(Damos una vuelta por la noche y somos consumidos por el fuego)
de 1978. En estos films aparece una encrucijada de vida y arte a
la que Agamben llama “gesto” y que funciona como potencia que
nunca se actualiza, y apunta incansablemente hacia una tension

15. Benjamin, Walter, “La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica”,
en Discursos interrumpidos I, Buenos Aires, Taurus, 1989, p. 57.



52 MARCELO RAFFIN Y OTROS

que aparece al comienzo de L'uso dei corpi, el Gltimo volumen de
la serie Homo sacer: “la oscura e inconfesada consciencia de que
el elemento genuinamente politico consiste exactamente en esta
incomunicable y casi ridicula clandestinidad de la vida privada”.*®

Benjamin y Debord enfrentan el espectaculo (o la vida esteti-
zada) con el détournement para torcer el sentido fetichizado de las
iméagenes de la fantasmagoria capitalista, arrancarlas del “devenir-
imagen” del capital como tultima metamorfosis de la mercancia. Y
con el llamado a la politizacion del arte asumiendo el papel que las
nuevas tecnologias artisticas podrian tener en el enfrentamiento a
la vida alienada. Ambos exploran los mecanismos para enfrentar la
tirania estética del espectaculo volviendo evidente la necesidad de
una apertura en la que converjan el arte y la politica, dando cuenta
del caracter fantasmagorico del desdoblamiento del valor que hace
ala mercancia acceder a una posicion de soberania sobre la vida de
los hombres.

Agamben pone de manifiesto que una indagacion sobre lo
politico es, al mismo tiempo, una exploraciéon sobre el caracter
de total exposicion que tiene la politica, en definitiva, la absoluta
preeminencia de la imagen. Por las caracteristicas atribuidas al es-
pectéaculo integrado actual, considera que la politica es més verda-
dera cuanto mas exhibe el hecho de ser ficcion. “Elevar a apariencia
la apariencia misma es la tarea de la politica”,”” propone. De modo
que el poder de los Estados se funda ahora en la exposiciéon en un
mundo espectacular, en el que la comunicacion se separa de ella
misma.

16. Agamben, Giorgio, « Prélogo », en L'uso dei corpi. Homo sacer, 1V, 2, Vlicenza,
Neri Pozza Editore, 2014, p. 11.

17. Agamben, Giorgio, Medios sin fin, Valencia, Pre-Textos, 2002, p. 69.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 53

Esta deriva parece confirmar la preocupaciéon agambeniana
por pensar las esferas del arte y la politica en el relevamiento de la
inescindibilidad entre estética, filosofia politica y la centralidad de
la vida. En este sentido, Agamben ofrece una lectura del modo en
que la teologia cristiana intent6 estetizar la gloria, como ocult6 la
relacion que tiene con la idea de soberania —recuérdese que “glo-
ria” es Herrlichkeit, cuya raiz comparte con Herrschaft, es decir,
sefiorio, dominio— para articular una reflexiéon sobre los mecanis-
mos de glorificacion que ponen de manifiesto la forma en que la
vida es violentamente capturada en el orden divino, pero cuya re-
presentacion se vincula enfiticamente con la belleza. En la gloria
confluyen teologia y politica y una apariencia que oculta el vacio
inoperante que produce vida desnudada. El esteticismo del discur-
so teologico sobre la gloria asume que Dios ejercita su dominio de
un modo embellecido, estetizado y estetizante. Hacia el final de El
Reino y la Gloria, la tnica salida parece ser la de una vida ingo-
bernable, inoperosa, capaz de disolver las formas predeterminadas
de la sociedad glorificada. En definitiva, una vida poética abierta a
nuevos usos.

Para Debord, el especticulo quiebra la “antigua unidad de la
vida” en im4genes separadas que ni siquiera conforman una colec-
cién. Son relaciones sociales mediadas que obligan a reevaluar el
grado hasta el cual el espectaculo conforma realidad. La conscien-
cia de clase o el despertar no se dan por una epifania, sino por la
asuncion del caracter espectacular de la vida. Del espectaculo capi-
talista, es posible recapturar la imagen para configurar una suerte
de ejército provisional de reserva cuyo potencial activador es obli-
terado por las logicas dominantes de la estetizacion. Como en la
reescritura de la historia benjaminiana, se intenta volver evidente
la esfera de lo perdido frente a la cual es necesaria alguna repara-
cion. Estos dispositivos median “la realidad” del mismo modo que



54 MARCELO RAFFIN Y OTROS

la comprension litargica de la producciéon de poder vuelve imposi-
ble el acceso no mediado a lo politico.

La apuesta benjaminiana de repensar la desauratizacion de
la obra de arte como potencia se puede comprender en términos
afines, pues poniendo de manifiesto que el fundamento del arte ya
no es ritual sino politico en la época de su reproductibilidad técni-
ca, se hace imperioso articular dispositivos que escapen a la l6gica
de la dominacion y que sean deliberadamente incompatibles con
la estetizacion de la vida. Si la copia y el espectaculo pretenden el
estatuto de lo real, la autoalienacién del hombre se convierte en
la produccion litargica de la época de la reproductibilidad técnica.
Sin embargo, esta supervivencia no clausura toda la potencialidad
politica para Benjamin en la medida en que en confia en que cierta
apropiacién del arte puede posibilitar el estallido que destruya el
edificio espectacular del fascismo. Es claro que Benjamin piensa en
un tipo de arte que impide una expectacion “litirgica”.

Para Agamben, advertir que estos procedimientos siguen
operando como précticas teologicas secularizadas, conlleva asu-
mir, como propuso Benjamin, que el capitalismo es una religion,
incluso la mas feroz de todas, la primera enteramente de culto que
opera a través de separaciones continuas y repetidas. Profana el
caracter religioso de sus mecanismos para volverlos impercepti-
bles constituyendo un improfanable generador de deudas inex-
piables. La forma que Agamben encuentra para interrumpir la
efectividad de este procedimiento es la profanacién misma de las
categorias centrales del capitalismo, es decir, la de trabajo y pro-
duccion. Sostiene que la modalidad particular del poder capitalista
es la crear una forma nueva de consagracion a través del consu-
mo como sacramento. Como el espectaculo debordiano, Agamben
vuelve evidentes los mecanismos de la maquina biopolitica capita-
lista para hacerla inefectiva. Debord lo hace en sus films a través



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 55

del montaje, las yuxtaposiciones extrafias, las sobreimpresiones, el
uso expresivo del sonido, la sobreabundancia de cuadros blancos o
negros; Benjamin con el llamado a la politizacién del arte, su fas-
cinacion con las vanguardias, el caracter criptico de sus tesis sobre
el concepto de historia o la configuraciéon anarquica —una suerte
de taller en pleno trabajo o una cartografia— de una filosofia de la
historia del siglo XIX en el Libro de los Pasajes.

La apuesta agambeniana por la inoperosidad no es ni un
llamado a la inercia ni al ocio. Apunta mas bien a una actividad
que implique la liberacion del trabajo y la efectividad para detener
la produccion espectacular de la vida, liberandola para otros usos,
esto es, usos que escapen a la dupla espectiaculo/consumo. Tal vez
no haga falta pensar en equivalentes “politicos” de la escritura de
un poema que se sustrae a la funcién comunicativa del lenguaje o
la produccion de un film sobre los mecanismos anestesiadores del
cine. Siguiendo la perspectiva de Agamben parece mas interesan-
te asumir que esta es la produccién politica por venir en tanto el
hombre ya no debe hacerse cargo de prescripcion algunay, en todo
caso, debe asumir su potencia de no hacerlo. Es asi que el gesto
filos6fico que Agamben reconoce en Debord y Benjamin parece no
ser tanto la interrupcion que proponen del aparato espectacular-
fascista, como haberse detenido en las condiciones de posibilidad
de esa cesura en un contexto en el que la gloria y la imagen funcio-
nan como matrices de la vida politica.

No obstante, la imagen no es sdlo espectaculo y exhibicion.
Es para Benjamin la detenciéon mesianica que interrumpe el con-
tinuum espectacular de la dominacion y es por eso el lugar de lo
politico. En términos agambenianos, es la presentaciéon de la dy-
namis que refiere incansablemente a otras imagenes, como los fo-
togramas de un film, que constituyen el gesto filmico de Debord



56 MARCELO RAFFIN Y OTROS

en quien reconoce operaciones anti-cinematograficas para inhibir
imaginalmente el consumo y la contemplacion.

Como el capitalismo no expropia inicamente el producto del
trabajo sino la actividad misma, la propuesta de Agamben permite
ver como se produce una auténtica alienacion del propio lenguaje,
que Debord pone en evidencia con sus films y Benjamin cuando se
refiere a los noticiarios de la tercera version de La obra de arte en
la época de su reproductibilidad técnica o con la llamada a una
inervacion corporal colectiva de las primeras versiones. La inerva-
cion es un llamado a la potencia y al movimiento, y no una arenga
que da comienzo a un proceso o concluye en una produccion.

Asumir la vida politica como secularizacion de la vida teo-
logica y culto culposo que exige el capitalismo, implica profanar el
lugar mismo de la imagen. Como Debord y Benjamin lo hacen con
las operaciones del détournement, la cita y el montaje como arti-
culadores mesianicos de la historia. En los dos casos, se hace ma-
nifiesto que funcionan como estrategias profanadoras de la imagen
del poder.

Imagen-dispositivo

Agamben parece emular de algiin modo el gesto benjami-
niano de asumir una mirada nostalgica pero nunca enteramente
pesimista (como lo hace con la narracién, la obra de arte cultual
o incluso con la historiografia materialista). En este sentido, aun-
que la profanacion pueda ser la tarea a realizar y aunque el ca-
pitalismo se sostenga sobre la persecuciéon incansable de un im-
profanable, Agamben sostiene que “es posible, sin embargo, que
lo Improfanable, sobre lo cual se funda la religion capitalista, no
sea verdaderamente tal, que se den todavia hoy formas eficaces de



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 57

profanaciéon”.’® La profanacién no restaura un uso incontamina-
do, sino que es méas bien un acto de desinscripciéon. Es esto preci-
samente lo que ocurre con la imagen cuando Debord y Benjamin
ponen en evidencia la consciencia del doble filo del fundamento
politico del arte.

Las im4genes que constituyen el espectaculo capitalista se
han cristalizado y se transforman en espectros que esclavizan ha-
ciendo creer en una esencia y un destino, cuando en realidad son
“la huella de lo que los hombres que nos precedieron esperaron y
desearon”.®®

El diagnostico de Debord obliga a asumir que la gloria aho-
ra tiene el aspecto de una “fantasmagoria espectacular” que trans-
forma la politica y la vida. Obliga a suspender el “dinamograma
cargado de tiempo”° para invertir su carga, reafirmando que las
relaciones sociales son constatacion de la simple apariencia, de una
imagen. Lo vivido se transforma en una representacion, de modo
que es posible afirmar que, si en las imagenes el hombre se juega
su caracter de hombre, el espectaculo confirma la expropiaciéon de
la sociabilidad humana al encerrarlo en una separacion que vuelve
real a la imagen e imagen a lo real.

En Profanaciones Agamben sostiene que, en su fase extre-
ma, “el capitalismo no es mas que un gigantesco dispositivo de
captura de los medios puros, es decir, de los comportamientos
profanatorios”.?* Los medios puros representan la desactivacion

18. Agamben, Giorgio, “Elogio de la profanacién”, en Profanaciones, Buenos Aires,
Adriana Hidalgo editora, 2005, p. 111.

19. Agamben, Giorgio, Ninfas, op. cit., p. 35.
20. Ibid., p. 37.
21. Agamben, Giorgio, “Elogio de la profanacién”, op.cit., p. 114.



58 MARCELO RAFFIN Y OTROS

y ruptura de cada separacién. Esto ocurre con el lenguaje cuan-
do gira en el vacio haciendo posible su potencial profanatorio. Es
el medio puro el que no debe ser capturado ni neutralizado para
emanciparse a un nuevo uso.

Dicho sucintamente, el gesto filosofico que comienza con la
genealogia que relaciona al Reino y la gloria termina diagnostican-
do a las sociedades actuales como un Reino de la imagen. Reino
que produce la exposicion del sujeto y su imagen sin cesar.

Bibliografia

Agamben, Giorgio, Medios sin fin, Valencia, Pre-Textos, 2002.

— “Le pays au-dela des images”, “Le visage et le silence”,
“L'image immémoriale”, en Image et mémoire. Ecrits sur
I'image, la danse et le cinéma, Paris, Desclée de Brouwer,
2004.

— “Elogio de la profanacion”, en Profanaciones, Buenos Aires,
Adriana Hidalgo editora, 2005.

— Ninfas, Valencia, Pre-Textos, 2007.

— ¢Qué es un dispositivo?, Buenos Aires, Adriana Hidalgo
Editora, 2014.

— «Proélogo», en L'uso dei corpi. Homo sacer, IV, 2, Vicenza,
Neri Pozza Editore, 2014

Benjamin, Walter, “La obra de arte en la época de su reproductibi-
lidad técnica”, en Discursos interrumpidos I, Buenos Aires,
Taurus, 1989.

Debord, Guy, La sociedad del espectaculo, Madrid, Pre-Textos,
2002.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 59

Kantorowicz, Ernst, The King’s Two Bodies. A study in Medieval
Political Theology, Princeton, Princeton University Press,
1997.

Parsley, Connal, “Image”, en Alex Murray y Jessica Whyte
(comps.), The Agamben Dictionary, Edimburgo, Edimburgh
University Press, 2011.






03. Campos: cercanias y distancias
entre Agamben y Foucault

OwmAR Dario HEFFES

Introduccion

Los campos de concentracion aparecen como un hito im-
posible de eludir. Su fuerza radica, basicamente, en que hasta el
minimo o superficial acercamiento nos interroga sobre su existen-
cia, sobre su presencia y sobre su permanencia. Obviamente estas
preguntas surgen porque el horror de los campos es inimaginable,
imposible de pensar y, ademaés, por la centralidad de este aconte-
cimiento en la historia moderna. Los estudios historicos y las es-
peculaciones filosoficas han intentado reflexionar, en mas de una
oportunidad, la problematica que se abre por su existencia. Es asi
que se puede empezar un recorrido, no taxativo, a partir de los de-
sarrollos de Hannah Arendt que ha considerado, principalmente,
en su libro, de 1948-1951, Los origenes del totalitarismo, ciertas
cuestiones que aparecen como centrales en la primera parte de la
posguerra. Arendt plantea que “[e]l designio totalitario de con-
quista global y de dominaci6n total ha sido el escape destructivo
a todos los callejones sin salida. Su victoria puede coincidir con la
destruccion de la Humanidad; donde ha dominado comenzé por



62 MARCELO RAFFIN Y OTROS

7

destruir la esencia del hombre™. Dicho libro se divide en tres par-
tes: antisemitismo, imperialismo y totalitarismo, con la nocién de
totalitarismo agrupa no sélo a los movimientos de derecha como el
nazismo, sino también al stalinismo. El campo de concentracion,
segun Arendt, se estructura como parte de la practica totalitaria y
“sirven como laboratorios en los que se pone a prueba la creencia
fundamental del totalitarismo de que todo es posible”.

En definitiva, lo que se pretende en el campo es la elimina-
cion de cualquier espontaneidad en los seres humanos, ya que “[e]
1 problema es fabricar algo que no existe, es decir, un tipo de espe-
cie humana que se parezca a otras especies animales, cuya tnica
‘libertad’ consistiria en ‘preservar la especie’.3 En otras palabras,
la intenci6n del totalitarismo es la construcciéon de un hombre que
sea simplemente un haz de reacciones. Para comprender esta idea
se debe recurrir a otro libro de Arendt, La condicién humana de
1958, que se ha desarrollado a lo largo de este texto, pero que, en
pocas palabras, implica que la labor es la actividad que esta rela-
cionada con la vida y con su reproduccion,* de esta manera, el in-
tento del campo de concentracion esta dado por la reproduccion
de la labor, en tanto actividad que permite la preservacion de la
especie. Del lado contrario a la labor se encuentra la accidon que es
la actividad humana que se realiza entre libres e iguales y que, ba-
sicamente, tiene que ver con la posibilidad de una vida en comin.5
Esta actividad requiere de la espontaneidad humana, y que, por

1. Arendt, H., Los origenes del totalitarismo, Barcelona, Taurus, 1999, p. 10.
2. Ibid., p. 533.

3. I[dem.

4. Cf. Arendt, H., La condicién humana, Buenos Aires, Paidés, 2003, p. 21.
5. Cf. Ibid., pp. 21-22.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 63

consiguiente, la humanidad no sea un simple haz de reacciones.
Si el campo quiere, en resumidas cuentas, en palabras de Arendt,
convertir al hombre en un haz de reacciones y que sé6lo preserve
la especie, entonces el campo se convierte en el lugar por antono-
masia de la labor y, a su vez, en el lugar en donde “la infinita plu-
ralidad” y la “diferenciaciéon” de los seres humanos es imposible,
por ende, el totalitarismo es el ataque més detallado y minucioso
contra la politica.

Nuda vida o subjetividad

Si bien tiene diferencias, el hombre como un haz de reaccio-
nes, esto es, la centralidad del animal laborans, es uno de los pun-
tos de partida de Giorgio Agamben, que en 1995 revitaliza no s6lo
la problematica del campo de concentracion, sino que ademas hace
reaparecer a la biopolitica en la discusion. En su libro Homo sa-
cer, El poder soberano y la nuda vida, Agamben parte del analisis
arendtiano sobre el campo, parte de la idea arendtiana de que “los
campos de concentracion son laboratorios para la experimentacion
del dominio total”, pero sostiene que es necesario combinarlo con
los anélisis foucaultianos, pero esta combinacién es sblo posible
si se comprende que “en nuestro tiempo la politica ha pasado ser
integralmente biopolitica, se ha podido constituir, en una medida
desconocida, como politica totalitaria”.®

La biopolitica, para Foucault, implicaba técnicas o mecanis-
mos de gobierno de la vida de la poblaciéon que se articulan con

6. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, Valencia, Pre-
Textos, 1998, p. 152.



64 MARCELO RAFFIN Y OTROS

técnicas anatomopoliticas que constituian lo que denominé biopo-
der’. Foucault sostiene la aparicién de “una especie de estatizacion
de lo biolégico, o, al menos, cierta tendencia conducente a lo que
podria denominarse la estatizacion de lo biologico”,® también de-
sarrolla la nocion de “racismo de Estado (...) como un racismo que
una sociedad va a ejercer sobre sI misma”™ y se opone al “enfoque
tradicional del problema del poder (...) [0] en modelos institucio-
nales e invita a ‘liberarse del privilegio teorico de la soberania™.x°
Esta posicion teorica o esta forma de adentrarse al problema no
estan relacionadas con una teoria, ni con una metodologia, sino
con una historia de diferentes modos de subjetivaciéon.” Pero esta
busqueda est4 afuera de la teoria politica y de ciertas nociones co-
munes como soberania, pueblo, Estado o sociedad civil. El camino
elegido por Foucault estaba fundado en un estudio de las practicas
en donde ellas se dan, es decir, no entender las practicas a partir
de las nociones comunes, o, en otros términos, ir por el camino
inverso.”? En definitiva, la subjetividad para Foucault no puede
ser la construcciéon decidida por un poder soberano, sino que la

7. Cfr. Foucault, M., Defender la sociedad. Curso en el College de France (1975-
1976), Buenos Aires, F.C.E., 2000, p. 220 y Cfr. Foucault, M., Historia de la
sexualidad. 1- La voluntad de saber, Buenos Aires, Siglo XXI Editores, 2003, pp.
168-169.

8. Foucault, M., Defender la sociedad. Curso en el College de France (1975-1976),
op. cit., p. 217.

9. Ibid., p. 66.

10. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., pp. 14-15.
11. Cf. Foucualt, M., Dits et écrits 1V, 1980-1988, Paris, Gallimard, 1994, pp.
222-223.

12. Cf. Foucault, M., Nacimiento de la biopolitica. Curso en el College de France
(1978-1979), Buenos Aires, F.C.E., 2007, p. 17.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 65

subjetividad es una sucesion de practicas que se van entrelazando,
se reflejan y se racionalizan.

Agamben, por su lado, parte de la distincién aristotélica en-
tre zoe y bios, para poder entrelazar el problema del campo de con-
centracién con los desarrollos foucaultianos a través de la nocién
de poder soberano. Al menos en el primer tomo de la saga Homo
sacer, la pregunta de Agamben pareciera ser cual es el centro en el
que confluyen tanto las técnicas de individualizacion basadas en la
disciplina, y las técnicas totalizantes basadas en la regulacion de la
poblacion. La respuesta que para él surge es que el niicleo origina-
rio, aunque oculto, es la nuda vida, es decir, la vida desprovista de
toda calificacion. El concepto de nuda vida para Agamben, no se
trata simplemente del hecho biol6gico, sino de una produccion del
poder soberano. Esta produccion es posible a través del mecanis-
mo juridico del estado de excepcidon que coloca a la vida desnuda
en el centro de los calculos del Estado moderno y que “no hace, en
consecuencia, otra cosa que volver a sacar a la luz el vinculo secreto
que une el poder con la nuda vida, reanudando asi (segin una co-
rrespondencia tenaz entre moderno y arcaico que se puede encon-
trar en los &mbitos diversos) el mas inmemorial arcana imperii”.*3
La idea del arcana imperii esta directamente relacionada con un
mecanismo juridico-religioso, y esta es la razon por la que se de-
vuelve a la luz el niicleo secreto y oculto del poder, que no es otro
que la conceptualizacion del estado de excepcidon. En ese punto,
Agamben sostiene que la tesis foucaultiana debe ser corregida o
completada, ya que la caracteristica de la biopolitica no esta dada
por la inclusién de la zoe en la polis,

13. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., p. 16.



66 MARCELO RAFFIN Y OTROS

en si misma antiquisima, ni el simple hecho de que la
vida como tal se convierta en objeto eminente de los
calculos y de las previsiones del poder estatal: lo deci-
sivo, mas bien, el hecho de que, en paralelo al proceso
en virtud del cual la excepcidn se convierte en regla,
el espacio de la nuda vida que esta situada originaria-
mente al margen del orden juridico, va coincidiendo
de manera progresiva con el espacio politico, de for-
ma que exclusion e inclusion, externo e interno, bios y
zoe, derecho y hecho entran en una zona de irreducti-
ble indiferenciacion.'

El campo de concentracion aparece, entonces, como esa es-
tructura juridico-politica que guarda un vinculo constitutivo con
el estado de excepcion y, por eso, “[e]l campo de concentracion es
el espacio que se abre cuando el estado de excepcion empieza a
convertirse en regla”.’s La fuente de este texto agambeniano es la
idea de Walter Benjamin en la tesis 8 de Sobre el concepto de his-
toria, en donde Benjamin sostiene que “[1]a tradicién de los opri-
midos nos ensena que la regla es el estado de excepcién en el que
vivimos”.** El fascismo, segin Benjamin, implicé la consolidacion
de este estado de excepcion que conlleva la posibilidad de esa tradi-
cion y conceptualmente le posibilita a Agamben explicar como ocu-
rrid, a través de este mecanismo juridico, la consolidacion de ese
umbral de indecidibilidad entre zoe y bios; la opresion es el resul-
tado del estado de excepciéon benjaminiano que se ha vuelto regla

14. Ibid., p. 18-19.
15. Idem, p. 215.

16. Benjamin, W., Tesis sobre la filosofia de la historia en Benjamin, W., Ensayos
(Tomo 1), Madrid, Editora Nacional de Madrid, 2002, p. 115.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 67

y que se consolida como nuda vida inseparable de la vida calificada
en el estado de excepcion agambeniano. El fascismo es, entonces,
la posibilidad de conexion entre estado de excepcién y campo de
concentracion, la posibilidad de demostracién como el cuerpo bio-
politico es una decisiéon soberana, la posibilidad del campo como
un paradigma biopolitico de lo moderno, como un nomos regula-
dor de la modernidad, y, por ello, “[e]n lugar de deducir la defini-
cion del campo en los acontecimientos que alli tuvieron lugar; nos
vamos a preguntar mas bien: ¢Qué es un campo de concentraciéon?
¢Cudl es su estructura juridico-politica, esa estructura que permi-
ti6 que pudieran llegar a suceder acontecimientos de tal indole?”."”

Foucault, por el contrario, sostiene que “no debemos esperar
a (...) los campos de concentracion para reconocer la existencia de
relaciones [de poder]”.®® De esta manera, lo que conlleva esta pos-
tura no es necesariamente que no se deba investigar el campo de
concentracion, sino que en el campo no se va a encontrar ninguna
respuesta especial que no se encuentre en cualquier otro conjunto
de practicas, contrariando, en forma antedatada, lo que ha soste-
nido Agamben, ya que éste piensa encontrar en el campo algin se-
creto que posibilite una definicion de la politica, y, justamente por
esto, la necesidad que tiene Agamben de contar con un mecanismo
juridico-religioso® como el estado de excepcién imbricado con el
campo. Pero, ademaés, y como queda claro, el planteo de Foucault

17. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., pp.
211-212.

18. “[N]Jous ne devrions pas avoir a attendre la bureaucratie ou les camps de
concentration pour reconnaitre I'existence de relations [du pouvoir]” Foucault, M.,
Dits et écrits 1V, 1980-1988, op. cit., pp. 224-225.

19. Agamben sostiene que hay “dos campos de investigacion que Foucault ha
dejado a un costado, el derecho y la teologia, son extremadamente importantes



68 MARCELO RAFFIN Y OTROS

esta basado en un estudio de las practicas que han permitido el
andlisis de las mismas que conllevan una forma de subjetivacion.
Por su lado, en Agamben, la subjetivacion es una decisiéon del po-
der soberano, su aportacion mas original, subjetivacion que tiene
en su centro esa nuda vida.

La ambigiiedad de la sacralidad

Agamben, a su vez, rescata la figura del homo sacer, una fi-
gura enigmatica que ha recibido una serie de discusiones a partir
de la definicion que hiciera Sexto Pompeyo Festo que sostenia que
“[h]ombre sagrado es, empero, aquél a quien el pueblo ha juzgado
por un delito; no es licito sacrificarle, pero quien le mate, no sera
condenado por homicidio”.?° Lo que demuestra es una ambigiie-
dad que llama la atencion, segiin Agamben, y ha despertado diver-
gencias en las interpretaciones. En esa tonica, René Girard habia
destacado que “el sacrificio se presenta de dos maneras opuestas,
a veces como una cosa ‘muy santa’ de la que no es posible abste-
nerse sin grave negligencia, y otras, al contrario, como una espe-
cie de crimen que no puede cometerse sin exponerse a peligros no
menos graves”.?! Ambigiiedad, entonces, que se encuentra y esta
inscripta en lo sagrado y que se puede rastrear también en la pa-
labra griega katharma y que esta relacionada con la problematica
de la expiacion dado que implica el objeto rechazado por impuro
y también la limpieza y purificacion, lo mismo sucede con su par

para comprender nuestra situacion presente” AGAMBEN, G., Estado de excepcion.
Homo sacer Il, I, Buenos Aires, Adriana Hidalgo Editora, 2004, p. 14.

20. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., p. 94n.

21. Girard, R., La violencia y lo sagrado, Barcelona, Anagrama, 2005, p. 9.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 69

latino piaculum?® que también juega con ese doble significado de
expiacion y de maleficio.

Horacio escribi6 una frase que puede ser de utilidad, ya que
afirma: “Vestrum praetor, is intestabilis et sacer esto”.?® Esta fra-
se demuestra en forma concreta este juego, dado que intestabilis
indica infamia, no poder aparecer como testigo frente a un magis-
trado, y perder, virtualmente, gran parte de su capacidad como ciu-
dadano, es por eso que el significado convencional de intestabilis
esta unido al de detestabilis.?* La ambigiiedad radicaria en la posi-
bilidad de que alguien que no pueda dar testimonio, alguien que no
tiene la capacidad de que su palabra fuera tomada fidedignamente
pueda ser sacer. Esta union es posible facilmente, gracias a la pro-
pia ambigiiedad del término sacer que se puede colocar para defi-
nir a alguien que pierde gran parte de su categoria de ciudadano.

La eleccion agambeniana, de esta figura, radica, no so6lo en
la facilidad de ser entendida como un umbral que es asimilable a
un estado de excepcion, dado que la vida del homo sacer ha que-
dado suspendida en un intermedio porque pertenece al mundo
de los dioses pero no puede ser sacrificada, y pertenece al mundo
humano pero cualquiera lo puede matar sin cometer homicidio,
sino también porque, segiin Agamben, esta es la primera vez que
se vincula una vida humana con la sacralidad. Homo sacer, enton-
ces, funciona como una estructura politica originaria y, ademas,

22. Cf. Brasse, J., Greek Gradus, or, Greek, Latin, and English Prosodial Lexicon:
Containing the Interpretation, in Latin and English, of All Words Which Occur in the
Greek Poets from the Earliest Period to the Time of Ptolemy Philadelphus and Also
the Quantities of Each Syllable, London, Baldwin, 1828, p. 438.

23. “Vos pretor, sin testimonio y sacralizado seas”.

24. Cf. Horacio, Quinto Horatii Flacci Opera Omnia, London, Whittaker & Co., 1869,
p. 477.



70 MARCELO RAFFIN Y OTROS

el homo sacer es una nuda vida expuesta que no esta protegida
ni por dioses ni por los hombres. A través de esto, la cuestiéon que
se puede trazar como relevante es la manera en la cual el homo
sacer, figura juridico-religiosa en forma evidente, es utilizada para
comprender “la figura que nuestro tiempo nos propone [y que no
es otra mas que] (...) la de una vida de un insacrificable, pero se
ha convertido en eliminable en una medida inaudita, [por ello] la
nuda vida del homo sacer nos concierne de modo particular”.?s Y
Agamben continta diciendo “[1]a sacralidad es una linea de fuga
que sigue presente en la politica contemporanea, que, como tal, se
desplaza hacia regiones cada vez mas vastas y oscuras, hasta llegar
a coincidir con la misma vida biologica de los ciudadanos. (...) [Q]
uizas (...) todos somos virtualmente homini sacri”.2®

Sacrificio y campo

La importancia de esta figura, ademas, para entender la
Shod, esta en el terrible equivoco que implico el nombre Holocausto
para hacer referencia al genocidio nazi. Dicho término puede ser
hallado en el Antiguo Testamento, tal como afirma Agamben, en
Levitico, se pueden encontrar cuatro tipos de sacrificios: olah,
hattat, shelamin, minha. La Vulgata traduce olah por holocaustum
que luego pasa “alos Padres latinos que lo utilizaron esencialmente
para referirse a los sacrificios judios en los numerosos comentarios

25. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., p. 147.

26. Ibid. Amén de esto se deberia destacar las palabras de Leo Peppe que
sostiene que la interpretacion agambeniana sobre el homo sacer, es “fascinante
pero infundada” y advierte sobre el uso difuso del derecho romano que conllevan
riesgos interpretativos. Cfr. PEPPE, L., “Reflexiones sobre la nocién de justitia en
la tradicion juridica europea” en Revista de Derecho UNED, nim. 3, 2008, p. 444).



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 71

del texto sagrado”.?” A partir de esta conceptualizacion se utiliza
el término para condenar la inutilidad de los sacrificios cruentos
y también el término se amplia para referir, en forma metaforica,
a los martires cristianos equiparando su suplicio a un sacrificio,
como asi también la muerte de Cristo en la cruz pas6 a ser un ho-
locausto.?® Por ejemplo, Luis de Granada sostiene que “el Salvador
se hizo holocausto vivo por nuestro amor (...) [. A]cuérdese que en
todo este libro tratamos de la perfeccion de la vida christiana: la
cual no es otra cosa que hazerse el hombre holocausto vivo de Dios,
donde no aya cosa que no se emplee en su servicio”.?> Ademaés, de
estos usos Agamben destaca “el empleo del término en sentido
polémico contra los judios (...) [que en] un pasaje de un cronista
medieval, (...) constituye la primera aparicion (...) del término ‘ho-
locausto’ para hacer referencia a una matanza de judios, pero, en
este caso, con una coloracion violentamente antisemita”.3° Todos
estos antecedentes hacen poco recomendable el uso del término
holocausto, dado que “establecer una conexién, aunque sea lejana,
entre Auschwitz y el olah biblico, y entre la muerte en las camaras
de gas y la ‘entrega total a motivos sagrados o superiores’ no pue-
de dejar de sonar como una burla”.3! De esta manera, Agamben
ve la utilizacion de este término como “una irresponsable ceguera

27. Agamben, G., Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo sacer
1ll, Valencia, Pre-Textos, 2002, p. 28.

28. Cf. Ibid., p. 29.

29. Luis de Granada, Obras del Venerable P. Maestro Fr. Luis de Granada. Tomo
1ll, Madrid, Don Pedro Marin, 1788, p. 403.

30. Agamben, G., Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo sacer
1, op. cit., p. 30.

31. Ibidem, p. 31. También shoa es un término problematico dado que hace
referencia al castigo divino (/dem, p. 30).



72 MARCELO RAFFIN Y OTROS

historiografica” y por eso “[e]l judio bajo el nazismo es el referen-
te negativo privilegiado de la nueva soberania biopolitica y, como
tal, un caso flagrante de homo sacer, en el sentido de una vida a la
que se puede dar muerte pero que es insacrificable. (...) Matarlos
[no es mas que] (...) una posibilidad de recibir la muerte que es
inherente a la condicién de judio como tal”.3? Estas muertes no son
un holocausto, no son justamente un sacrificio, afirma Agamben,
sino que fueron realizadas en su calidad de pura nuda vida que se
encuentra al arbitrio de toda decisién soberana. De esta manera,
en definitiva, construye su teoria a través de esa figura que implica
como posibilidad la muerte, pero que ademés produce un despla-
zamiento en el desarrollo de la biopolitica que el mismo Agamben
destaca, sosteniendo:

Si, en todo Estado moderno, hay una linea que marca
el punto en el que la decisiéon sobre la vida se hace
decision sobre la muerte y en que la biopolitica puede,
asi transformarse en tanatopolitica, esta linea ya no
se presenta hoy como una frontera fija que divide dos
zonas claramente separadas: es mas bien una linea
movediza tras de la cual quedan situadas zonas mas y
mas amplias de la vida social, en las que el soberano
entra en una simbiosis cada vez més intima no sé6lo
con el jurista, sino también con el médico, con el cien-
tifico, con el experto o con el sacerdote.33

De esta manera si la biopolitica tiene en su centro la nuda
vida por decisién del poder soberano, que ademas se convierte en

32. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., p. 147.
33. Ibid., pp. 155-156.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 73

tanatopolitica por esa decision, claramente la posicion agambe-
niana se separa totalmente de la posicion foucaultiana, se dirige
a otro punto de la comprensién de la vida que ha ingresado en los
planes politicos. Para Foucault “la soberania podria ser vista como
el mecanismo juridico-legal yuxtapuesto con los mecanismos dis-
ciplinarios y de seguridad que posibilitan aunados, el desarrollo de
una matriz general de poder”4y en esa yuxtaposicion se alumbra
la biopolitica, que es una exposicion a la muerte, pero siempre en
nombre de la necesidad del mantenimiento de la vida a través de
técnicas que “poseen funciones de incitacion, de reforzamiento, de
control, de vigilancia, de aumento y organizacion de las fuerzas que
somete: un poder destinado a producir fuerzas, a hacerlas crecer
y ordenarlas méas que obstaculizarlas, doblegarlas o destruirlas”.ss
Por el contrario, si la biopolitica se torna cada vez mas en tanato-
politica, implicando una difusa linea de divisiéon entre vida y muer-
te, el efecto productivo del poder no estaria destinado al manteni-
miento de la vida, sino al propio desarrollo y mantenimiento del
poder soberano, el poder soberano crea o produce nuda vida, pero
la produce pura y exclusivamente para su posible aniquilacion y
por eso todos somos virtualmente homo sacer.

La pregunta que parece surgir respecto del campo, es sobre
la manera en que se lo puede pensar, en tanto y en cuanto, esta cru-
zado por la muerte, o en otros términos, la pregunta que aparece
con Agamben, seria si la biopolitica se ha convertido en tanatopo-
litica. Pero desde Foucault, el tratamiento del problema surge por

34. Heffes, O. D., “Foucault e Agamben ou as diferentes formas de p6r em jogo
a vida” en Revista Aulas, Dossié Foucault N 3, Dezembro 2006/Margo 2007,
Campinas (Brasil), Universidad de Campinas, p. 20.

35. Foucault, M., Historia de la sexualidad. 1. La voluntad de saber, op. cit., p. 171.



74 MARCELO RAFFIN Y OTROS

lo que manifiesta en la famosa clase del 17 de marzo de 1976 en el
Collége de France, al referirse al racismo, sosteniendo que es

el medio de introducir por fin un corte en el ambito
de la vida que el poder tom6 a su cargo: el corte en-
tre lo que debe vivir y lo que debe morir. En el conti-
nuum biologico de la especie humana, la aparicion de
las razas, su distincion, su jerarquia, la calificacion de
algunas como buenas y otras, al contrario como infe-
riores, todo esto va a ser una manera de fragmentar
el campo de lo bioldgico que el poder toma a su car-
go; una manera de desfasar, dentro de la poblacién, a
unos grupos con respecto a otros. (...) La muerte del
otro no es simplemente mi vida, considerada como mi
seguridad personal; la muerte del otro, la muerte de
la mala raza, de la raza inferior (o del degenerado o el
anormal), es lo que va a hacer que la vida en general
sea mas sana; mas sana y mas pura.s®

Ademas, Foucault sostiene, en La Voluntad de saber, que
“[1]a vieja potencia de muerte, en la cual se simbolizaba el poder
soberano, se halla ahora cuidadosamente recubierta por la admi-
nistracion de los cuerpos y la gestion calculadora de la vida”.3” De
esta manera lo que surge de estos desarrollos hace imposible la
aparicion de una tanatopolitica, por el contrario el problema es la
vida, la vida que debe ser trabajada, moldeada y también expues-
ta, pero lo es en tanto vida, en tanto hecho biolégico que se puede

36. Foucault, M., Defender la sociedad. Curso en el Collége de France (1975-
1976), op. cit., p. 230.

37. Foucault, M., Historia de la sexualidad. 1- La voluntad de saber, op. cit., p. 169.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 75

construir y que esta dotado de un valor que puede ser producido,
que puede ser recreado, o creado de manera total y absoluta. Es
por eso que para Foucault, “el nazismo es, en efecto, el desarrollo
paroxistico de los nuevos mecanismos de poder que se habian in-
troducido desde el siglo XVIII”.3® Pero se debe destacar que, para
Foucault, el nazismo es una combinacién extrema entre disciplina,
biopoder y soberania, pero esta combinacion extrema no implica el
primer plano del poder soberano, sino, por el contrario, que todos
los elementos recorren y sostienen el pulso de la sociedad nazi.

Conclusion

La critica de Agamben a Foucault, es que por un lado se
construye a partir de la decisién soberana y por el otro se constru-
ye en una particularidad con la entrada de la biologia, pero que en
ningtn caso puede comprender la construccion de la subjetividad,
que pareciera ser central para poder entender el cambio de la mo-
dernidad y el capitalismo.

Esto genera una oposicion dialéctica, como forma de percibir
el desarrollo del capitalismo, conlleva “una loégica que hace inter-
venir términos contradictorios en el elemento de lo homogéneo”,
pero, justamente, la propuesta de Foucault supone el estudio de
précticas discursivas y no discursivas entendidas como enfrenta-
mientos, como una logica de la estrategia, una logica que establece
conexiones posibles entre términos dispares y que siguen dispa-
res, es por eso que “[l]a logica de la estrategia es la logica de la

38. Foucault, M., Defender la sociedad. Curso en el Collége de France (1975-
1976), op. cit., p. 233.

39. Foucault, M., Nacimiento de la biopolitica. Curso en el College de France
(1978-1979), op. cit., p. 62.



76 MARCELO RAFFIN Y OTROS

conexion de lo heterogéneo y no la logica de la homogeneizacion
de lo contradictorio”.+

Por consiguiente, el campo de concentracién no puede ser
concebido como una estructura juridico-politica, sino como una
produccién de subjetividad, una produccion biopolitica, que no
tiene en su centro la produccion de la muerte, sino la produccion
de la vida, pero aun infringiendo la muerte, es por esa vida que
se pretende producir, y no, por el contrario, porque la muerte sea
el objetivo concreto de la organizacion biopolitica, sino que es el
instrumento para que la vida elegida sea més pura y méas sana. En
ultima instancia, la biopolitica no es tanatopolitica, sino que esta
basada en la produccion de vida, en su administracion, en su mejo-
ra, y la muerte es uno de los instrumentos posibles para esta reali-
zacion, aunque no el anico.

Bibliografia

Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida,
Valencia, Pre-Textos, 1998.

— Estado de excepcién. Homo sacer II, I, Buenos Aires,
Adriana Hidalgo Editora, 2004.

— Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo
sacer III, Valencia, Pre-Textos, 2002.

Arendt, H., Los origenes del totalitarismo, Barcelona, Taurus,
1999.

— La condiciéon humana, Buenos Aires, Paidos, 2003.

40. Ibid.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 77

Benjamin, W., Tesis sobre la filosofia de la historia en BENJAMIN,
W., Ensayos (Tomo I), Madrid, Editora Nacional de Madrid,
2002.

Brasse, J., Greek Gradus, or, Greek, Latin, and English Prosodial
Lexicon: Containing the Interpretation, in Latin and
English, of All Words Which Occur in the Greek Poets from
the Earliest Period to the Time of Ptolemy Philadelphus
and Also the Quantities of Each Syllable, London, Baldwin,
1828.

Foucault, M., Defender la sociedad. Curso en el Collége de France
(1975-1976), Buenos Aires, F.C.E., 2000.

— Historia de la sexualidad. 1. La voluntad de saber, Buenos
Aires, Siglo XXI Editores, 2003.

— Dits et écrits IV, 1980-1988, Paris, Gallimard, 1994.

— Nacimiento de la biopolitica. Curso en el College de France
(1978-1979), Buenos Aires, F.C.E., 2007.

Girard, R., La violencia y lo sagrado, Barcelona, Anagrama, 2005.

Heffes, O. D., “Foucault e Agamben ou as diferentes formas de
por em jogo a vida” en Revista Aulas, Dossié Foucault
N 3, Dezembro 2006/Mar¢o 2007, Campinas (Brasil),
Universidad de Campinas.

Horacio, Quinto Horatii Flacci Opera Omnia, London, Whittaker
& Co., 1869.

Luis de Granada, Obras del Venerable P. Maestro Fr. Luis de
Granada. Tomo III, Madrid, Don Pedro Marin, 1788.
Peppe, L., “Reflexiones sobre la nocidon de iustitia en la tradicién
juridica europea” en Revista de Derecho UNED, ntm. 3,

2008.






04. Estado, violencia, crisis: Giorgio
Agamben y la escena contemporanea

Tomas BorOVINSKY

Introduccion

La filosofia de Giorgio Agamben esta construida en dialogo
con una multiplicidad de autores y ejemplos que toma para erigir
un pensamiento fundamental todavia en mutacion. A lo largo de
su gran obra Homo sacer, y en otros libros anteriores y posterio-
res fuera de los que componen esa obra, Agamben busca realizar
una arqueologia del gobierno de la vida en Occidente estudiando
el derecho, la teologia, la politica y la estética (de distinto modo en
los diferentes volimenes). Para esto parte del concepto de homo
sacer —que da nombre a toda la obra— que vendria a ser una figura
oculta del derecho romano arcaico —en palabras de Agamben— que
habilita que alguien pueda matar a otro al declararlo sagrado sin
recibir castigo alguno.

Esta figura llamada homo sacer es la que utiliza el autor para
explicar el funcionamiento de la soberania y el gobierno de la vida
en la modernidad, tomando como ejemplo extremo los campos de
exterminio nazis en los que la victimas son exterminadas sin que
recaiga pena sobre quienes los aniquilan. A partir del homo sacer
el autor piensa el gobierno de los hombres como si fuera una admi-
nistraciéon de la mera vida biologica de los mismos, lo que él llama



80 MARCELO RAFFIN Y OTROS

la nuda vida: una vida desprovista de toda forma. Agamben par-
te del derecho romano arcaico y llega a nuestros dias estudiando
las raices teoldgicas ocultas de la modernidad. El problema de la
vida, el gobierno y la ley atravesara de distinto modo su produc-
cion intelectual desde el primero hasta el Gltimo de los tomos del
Homo sacer, asi como también estaran estos temas presentes en
su obras exteriores al Homo sacer. En este sentido es dificil ob-
viar las observaciones de Agamben en relacion a la cuestion del
Estado, la violencia y la crisis contemporanea cuando asistimos a
un escenario mundial en llamas. Crisis econdémicas, humanitarias,
ecolobgicas, etc.

Estado, violencia, crisis

Para pensar la relacion entre Estado, violencia y crisis de-
bemos partir remarcando que hay en Agamben una polémica in-
distinciéon entre democracia y totalitarismo. Asistimos, desde su
perspectiva, al advenimiento de sociedades posdemocraticas y
“especulares”.! Porque “los totalitarismos de nuestro siglo consti-
tuyen realmente la otra cara de la idea hegelo-kojeviana de un fin
de la historia”. Prosigue Agamben leyendo a Alexandre Kojeve y
dice que “el hombre ya ha alcanzado su télos histérico y no que-
da més que la despolitizacién de las sociedades humanas a través
del despliegue incondicionado del reino de la oikonomia, o bien la
asuncion de la propia vida biologica como tarea politica suprema”.?
Hay que tener en consideracién contra todas las caricaturizaciones

1. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, Pre-Textos, 1996,
p. 20.

2. Agamben, G., La potencia del pensamiento, Adriana Hidalgo, Buenos Aires,
2007, p. 418.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 81

a las que Agamben ha sido objeto que el autor remarca las “enor-
mes diferencias” entre democracia y totalitarismo al tiempo que
sefiala la importancia de marcar la “intima solidaridad” en el plano
“historico-filos6fico”. Aqui escribe en el mismo sentido en que lo
hacia Martin Heidegger al senalar las continuidades entre capita-
lismo anglo-sajon y el comunismo soviético.3

En las referencias del parrafo anterior hallamos compri-
midas las afinidades electivas de Agamben. El totalitarismo de
Hannah Arendt, el fin de la historia de Alexandre Kojéve, la neu-
tralizacion de Carl Schmitt y lo especular de Guy Debord. Porque
Agamben piensa la biopolitica y la poshistoria en el marco de so-
ciedades “especulares” siguiendo a Debord, a quien le dedica Mezzi
senza fine. Subyace también a “lo especular” la cuestiéon de la pos-
historia, por eso dice Debord que “el fin de la historia ofrece un pla-
cido reposo a todo poder presente. Le garantiza sin falta el éxito del
conjunto de sus empresas, o cuando menos el ruido del éxito”.4 La
sociedad del espectaculo de Debord consiste en separar al hombre
de lo que puede neutralizando la Accién. Por eso Agamben hablara
de un “Estado especular integrado (o democratico-especular)”.’ La
sociedad del espectaculo es un mundo sin Accion, por eso Debord
propone construir “situaciones”: como no hay forma de abordar la
totalidad-mundo hay que construir pequeiias totalidades maneja-
bles y estratégicas.

La sombra de Carl Schmitt atraviesa el pensamiento de
Giorgio Agamben (por eso él dird que buscd contrarrestar esta

3. Heidegger, M., Introduccién a la metafisica, Gedisa, Barcelona, 2003, p. 42.

4. Debord, G., Comentarios sobre la sociedad del espectaculo, Anagrama,
Barcelona, 1999, p. 26.

5. Agamben, G., Mezzi senza fine. Note sulla politica, Bollati Boringhieri, Torino,
2005, p. 70.



82 MARCELO RAFFIN Y OTROS

influencia con la presencia de Walter Benjamin). En este sentido
siguiendo la estela schmittiana podemos recordar a Jean-Francois
Kervégan cuando dice que “si conservamos en la memoria el ana-
lisis realizado por Schmitt del Estado europeo clésico, en el cual la
policia habria reemplazado a la politica: la cuestiéon de los modos y
los medios de subordinacién hasta entonces secundaria”, al menos
en los términos del analisis schmittiano, “se vuelve decisiva para el
Estado contemporaneo, posliberal, pues la multiplicacion de sus
funciones y sus intervenciones en la vida social se incrementa”.® En
un mundo posliberal, o quizis mejor aun posdemocrético, la politi-
ca y la policia parecen confundirse desde la mirada de Agamben ya
que después de todo como senala el propio Schmitt en su prélogo
de 1963, polémicamente, luego recuperado en Mezzi senza fine:”
“conviene recordar que ambas palabras, tanto politica como poli-
cia, derivan de la misma palabra griega polis”.®

En este mismo sentido, para continuar con otro pensamien-
to de la constelacion de Agamben, también podemos recordar
aquello sefialado por Michel Foucault sobre la nociéon de policia
cuando apunta que esta fue adquiriendo diferentes significados a
lo largo de los ltimos siglos al punto que Foucault recuerda en su
breve historizacion de la nocioén de policia que: “Muy a menudo
pueden encontrarse series de expresiones o enumeraciones como
la siguiente: los Estados, los principados, las ciudades, las policias.
O bien se comprueba con frecuencia la asociacion de dos palabras:

6. Kervégan, J-F., Hegel, Carl Schmitt. Lo politico: entre especulacién y positividad,
Escolar y Mayo, Madrid, 2007, p. 84.

7. Agamben, G., Mezzi senza fine. Note sulla politica, op. cit., p. 84.
8. Schmitt, C., El concepto de lo politico, Alianza, Madrid, 2005, p. 41.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 83

las republicas y las policias”.? Esto vale hasta el siglo XVII en que
se empezara a llamar a la policia como al “conjunto de los medios
a través de los cuales se pueden incrementar las fuerzas del Estado
a la vez que se mantiene el buen orden de este”.** Podemos decir,
por tanto, que habr4 una intensa y cambiante relacién entre policia
—en su sentido amplio— y administracién. Recordemos a Foucault
cuando sehalaba que, en estado puro “la policia es el golpe de
Estado permanente”."* Agamben dird en este mismo sentido: “La
decadencia de la democracia moderna y su progresiva convergen-
cia con los Estados totalitarios en las sociedades posdemocaticas
y <espectaculares> tienen, quizas, su raiz en la aporia que mar-
ca su inicio y la cifie en secreta complicidad con su enemigo més
empedernido”.’

La policia forma parte del gris y fantasmal tono que adquiere
la escena contemporanea donde como sefiala Walter Benjamin en
relacion con la policia —en su clasico texto Zur Kritik der Gewalt—
su “violencia es informe, como su fantasmal aparicién en medio de
la vida de los Estados modernos, estando extendida ubicuamente,
pero inasible”.3 Ahi es que la policia espectral —el Estado espec-
tral- tendra un importante papel técnico cuando diluye la dis-
tincidon —quizés tedrica— entre lo pablico y lo privado, y ademas
cuando, como sefiala Jacques Derrida en torno a Carl Schmitt la
policia “arruina por adelantado y desde dentro la posibilidad de lo
politico”, debido a que “la policia no se contenta ya hoy en dia con

9. Foucault, M., Seguridad, territorio, poblacién, FCE, Buenos Aires, 2006, p. 357.
10. Idem.

11. Ibid., p. 388.

12. Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, op. cit., p. 20.
13. Benjamin, W., Obras. Libro ll/Vol. I. Abada, Madrid, 2007, p. 193.

14. Derrida, J., Politicas de la amistad, Politicas de la amistad, Trotta, Madrid, 1998,
p. 166.



84 MARCELO RAFFIN Y OTROS

aplicar la ley por la fuerza (enforce), y asi, conservarla, sino que la
inventa, publica ordenanzas, interviene cada vez que la situacién
juridica no es clara para garantizar la seguridad”.’® La adminis-
tracién va incluso cobrando importancia en el &mbito del derecho
donde en general se da, una vez mas, una administrativizacion que
no deja afuera ni a la policia ni al derecho, ni a la politica. La cues-
tion radica en que la administrativizaciéon de la politica al extremo
hiere la politica. Una herida que no cicatriza, pero que no mata del
todo. Cuando la logica de la policia deglute el espacio de la politica
todo es politico y al mismo tiempo nada lo es.

Se forma no ya una dicotomia binaria entre un extremo y
el otro sino mas bien una tensa bipolaridad. Como sefiala Jacques
Derrida, en Politiques de I'amitié, autor fundamental para leer a
Agamben, leyendo a Carl Schmitt, tanto “en la guerra civil como
en la guerra colonial transforma el concepto de hostilidad conven-
cional y enturbia las fronteras de ésta”. Y contintia diciendo que
“el partisano no es ya, aparentemente, un enemigo, y no tiene ene-
migo en el sentido clasico del término. La hostilidad real llega en
adelante, mediante el terrorismo y el contraterrorismo, hasta la
exterminacion”.’ Comienza a darse un “manejo de las masas por
medios cientificos”,”” donde de “la coaccion y del control aumenta-
dos técnicamente resultan nuevas formas de pensar y hablar que
escapan a esta coaccién y a este control”.’® En este sentido la 16gi-
ca partisana atraviesa el mundo presente forzando el pensamiento

15. Derrida, J., Fuerza de ley. El <fundamento mistico de la autoridad>, Tecnos,
Madrid, 2002, p. 107.

16. Derrida, J., Politicas de la amistad, op. cit., p. 163.
17. Schmitt, C., Ex captivitate salus, Trotta, Madrid, 2009, p. 30.
18. Ibid., p. 31.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 85

contemporaneo a disparar sentencias tan resonantemente schmit-
tianas como aquella divisa que re-impulso en los umbrales del si-
glo XXI Giorgio Agamben cuando habl6 inquietantemente de una
“guerra civil mundial”. Porque después de todo mientras hom-
bres del progreso universal como Alexandre Kojéve solo esperan el
“alineamiento de las provincias”° otros como Reinhart Koselleck
sostienen que “la infinita superficie geografica de nuestro planeta
se ha contraido hasta la finitud de un &mbito de accion interdepen-
diente, todas las guerras se han transformado en guerras civiles”.*!
En esta misma linea es que Jacques Derrida afirma que
Schmitt “diagnostica una despolitizaciéon que solo seria en suma el
sintoma suplementario —e invertido—, la hipérbole abismal de una
hiperpolitizacion. La despolitizacion no enturbiaria en apariencia
los criterios fronterizos de lo politico, no los neutralizaria mas que
para extender el dominio de esto Gltimo, hasta la hostilidad abso-
luta, en su mayor pureza filoséfica”.22 Una neutralizacion politico-
estatal que implica paraddjicamente la hiperpolitizacién de todo.
El pensamiento de Benjamin, tan fundamental para
Agamben, recorre un camino que lo lleva de pensar en el
Trauerspiel a un principe que debe excluir la excepcion
(Ausnahmezustandausschliessung) —no siguiendo en este pun-
to al pie de la letra al Schmitt de la Politische Theologie—, a los

19. Agamben, G., Estado de excepcion, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2004, p. 26.
20. Kojeve, A., El emperador Juliano y su arte de escribir, Grama, Buenos Aires,
2007, p. 57.

21. Koselleck, R., Futuro pasado. Para una semantica de los tiempos histéricos,
Paidos, Barcelona, 1993, p. 85.

22. Derrida, J., Politicas de la amistad, op. cit., p. 157. Ademas en este mismo
sentido Derrida continta diciendo que la hostilidad absoluta seria entonces la cosa
de la filosofia, su causa misma.



86 MARCELO RAFFIN Y OTROS

fragmentos de Uber den Begriff der Geschichte de 1940 en los que
con el advenimiento de la guerra —guerra que Theodor Adorno no
creia realmente posible®*— Benjamin alcanza a divisar uno de los
nucleos del momento histérico que pagaria con su vida. En este
sentido es importante sefnalar que fue Schmitt quien traté de re-
conducir la violencia a un contexto juridico para que la excepciéon
justamente “no se saliera de control”. De ahi que creamos que sea
posible leer al Benjamin que afirma que: “La tradicion de los opri-
midos nos ensena que el <estado de excepcion> en que vivimos
es sin duda la regla”.2+ Sentencia polémica e inquietante que debe
ser también leida en el marco de la crisis de la decision estatal que
impediria que “el soberano” decida el “estado de excepcion”, jus-
tamente porque aquella crisis es de caracteres maytsculas y una
linea de no retorno se ha cruzado (como si el Necessitas legem non
habet no tuviera retorno).

En ese sentido, Giorgio Agamben afirma que los derechos
humanos, el genoma y la economia global “son tres caras solidarias
de un mismo proceso por el cual la humanidad poshistérica pare-
ce asumir su fisiologia como altimo e impolitico mandato”.?> Tres
caras solidarias que no hacen mas que constituir las dimensiones
visibles de una administracion de las cosas. Porque cuando todos
somos reconocidos como hombres lo que toca a su fin es la lucha

23. Buck-Morss, S., Origen de la dialéctica negativa, Eterna Cadencia, Buenos
Aires, 2011. Afirma la autora que todavia en febrero de 1939 “Adorno tenia dudas
respecto del estallido de la guerra, creyendo, con una sorprendente ortodoxia
marxista, que Inglaterra ‘cuyas clases dominantes... no pueden permitirse
arriesgan nada’, continuaria capitulando ante Hitler dado que los planes alemanes
coincidian en ultima instancia con los intereses del imperialismo britanico”, p. 390.

24. Benjamin, W., Obras. Libro I/Vol. Il. Abada, Madrid, 2007, p. 309.
25. Agamben, G., L’aperto. L’ uomo e I'animale, op. cit, p. 141.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 87

por el reconocimiento politico pero no la lucha. Desde esta logica la
lucha puede persistir como exterminio del Otro. Al otro se lo reco-
noce como Hombre, pero al mismo tiempo se lo extermina como a
un igual. Esa es la diferencia ontologica entre el nazismo y el esta-
linismo, como suele sefialar Slavoj Zizek.2 El nazismo extermina a
inferiores y el estalinismo, hijo del paradigma revolucionario jaco-
bino, extermina a iguales.

Agamben sostiene que ya no es posible pensar el destino
de la humanidad en términos de clases sociales porque asistimos
al triunfo de la pequefia burguesia planetaria y las viejas clases
sociales se han disuelto: “la pequefia burguesia ha heredado el
mundo. Esta es la forma en la que la humanidad ha sobrevivido al
nihilismo”.?” Aqui Agamben no podria ser més, tristemente, koje-
viano. Fue Alexandre Kojéve quien dijo en su momento que el pais
de la pequenia burguesia por antonomasia era la maxima represen-
tacion de la sociedad sin clases.?® Es el triunfo de la homogeneidad
social y el fin de la vida comprometida (tan temido esto por Leo
Strauss y por Carl Schmitt). La sombra de Pier Paolo Pasolini tam-
bién atraviesa la obra de Giorgio Agamben.

Agamben frente a la escena contemporanea

Giorgio Agamben escribe sobre un mundo en guerra des-
de una Europa en crisis. Actualmente, una Europa en crisis po-
litica, econémica y cultural. Un viejo continente museificado por

26. Zizek, S., La suspension politica de la ética, Fondo de Cultura Econémica,
Buenos Aires, 2005, p. 203.

27. Agamben, G., La comunita che viene, Bollati Boringhieri, Torino, 2007, p. 51.

28. Kojeve, A., Introduction a la lecture de Hegel, Gallimard, Paris, 2000, p. 437.



88 MARCELO RAFFIN Y OTROS

el turismo global y sumido en el post-optimismo.2® Porque como
indica el autor de Il Regno e la Gloria: “El turista es la extrema
reencarnacion del peregrino en tierra cristiana, es la figura plane-
taria de la irreducible extranjeria al mundo”, donde “el peregrino
y el turista son, el efecto colateral de una misma economia (en su
version teologica y secularizada)”.2° Sehialemos que para Agamben
el tema del turismo es capital. No solo porque como él sefnala es
una de las principales industrias del mundo sino porque ademaés el
turismo implica “la perdida irrevocable de todo uso, de la absoluta
imposibilidad de profanar”s* donde “la museificaciéon del mundo es
hoy un hecho consumado”.3 Un mundo poshistérico como aquel
del que hablaba Francis Fukuyama.s3

Agamben sostiene que “la supervivencia politica de los hom-
bres solo es pensable hoy en una tierra donde los espacios de los
Estados hayan sido perforados y topolégicamente deformados”.3+
Queda claro aqui que Agamben prende la destruccion del Estado.
Como dice Agamben, “el hecho nuevo de la politica que viene es
que ya no sera una lucha por la conquista o el control del Estado,
sino la lucha entre el Estado y el no-Estado (la humanidad)”. Una
lucha entre “la disyuncién insuperable de las singularidades cual-
sea y la organizacion estatal”.?s Por eso mismo el filosofo italiano,

29. Haaf, M., Dejad de lloriquear. Sobre una generacion y sus problemas superfluos,
Alpha Decay, Salamanca, 2012, p. 77.

30. Agamben, G., Il Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica dell‘economia
e del governo, Neri Pozza, Vicenza, 2007, p. 158.

31. Agamben, G., Profanaciones, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2005, p. 110.
32. Ibid., p. 109.

33. Fukuyama, F., “The End of History?”, The National Interest, Chicago, 1989, p. 6.
34. Agamben, G., Profanaciones, op. cit., p. 109.

35. Agamben, G., La comunita che viene, op. cit., pp. 67-68.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 89

recordemos, apunta lo paradojal que tiene senalar el fin de la his-
toria junto a la continuidad de la estatalidad. Lo qualunque impli-
ca un posicionamiento disolvente frente al Estado mientras que la
inoperosita supone una rebeldia frente a un mundo que nos quiere
atiles e impotentes. Agamben pretende la destruccion del Estado
porque no hay otra forma de ser consecuente con el fin de la his-
toria. Dice: “Solo estd a la altura un pensamiento que sea capaz
de pensar conjuntamente el fin del Estado y el fin de la historia, y
de movilizar uno contra otro”.3® Porque para Agamben los grandes
experimentos totalitarios del siglo XX solo han venido a terminar
la tarea de los Estados-nacién del siglo XIX, el nacionalismo y el
imperialismo. Senala en un fragmento que entabla un dialogo ex-
plicito con Alexandre Kojéve que “a partir de la Segunda Guerra
Mundial es evidente, en efecto, que ya no hay tareas historicas asig-
nables a los Estados-naciones”.3” Por eso Agamben se propone lle-
var la logica del final de la historia a su final que consistiria en abo-
lir el Estado. Aqui Agamben ademas muestra del todo a qué nivel
se ubica del lado que algunos pensadores, no precisamente afines,
han denominado como mesidnico postmoderno,® fiel a un pensa-
miento que podriamos denominar como libertario anti-estatal.

El cualsea [qualunque] de Agamben irrumpe como una sin-
gularidad potente con la supuesta capacidad de disolver las atadu-
ras dela estatalidad poshistérica. El ser que viene, explica Agamben
en su libro La comunita che viene, es el ser cualsea. El ser cualsea
que viene es una verdadera singularidad més alla de lo individual y

36. Agamben, G., Mezzi senza fine. Note sulla politica, op. cit., p. 88.
37. Ibid., p. 108.

38. Entrevista a Jorge Dotti en E/ Rio Sin Orillas, nimero 1, Buenos Aires, 2007,
p. 240.



90 MARCELO RAFFIN Y OTROS

lo universal, es una singularidad en cuanto singularidad cualsea en
la que “el ser-cual esta recobrado fuera de su tener esta o aquella
propiedad, que identifica su pertenencia a este o aquel conjunto”.?
La singularidad de lo cualsea se opone como un heterogéneo més
frente al Estado universal y homogéneo. En un mundo que, sostie-
ne Agamben, ha perdido sus gestos formateados por lo homogé-
neo, lo singular asciende como un rostro individuado que persiste
como resto e ingresa en el campo de batalla a partir de lo comun.

Por eso Agamben piensa en Tiananmen porque en la plaza
china que era atravesada por un espiritu hermano al del Mayo del
’68, dice el filosofo italiano, irrumpidé un “ser cuya comunidad no
estd mediada por condicién alguna de pertenencia”.+° Los pedidos,
reclamos y proclamas del acontecimiento que seria pisoteado por
las autoridades comunistas eran vagas e imprecisas. Pero entonces
épor qué tanta violencia estatal contra esta indeterminable e inci-
piente manifestacién? Justamente, la violencia estatal-comunista
(deberia sonar a oximoron) se dirigié a apagar un fuego que todavia
no habia alcanzado su temperatura maxima. Un fantasma recorrié
la Reptblica Popular China en aquéllos dias y no fue el fantasma
del comunismo: fue el espectro de lo cualsea, una singularidad con
la que no es posible entablar una negociacion o un didlogo porque
no se sabe exactamente qué es. Un porvenir-presente que no sabe
a ciencia cierta qué quiere ser.

Agamben es un pensador critico del presente y como tal tiene
muchisimo que aportar a la comprensiéon de la escena contempo-
ranea. Sin embargo, es posible que el cierre de la gran obra Homo
sacer sea decepcionante. Y quizas no solamente porque los libros

39. Agamben, G., La comunita che viene, op. cit., p. 9.
40. Ibid., p. 67.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 91

parecen ser investigaciones realizadas cada vez en menos tiempo
que terminan constituyendo obras de menor volumen y efectividad
sino porque luego de haber prometido tanto quizas no haya forma
de no decepcionar a los lectores (amigos y enemigos). De ahi que
mas alla de la erudicion ineludible en los textos sus obras supuesta-
mente menores que se encuentran por fuera del Homo sacer sean
quizas las que mas cumplen lo que se proponen porque prometen
poco (esté uno de acuerdo o no con él). Sus textos mas fragmen-
tarios y abiertos parecen cumplir mas con su propésito ladico-
filosofico que los libros en los que Agamben pretende al parecer
demasiado al pretender definir la historia entera de Occidente en
unas pocas lineas.

El gran gesto agambeniano —criticado demoledoramente
por Jacques Derrida— consiste en pretender encontrar la clave que
sobredetermina el presente en un especifico punto localizado por
él en el pasado. Hallar el momento determinante que aun nadie
ha encontrado y ser el primero en sefialar que de ahi venimos es el
gesto agambeniano por antonomasia que Derrida sehala como un
“gesto soberano” (esto puede leerse extensamente en La béte et le
souverain).* Gesto curioso para alguien que supuestamente es un
critico de la soberania —Agamben— y que de ese modo (diciendo
“soy el primero en senalar el momento soberano que nadie a sefia-
lado”) se erige como un arquedlogo-soberano pero soberano al fin:
un rey disfrazado de plebeyo-arquetlogo del presente.

41. Derrida, J., La bestia y el soberano, Manantial, Buenos Aires, 2011, 388.



92 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Bibliografia

Agamben, Giorgio. Infancia e historia. Destruccion de la experien-
cia y origen de la historia, Adriana Hidalgo, Buenos Aires,
2004.

— El tiempo que resta. Comentario a la carta a los romanos,
Trotta, Madrid, 2006.

— Homo Sacer. El poder soberano y la nuda vida, Pre-Textos,
Valencia, 1998.

— Mezzi senza fine. Note sulla politica, Bollati Boringhieri,
Torino, 2005.

— La potencia del pensamiento, Adriana Hidalgo, Buenos
Aires, 2007.

— L’aperto. L’ uomo e l'animale, Bollati Boringhieri, Torino,
2010.

— Il Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica
dell "economia e del governo, Neri Pozza, Vicenza, 2007.

— La comunidad que viene, Bollati Boringhieri, Torino, 2008.

— Estado de excepcion, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2004.

Heidegger, Martin. Introduccion a la metafisica, Gedisa,
Barcelona, 2000.

Benjamin, Walter. Obras. Libro II/Vol. I. Abada, Madrid, 2007.

— Obras. Libro I/Vol. II. Abada, Madrid, 2007.

Buck-Morss, Susan. Origen de la dialéctica negativa, Eterna
Cadencia, Buenos Aires, 2011.

Debord, Guy. Comentarios sobre la sociedad del espectaculo,
Angrama, Barcelona, 1999.

Derrida, Jacques. Politicas de la amistad, Politicas de la amistad,
Trotta, Madrid, 1998.

— Fuerza de ley. El <fundamento mistico de la autoridad>,
Tecnos, Madrid, 2002.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 93

— La bestia y el soberano, Manantial, Buenos Aires, 2011.

Dotti, Jorge. “Entrevista”, El Rio Sin Orillas, nGmero 1, Buenos
Aires, 2007.

Foucault, Michel. Seguridad, territorio, poblacion, Fondo de
Cultura Econdmica, Buenos Aires, 2006.

Fukuyama, Francis. "The End of History?”, The National Interest,
Chicago, 1989.
Haaf, Meredith. Dejad de lloriquear. Sobre una generacion y sus
problemas superfluos, Alpha Decay, Salamanca, 2012.
Kervégan, Jean-Francois. Hegel, Carl Schmitt. Lo politico: entre
especulacion y positividad, Escolar y Mayo, Madrid, 2007.

Kojeve, Alexandre. Introduction a la lecture de Hegel, Gallimard,
Paris, 2000.

— El emperador Juliano y su arte de escribir, Grama, Buenos
Aires, 2003.

Koselleck, Reinhart. Futuro pasado. Para una semantica de los
tiempos historicos, Paidos, Barcelona, 1993.

Schmitt, Carl. El concepto de lo politico, Alianza, Madrid, 2005.

— Ex captivitate salus, Trotta, Madrid, 2009.

Zizek, Slavoj. La suspension politica de la ética, Fondo de Cultura
Econémica, Buenos Aires, 2005.






VARIACIONES EN TORNO DE
LA POLITICA EN
ROBERTO ESPOSITO






05. Comunidad y violencia. El pliegue
tanatopolitico de la immunitas*

GRACIELA Pozz1

Introduccion

En el presente articulo nos proponemos trabajar algunas
cuestiones presentes en las categorias tedricas elaboradas por
Roberto Esposito. El pensador italiano desarrolla las nociones de
communitas e immunitas como clave para interpretar la moderni-
dad occidental y lo hace en una relectura de la nocién de biopoliti-
ca foucaultiana. Particularmente, con la idea de comunidad viene
a enfrentar la definicién elaborada por posiciones tan disimiles
como el liberalismo, el marxismo o los pensadores comunitaris-
tas, oponiéndose a la idea de una relacion dialéctica entre sujeto
y comunidad. Por otra parte, a través de la nocioén de immunitas
sefala como la l6gica y el lenguaje de la inmunizacion, propio de la
medicina, domina tanto las formas juridicas como las politicas. Si
en el advenimiento de la modernidad, la conservacion de la vida se
torna objetivo primordial del poder politico, esa vida, remitida a si
misma, requiere de formas inmunitarias que, por una via negativa,

* El presente articulo retoma las elaboraciones correspondientes al capitulo 1 de
mi tesis doctoral en Ciencias Sociales “Biopolitica y tanatopolitica: el campo de
exterminio y la produccion de subjetividad en la experiencia argentina 1976-1983”,
Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de Buenos Aires, 2013.



98 MARCELO RAFFIN Y OTROS

la protejan. Precisamente, sera el exceso de esa via negativa, enten-
dido como pliegue tanatopolitico, el que nos proponemos explorar
a continuacion.

Comunidad: el deslizamiento de lo comun a lo propio

A fines del siglo XX, ya no resulta posible ignorar que en
nombre de la “comunidad”, la humanidad puso en acto una capa-
cidad excepcional de autodestruccion. Desde el momento mismo
en que se desliga del vinculo religioso fundante e inicia el proceso
de autoproduccion, este modo de producir la vida conlleva en sus
pliegues formas de destruccion cada vez mas eficaces. En nombre
de la sangre, la esencia, la raza o alguna otra identidad mistica,
los hombres han aniquilado parte de la comunidad que los reunia.
Frente al miedo eterno ante lo extraio, siempre asimilado a lo vio-
lento, es que parece ponerse en acto un artilugio que preserva des-
truyendo, pero que a la vez debilita el cuerpo social aislandolo de
lo comun y encerrandolo en lo propio. Ese artilugio que Esposito
llama immunitas, reconoce dentro de si un mecanismo de selec-
cion de un grupo victima: “La comunidad esté obligada a separar
de si un punto de su interior sobre el cual hacer converger el mal
colectivo, de modo que se aleje del resto”.!

Para entender mejor la potencia de un mecanismo como el
de la immunitas, es necesario analizar primero coémo se ha dado la
relacion entre comunidad y violencia a través de rituales que inclu-
yen a la victima sacrificial. Rituales que intentan funcionar como
formas de aplacamiento de la ira entre los hombres y que se re-
conocen como tales en las sociedades més antiguas. Rituales cuya

1. Esposito, Roberto, Immunitas. Proteccion y negacién de la vida, Buenos Aires,
Amorrortu, 2005, p. 59.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 99

continuidad, en las sociedades modernas, se lleva a cabo a partir
del derecho.

Suele definirse comunidad como un atributo, una determi-
nacion, un cierto predicado que encuadra a los sujetos como perte-
necientes a un mismo conjunto. O si se quiere, como una sustancia
producida por esta asociacion. Se es sujeto de una entidad mayor
que la simple identidad individual, pero ambas se configuran en
forma especular. Comunidad puede entenderse como todo, pero
a la vez se la puede designar como un valor o una esencia y, por
supuesto, como un origen. En su acepciéon mas elemental, adquiere
sentido por oposicién a lo propio tal y como lo expresa Esposito:

La communitas es la relacién que, sometiendo a sus
miembros a un compromiso de donacién reciproca,
pone en peligro a su identidad individual. La immu-
nitas es la condiciéon de dispensa de esa obligacion vy,
en consecuencia, de defensa contra sus efectos expro-
piadores. La immunitas restablece los limites de lo
propio puesto en riesgo por lo comtn.?

Si seguimos estos desarrollos acerca del término comunidad,
podemos establecer que el término munus conlleva tanto laidea de
deber como la de don. Es un tributo que se paga obligatoriamente.
El munus es la obligaciéon que se contrae con otro y que exige una
nueva donacion, el que recibe queda a merced del otro. Expresado
de esta manera, lo que en comun tienen los miembros de la comu-
nidad es que comparten una carga, un deber o una tarea, pero no

2. Esposito, Roberto, Bios. Biopolitica y filosofia, Buenos Aires, Amorrortu, 2006.



100 MARCELO RAFFIN Y OTROS

una sustancia: “Communitas es un conjunto de personas unidas no
por una propiedad comun sino por una deuda o un deber”.3

Si lo que funda lo comun es este compartir con (cum) otros
la obligatoriedad del don, entonces el sujeto queda extrafiado de
lo propio; en la comunidad no hay lugar para el homo clausus, ya
que éste se encuentra vuelto hacia el exterior. La communitas esta
ligada a un movimiento de compensacién permanente entre sus
miembros. Pero si el hombre de la modernidad, que es el homo
oeconomicus del capitalismo, asigna un precio especifico a cada
servicio, ya no puede sostener la gratuidad que requiere el don. La
modernidad entonces debera encontrar un mecanismo que permi-
ta alos hombres liberarse de la deuda que los vincula mutuamente.
Si la communitas estaba ligada a la compensatio, el paradigma de
la immunitas implica el beneficio de la dispensatio, tal y como afir-
ma Esposito.

Partiendo de esta forma de definir comunidad, corresponde
ahora tratar de explicitar porqué funciona como un espacio que a la
vez que protege y conservalavida: lo hace negandola. Trabajaremos
esta cuestion, siguiendo a Esposito, a través de los planteos hobbe-
sianos sobre la sociedad cainica, donde miedo y muerte o el miedo
a la muerte fundan politica. Hobbes hara explicito que aquello que
los hombres tienen en comiin, aquello que los hace semejantes més
que cualquier otra propiedad, es el hecho de que cualquiera pueda
dar muerte a cualquiera para obtener aquello que desea. Cuestion
que podria establecerse siguiendo la linea de pensamiento de René
Girard“ en este terreno. Su propuesta implica explorar como en el

3. Esposito, Roberto, Communitas. Origen y destino de la comunidad, Buenos
Aires, Amorrortu, 2003.

4. Girard René, La violencia y lo sagrado, Barcelona, Editorial Anagrama, 1995.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 101

deseo aparece no sdlo el sujeto que desea y el objeto deseado, sino
ademas la figura del rival, ese otro que también desea el mismo
objeto. Podriamos suponer que se desea el objeto porque el propio
rival lo desea. Girard afirma que el rival se constituye en el mode-
lo del sujeto en el plano méas esencial del deseo. Asi formulado, el
deseo aparece en la modalidad de lo mimético; en otras palabras,
se forma a partir de un deseo modelo. Lo que lleva a la situacién en
que dos deseos convergen sobre el mismo objeto y se obstaculizan
mutuamente dando lugar a un enfrentamiento violento que no es
otra cosa que el conflicto que deviene en la posibilidad de ser muer-
to por el otro, tal y como Hobbes planteaba.5

Si este deseo comiin es lo que amenaza la integridad de los
sujetos, la Ginica alternativa es romper con lo comtn a partir de
un dispositivo tal que permita generar un vinculo de origen arti-
ficial, que coincidira con la figura privada y privativa del contrato.
Esto es lo que habilitara al Estado hobbesiano a ejercer la aboli-
cion de toda relacién social que no responda al intercambio vertical
proteccion-obediencia. Los hombres renunciaran a convivir y de
este renunciamiento se compondra la autorizacién soberana que
permite preservar la vida. Lo propio toma el lugar de lo comin en
una sociedad en la que todo gesto tiene precio y donde los hombres
quedan extranados entre si. Esta forma de renuncia funda un cier-
to orden social que consiste en evitar aterrorizar a los demas para
no ser aterrorizado por los méas fuertes. Se huye de un miedo y una
violencia iniciales para terminar aceptando un miedo seguro y aco-
tado por el pacto, que a la vez implica el monopolio de la violencia.
Queda establecido que el Estado no debe eliminar el miedo ni la

5. Sobre este tema, véase Girard René, La violencia y lo sagrado, Barcelona,
Editorial Anagrama, 1995, p. 153.



102 MARCELO RAFFIN Y OTROS

violencia, sino hacerlos seguros, conservarlos porque funcionaran
como resguardo de su propio devenir a la vez que seran potencia
productiva de politica. En tal sentido dira Esposito: “[la moderni-
dad] lleva por eso dentro de si una impronta indeleble de conflicto
y violencia”. ¢ Este es su arcano imperio, se pone fin al estado de
naturaleza conservando sus principios: la capacidad de matar.
Conservar el miedo a la muerte, mantenerlo siempre presen-
te es la garantia del pacto que aliena a los hombres entre si. En este
sentido, la comunidad puede sobrevivir a la violencia que la atra-
viesa solo desplazandola a un enemigo que la atraiga sobre si. Y lo
haré a partir de un dispositivo inmunitario donde ésta no se supri-
me, sino que se manifiesta en dosis no letales tal y como en los ritos
en los que se inyecta un poco de violencia para que no se desate en
su totalidad. La victima sacrificial, entonces, ha de atraer sobre si
la violencia dirigida en un principio al conjunto de la comunidad de
forma tal que se desvie de su curso natural. El sacrificio protegera a
la comunidad y volvera a las victimas externas a ella. En este punto,
la comunidad esté obligada a separar de si un grupo sobre el cual
hacer converger el mal colectivo, de modo que se aleje del resto.

La victima sacrificial como forma de alejamiento de la violencia

En un articulo publicado en 1998 sobre el olvido de la vio-
lencia cometida, Nicole Loraux” recupera el siguiente relato: a fi-
nes del siglo V a. C., Atenas, que habia padecido el enfrentamiento
fratricida en la lucha contra la tirania de los Treinta, prohibe la
rememoracion de lo acontecido bajo la forma de mé mnesikakein

6. Esposito, Roberto Communitas, op. cit., p. 61.

7. Loraux, Nicole, “De la amnistia y su contrario”, en Yosef Hayim Yerushalmi et al.,
Los usos del olvido, Buenos Aires, Ediciones Nueva Vision, 1998.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 103

(“esta prohibido recordar las desgracias”). Esta prohibicion politi-
ca recibe el reforzamiento de un juramento prestado por cada ciu-
dadano ou mnesikakéso (“no recordaré las desgracias”). Se deduce
que mas alla de su eficacia, lo que se intenta es una forma de recon-
ciliacion dentro de la comunidad. Un alejamiento de la violencia,
que la venganza atraeria sobre la polis, a través de un mandato: no
recordaré las hostilidades que opusieron a los atenienses entre s,
no recordaré la violencia desatada. Cada ciudadano renuncia a su
legitimo dlastor pdthos® obedeciendo lo prescripto por la autori-
dad de la ciudad con la intencion de restituir una cierta continui-
dad como si nada hubiera ocurrido. Dicho de otra manera, se trata
de librar a la polis del conflicto y de la division desde la politica,
bajo la modalidad de repudiar la violencia que de este modo se co-
1
bija en los pliegues de esa misma politica.

Restaurada en su integridad por virtud del acuerdo,
la comunidad se reinstituye y resuelve. Proscribe toda
recordaciéon de un pasado litigioso, inoportuno por
conflictivo. A cada ateniense le tocara olvidar lo que
fue la stasis obedecer a la ciudad edificando para si
mismo una maquina contra el vértigo lacido del dlas-
ton. Y la politica recobrara sus derechos, version civi-
cay tranquilizadora del olvido de los males.?

En sus indagaciones sobre la relaciéon entre la violencia y
lo sagrado publicada bajo el titulo de La violencia y lo sagrado

8. Loraux lleva a cabo un cuidadoso analisis filolégico que le permite definir esta
expresion como el sufrimiento inolvidable que conduce al reclamo de venganza vy,
por tanto, al conflicto.

9. Esposito, Communitas, op. cit., p. 50.



104 MARCELO RAFFIN Y OTROS

(1972), René Girard establece que el sacrificio contiene una cierta
ambivalencia, una suerte de oscilaciéon entre lo sagrado y el crimen,
como si el homicidio revistiera el caracter de algo santo. Toma
como referentes tanto al phdarmakos griego como al homo sacer
romano. En un juego de permutaciones reciprocas, el acto sacrifi-
cial aparece ligado a la violencia criminal.

En las sociedades pre modernas, el sacrificio conformé una
operacion donde se verificaba una transferencia colectiva que se
efectuaba a expensas de la victima y que funcionaba aplacando
las tensiones internas de la comunidad. De este modo, el sacrifi-
cio cumplia una funcion social, ya que era la comunidad entera a
la que el sacrificio protegia de su propia violencia. Dicho de otra
forma, la eficacia del sacrificio estaba en relacién directa con la ne-
cesidad de restituir la unidad social.

Por otra parte, Girard sefiala, sin desarrollarlo en toda su
potencialidad, que existia una asimilaciéon entre la enfermedad
contagiosa y la violencia, donde la catarsis sacrificial cumplia la
funciéon de impedir su propagaciéon desordenada, como si se tra-
tara de alguna forma de contagio. Queda entonces establecido que
para curar la ciudad se hace necesario identificar y expulsar al ser
impuro, portador del virus contaminante, expulsando la violencia
fuera de la comunidad. Esta asimilacién entre enfermedad y vio-
lencia reconoce un nexo que es la imagen de la sangre derramada.

Tan pronto como se desencadena la violencia, la
sangre se hace visible, comienza a correr, es imposi-
ble detenerla, se introduce en todas partes, su flui-
dez expresa el caracter contagioso de la violencia, su



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 105

presencia denuncia el crimen, por eso se dice que cla-
ma venganza.'°

Pero la sangre se convertira en una sustancia tal que funcio-
nara, a través de la victima sacrificial, en la modalidad del phar-
makon platénico que ensucia y limpia, envenena y cura, muestra
el crimen y lo redime mediante el ritual. La mediaciéon de la sangre
sacrificial implica no mirar de frente la violencia, no rastrear su ori-
gen, buscando una solucién de recambio. Ahora bien, ese recambio
debe tener algunas cualidades que resultan insoslayables. La victi-
ma de recambio debe ser vulnerable, debe resultar superflua para
la vida de la comunidad o bien se debe construir tal lugar. Lo im-
portante, dira Girard, es que no incite a la venganza; o dicho de otro
modo, debe ser tan perjudicial que su eliminacion concite la adhe-
sion de todos. Lo realmente importante es tratar de desviar hacia
la victima una violencia que amenaza con herir a los miembros de
la comunidad. Si el phdarmakos griego estaba constituido por los
prisioneros de guerra o los esclavos, en las sociedades modernas
esta categoria se remplaza por las diferencias religiosas o bien ét-
nicas, y de no mediar esta posibilidad, se construye como ocurrié
en el caso de la dictadura argentina 1976-1983 con el concepto de
“delincuente subversivo”. Se trata de categorias que revisten el ca-
racter de exteriores o bien se las construye como tales. Hemos vis-
to, durante el siglo XX, que lo extranjero o lo extrano se transforma
rapidamente en grupos victima y desencadena una violencia una-
nime. La victima sacrificial funciona en el imaginario como tnico
responsable de los males y su eliminacion disipa las querellas. En
las sociedades modernas, es posible reconocer vestigios del ritual

10. Girard, René, La violencia y lo sagrado, op. cit., p. 40.



106 MARCELO RAFFIN Y OTROS

en los linchamientos, en los pogromos o en la justicia expeditiva,
dejando en evidencia el modo en que ha sido una ilusiéon tremen-
damente eficaz pues permitié y permite disimular la violencia in-
corporada en la comunidad de los hombres. Como afirma Girard:
“Para defender la ciudad contra la subversion hay que purgar a los
espiritus subversivos, hay que mandar a Séfocles al exilio, hay que
hacer del poeta otro katharma u otro pharmakos”."

El paradigma de la inmunizacion

Como ya dijimos, la nocion de biopolitica pone en relacion
la vida con la forma que asume su gestion a través de la politica.
Esta forma de gestionar la vida reconoce dos modalidades: una
afirmativa, de caracter productivo, y otra negativa, de caracter le-
tal. Considera Esposito® que tal y como Foucault dej6 planteada la
cuestion, ambas constituirian formas alternativas sin puntos claros
de contacto o transiciones visibles. Es por ello que el fil6sofo italia-
no introduce el paradigma inmunitario que constituye a su juicio,
el nexo faltante en los desarrollos foucaultianos.

La ventaja hermenéutica del modelo inmunitario re-
side en que estas dos modalidades —positivo y negati-
vo, conservativo y destructivo— hallan finalmente una
articulacién interna, una juntura semantica que los
pone en relacion causal de indole negativa.'s

11. Ibid., p. 305.
12. Esposito,Roberto Bios, op. cit., p. 72
13. Ibid., p. 74.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 107

Retomaremos en principio el anélisis que hace Esposito del
modelo hobbesiano. Segtin Esposito, Hobbes establece que la con-
servacion de la vida esta ligada a su sumisiéon a un poder exterior
que la constrifie y la limita. Esto es asi en la medida en que los
hombres poseen un impulso ilimitado de poseerlo todo, por lo que
el conflicto resulta inevitable; conflicto que se manifiesta bajo la
modalidad de la inseguridad, ya que cualquiera puede ser muerto
por otro. La soberania, que funciona a partir de un momento ins-
tituyente que sujeta a los individuos a su voluntad, se constituye
en un dispositivo inmunitario inducido. Al hacer esto, queda fuera
del control de aquellos que la hicieron posible, porque sélo de esta
manera puede cumplir su funcién inmunitaria. Pero épor qué la
necesidad de un aparato inmunitario? Esposito deduce que el con-
flicto entre hombres iguales se da en una relacién horizontal que
los vincula en una dimension que les es comun:

justamente aquello en comtin —el peligro que se deri-
va para la vida de todos y cada uno— debe ser abolido
mediante esa individualizaciéon artificial constituida
por el dispositivo soberano.'

Lo que se constituye es un individuo desligado de lo comun,
y esta cuestién aparece garantizada por la soberania. La sobera-
nia queda entonces instituida como una garantia preventiva ante
la posibilidad de la lucha intestina. Pero neutralizar el conflicto no
implica eliminarlo, sino incorporarlo en la modalidad del anticuer-
po; esto constituye esa doble posibilidad de conservar la vida y a la
vez de quitarla, lo que por otra parte normaliza la excepcion.

14. Ibid. p. 98.



108 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Ahora bien, si el dispositivo inmunitario funciona no sélo
separando lo comin de lo propio, sino también permitiendo incluir
lo irreductible una vez domesticado, tendremos entonces que en
ciertas circunstancias la immunitas es capaz de conducir a la eli-
minacion de aquello que no puede incluirse en la comunidad. Para
ello deberemos pensar la inmunizacion desde la metafora biologica
cuando se manifiesta como anticuerpo.

Centraremos nuestra mirada en su funcionamiento como
dispositivo, ese artilugio que evita el contagio, que impide el ad-
venimiento de lo destructivo. Si bien, en el estricto ambito de la
medicina, lo inmune hace referencia a la condicion reluctante de
un organismo vivo respecto de una enfermedad, hay algo mas que
determina su especificidad en relaciéon con la nocién de biopolitica.
Se trata del caracter intrinseco que conjuga los dos elementos que
componen esta tltima. Dira Esposito:

antes que superpuestos de una manera exterior que
somete a uno al dominio del otro, en el paradigma
inmunitario vida y politica resultan constituyentes de
una unidad inescindible que s6lo adquiere sentido so-
bre la base de su relacion. La inmunidad no es tinica-
mente la relacion que vincula la vida con el poder sino
el poder de conservacion de la vida.'s

Conservacién y destruccion constituyen las dos modalidades
predominantes en el modelo inmunitario, una suerte de articula-
cion interna que pone a ambas en relacion. Desde este punto de
vista, bien puede aseverarse que la inmunizacién es una proteccién

15. Ibid., pp. 73-74.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 109

negativa de la vida. Tal como la vacunacién, la inmunizaciéon del
cuerpo politico funciona introduciendo dentro de él una minima
cantidad de la misma sustancia patégena de la cual se lo quiere
proteger. Por eso, Esposito recurre a la metafora del pharmakon
entendido en el doble sentido de medicina y veneno o, méas bien,
antidoto que defiende la vida. Si aquello que se combate puede ser
incorporado en pequeiias dosis, entonces el cuerpo podra asimi-
larlo y tendra tiempo de generar los anticuerpos necesarios para
que la asimilacion sea de forma paulatina y ordenada. Ese combate
politico aparece como benéfico para el sistema en su conjunto, por-
que es capaz de eliminar o transformar los elementos considerados
indeseables.

Veamos ahora qué implica proteger a la comunidad frente a
un peligro real o supuesto. Lo primero que debemos preguntarnos
es: équé forma reviste ese peligro? La forma de la intrusiéon como
una irrupcion violenta en el cuerpo social. Una irrupcién que se
ubica en la frontera entre lo interior y lo exterior, y que asume el
caracter de un enfrentamiento entre lo propio y lo extrano. La cues-
tién es que algo penetra el cuerpo individual o colectivo e intenta
cambiarlo, subvertirlo o corromperlo. Lo idéntico a si mismo —por
lo tanto, sano y normal— es ahora amenazado por algo diferente y
revulsivo. Cuando el modelo inmunitario se aplica a los sistemas
sociales, adquiere el 1éxico epidemioldgico de la terminologia mé-
dica y lo combina con el vocabulario militar. La comunidad va a la
guerra contra lo extrafno. Y lo hace a partir de una reaccion, o dicho
de otro modo: “de una contrafuerza que impide que otra fuerza se
manifieste”.!®

16. Esposito, Roberto Immunitas, op. cit., p. 17.



110 MARCELO RAFFIN Y OTROS

No es entonces una batalla convencional, sino un enfrenta-
miento que se expresa como en la metéafora del katékhon “que fre-
na el mal conteniéndolo, conservandolo, deteniéndolo dentro de
si”7 sin derrotarlo definitivamente. Y funciona en esta modalidad
porque —como muchos de los pensadores de las ciencias sociales
habian establecido, entre ellos, Emile Durkheim— lo que se opone a
lo normado resulta ser el motor necesario que impulsa la transfor-
macion en las configuraciones sociales. Esto podria traducirse di-
ciendo que los sistemas no funcionan sino produciendo sus propias
contradicciones, las que dan lugar a cambios controlados. Un im-
pulso productivo que resulta funcional pero que debe dosificarse,
administrarse en pequenas dosis para poder ser tolerado por el sis-
tema en su conjunto. Esta es una de las claves del funcionamiento
del paradigma inmunitario: mientras pueda ser capaz de impedir
el advenimiento inmediato de lo nuevo, su funcionamiento no se
hace exasperado.

Sin embargo, si la comunidad va a la guerra contra una
parte de si misma, y lo hace en nombre de un reforzamiento de
la vida, debera establecer una cesura en el continuum social, ese
movimiento que separa lo que debe vivir de lo que debe morir. Al
hacerlo, iniciara el itinerario que va de la biopolitica hacia la tana-
topolitica, constituyendo asi la aporia de conservar la vida al precio
de destruir una parte de ella. Tal como en la operacion de vacunar,
la inmunizacion del cuerpo social funciona introduciendo dentro
de él una cantidad de la misma sustancia patégena de la cual se
lo quiere proteger. El enemigo politico es convertido en enemigo
bioldgico, porque no aparece como el portador de un virus conta-
gioso, sino como el virus en si. Esta operatoria contiene un doble

17. Ibid., p. 18.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 111

proposito, ya que estigmatiza y aisla simultdneamente, lo cual fa-
cilita el desencadenamiento represivo. El discurso del “contagio”
circula en la sociedad civil generando formas de distanciamiento
con el grupo-victima o, en el mejor de los casos, indiferencia por la
suerte de los otros. Apela a la obsesion de las sociedades modernas
por la salud y la higiene emparentando a los disidentes politicos
con los bacilos, los virus y los parasitos.

Cada vez que lo propio aparezca amenazado por una vuelta a
“lo coman”, el dispositivo inmunitario entrara en escena para evi-
tarlo; o en palabras de Esposito:

cada vez que prevalece la “libertad popular” [...] re-
gresan algunos rasgos de la comunidad extralegal con
todas las potencialidades, pero también los riesgos,
incluidos en ella. De alli la necesidad de un freno —
religioso, juridico o moral— capaz de contener con un
impulso inmunizante en contra del impulso disoluti-
vo de la communitas.’®

Bibliografia

Agamben, Giorgio (2004), Estado de excepcion, Buenos Aires,
Adriana Hidalgo.

Bataille, Georges (2003) La conjuracion sagrada. Ensayos 1929-
1939, Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora.

Bazzicalupo, Laura - Esposito, Roberto (2003) Politica della vita,
Roma, Laterza.

18.1bid., p. 65.



112 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Benjamin, Walter (1971), “Tesis de filosofia de la historia” y “Para
la critica de la violencia”, en Angelus Novus, Barcelona,
Edhasa.

Blanchot, Maurice, (1992) La comunidad inconfesable México,
Vuelta.

Esposito, Roberto (2003), Communitas. Origen y destino de la co-
munidad, Buenos Aires, Amorrortu.

— (2005), Immunitas. Proteccion y negacion de la vida,
Buenos Aires, Amorrortu.

— (2006), Bios. Biopolitica y filosofia, Buenos Aires,
Amorrortu.

Galindo Hervas, Alfonso (2003) La soberania. De la teologia poli-
tica al comunitarismo impolitico, Espana, res Publica.

Girard, René (1995), La violencia y lo sagrado, Barcelona,
Anagrama.

Nancy, Jean Luc (2001) La comunidad desobrada (1986), Madrid,
Arena Libros.

— (1999) Conloquium, en Esposito, Roberto Communitas.
Origen y destino de la comunidad. Op.cit.

Yerushalmi, Yoseph et al. (1998), Los usos del olvido, Buenos
Aires, Nueva Vision.



06. Politica de la vida en
Gilles Deleuze y Roberto Esposito

Maria ALEJANDRA PAGOTTO

Lecturas biopoliticas

El legado foucaulteano sobre el funcionamiento del poder
es una cantera abierta para las investigaciones de Gilles Deleuze
y Roberto Esposito sobre las nociones de vida, cuerpo y politica.!
Todo pensamiento que tome como legado la biopolitica foucaul-
tiana requiere como advirtié Negri, problematizar la ambivalencia
de la nocidén biopolitica en la medida en que se dice que el poder
ha investido la vida; y también significa que la vida es un poder.
En consecuencia, también se debe enfrentar la inquietud filos6fico-
politica de la pregunta por la reconstruccion de un espacio de sub-
jetivacion y de resistencia méas alla de lo humano. Las definiciones
de politica que pueden encontrarse en los trabajos de Deleuze y de

1. Por razones de extensién, en este capitulo se obvian algunas indicaciones
sobre el derrotero de las investigaciones de Foucault que podrian contribuir a una
mejor comprension de la recepcion de este legado en los autores de referencia
de este capitulo. En particular, indicaciones sobre la manera en que el poder se
transforma —en un determinado periodo— con el fin de gobernar la vida, pasando
por la elaboracién de la nocion de gubernamentalidad, hasta la problematica de las
practicas de subjetividad.



114 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Esposito se enmarcan en la imbricacién vida/ poder, y estian dina-
mizadas por la sentencia foucaulteana que “donde hay poder hay
resistencia, y no obstante (o mejor: por lo mismo), ésta nunca esta
en posicion de exterioridad respecto del poder”.2 Ambos autores
conciben una politica de la resistencia en la huella foucaulteana de
una linea de fractura, o saliente; que es la vida misma.

Especialmente, Roberto Esposito en su libro Bios. Biopolitica
y filosofia, del ano 2004 sefala que con el derrumbamiento de las
distinciones modernas entre ptblico y privado, Estado y sociedad,
local y global; y el agotamiento de todas las fuentes de legitimacion,
la vida misma se sitia en el centro de cualquier procedimiento po-
litico, “ya no es concebible otra politica que una politica de la vida,
en el sentido objetivo y subjetivo del término”.3 Esta ambivalen-
cia del doble sentido —objetivo y subjetivo— del término vida es el
nucleo problematico sobre el que trabaja la recepcion de Esposito
del paradigma biopolitico foucaulteano. Esposito se propone en su
investigacion que lleva mas de veinte anos construir una soldadu-
ra conceptual —que no encuentra formulada en los desarrollos de
Foucault— entre estas dos lecturas en competencia: o la biopolitica
produce subjetividad o produce muerte; o es politica de la vida, o
sobre la vida.

En otras palabras, puede leerse tanto en Deleuze como en
Esposito una politica de la vida, que realiza una torsion en el centro
de la ambivalencia del genitivo a partir de la necesidad de plantear-
se el modo en que la vida humana puede ser el sujeto de la politica
que viene. Es decir, la forma en que el sujeto, convertido durante la

2. Foucault, Michel. Historia de la sexualidad 1. La voluntad de saber. Siglo XXI,
México, 1999. p.116

3. Esposito, Roberto. Bios. Biopolitica y filosofia. Amorrortu, Buenos Aires, 2006.
p. 26



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 115

Modernidad en objeto de las ciencias humanas y de los dispositi-
vos disciplinarios y biopoliticos, puede hacer de su propia vida una
préactica de subjetivaciéon. Tan pronto como el poder afecta la vida,
ésta le replica volviéndose contra él con la misma fuerza. La vida es
capaz de retomar aquello que la toma y absorberlo en sus pliegues
infinitos de la multiplicidad de lo viviente. Sin embargo, esta forma
que adquiere la politica en estos autores no supone proponer mo-
delos de accidén politica en el sentido tradicional de un programa
revolucionario o reformista; porque si ya no es posible desarticular
vida y politica, ya no es posible pensar una direcciéon externa de la
segunda.

A lo largo de las investigaciones de Foucault queda eviden-
ciado que el cuerpo es el lugar donde se ejercita la biopolitica, la
interseccidon donde se produce el encuentro entre politica y vida. El
cuerpo es el terreno donde se conjuga el gobierno del cuerpo indi-
vidual y de la poblacion. Como corolario de esta situacion el cuerpo
deja de ser metafora juridico-politica y se convierte en una reali-
dad bioldgica, campo de intervencion de los dispositivos de poder.
Bajo el conjunto de estas observaciones sobre el poder, la vida y el
cuerpo en Michel Foucault es posible encontrar el esbozo de una
filosofia de la vida como espacio de un modo de subjetivacién mas
alla de lo humano.

El propésito general de este capitulo es exponer los tres ejes
de anélisis en Deleuze como en Esposito; bajo el supuesto que pue-
den ser articulados para dar cuenta del poder innovador de la vida
en términos politicos; y de este modo, conformarse en los topicos
centrales sobre los cuales investigar para problematizar la recons-
truccion del espacio de subjetivacion o el establecimiento de for-
mas de vida futuras.



116 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Conceptualizaciones sobre la vida, el cuerpo y la politica en Gilles
Deleuze y Roberto Esposito

A continuacion, se presentan algunos argumentos que per-
mitirian sostener que esta filosofia es eco de debate, es reelabora-
da —aunque con derivas diferentes— por Gilles Deleuze y Roberto
Esposito.

La serie de trabajos de Roberto Esposito es claramente el in-
tento de resolver algunos de los temas planteados mas arriba como
el legado abierto del paradigma biopolitico foucaulteano, mientras
que los trabajos de Gilles Deleuze quizas son el complejo producto
de una vinculacién amistosa con la obra de Michel Foucault, mar-
cada por una cifra de proximidad y diferencia en el ejercicio de sus
miradas filosoficas. En este sentido, la recepcion de Esposito del
trabajo de Foucault puede ser caracterizada por una mayor siste-
maticidad; mientras que la de Deleuze debe ser construida a partir
de una serie de trabajos que no tienen como motor expreso de su
escritura esta recepcion. Sin embargo, ambos autores pueden con-
tribuir en un dialogo fructifero a la reelaboracién de una filosofia
de la vida como parte del legado abierto por Foucault alrededor de
sus investigaciones biopoliticas.

1. Vida

Para recaer en la importancia que el concepto vida tiene
para el debate filos6fico-politico contemporaneo, se reproduce una
cita de Esposito que alcanza el tono de una convocatoria de trabajo
colectivo en torno de una politica de la vida:

Sila vida es entendida en su irreductible complejidad,
como un fenémeno pluridimensional que en cier-
to sentido estd siempre més alla de si mismo y si es



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 117

pensada en su profundidad, estratificacion, disconti-
nuidad, en la riqueza de sus fenémenos, en la varie-
dad de sus manifestaciones, en la radicalidad de sus
transformaciones, el escenario puede cambiar.+

En Bios. Biopolitica y filosofia, Roberto Esposito comienza
senialando que la vida queda adherida cada vez mas a la materia
biologica y apartada de toda forma juridico — politica en el contex-
to de los mecanismos biopoliticos (hacer vivir) y tanatopoliticos
(dejar o hacer morir).

Asimismo, advierte que afrontar la nociéon de vida en el de-
bate contemporaneo requiere remontarse al término griego, espe-
cialmente aristotélico, de Bios. El bios refiere a una “forma de vida”
o “vida calificada”, mientras que zoé corresponde a una vida en su
simple mantenimiento biologico. La preocupacion de Esposito ra-
dica en que la idea de biopolitica

Parece situarse en una zona de doble indiscernibili-
dad. Por una parte, porque incluye un término que no
le corresponde y que incluso amenaza con distorsio-
nar su rasgo mas pregnante; por la otra, porque refie-
re a un concepto —justamente el de zoé— de problema-
tica definicion él mismo: équé es, si acaso es concebi-
ble, una vida absolutamente natural, o sea despojada
de todo rasgo formal?s

4. Esposito, Roberto, Comunidad, inmunidad y biopolitica, Herder, Espafia, 2009.
p.23.

5. Esposito, Roberto, Bios. Biopolitica y filosofia, Amorrortu, Buenos Aires, 2006.
p. 25



118 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Por una parte, la advertencia que Esposito decide realizar
complejiza la mirada sobre una relacion exclusiva entre vida y po-
litica: desde siempre hay modalidades, que justamente hacen a la
vida politica. Por otra parte, la observaciéon con la que Esposito
inicia Bios... implica una redefiniciéon de la vida de los hombres,
abriendo posibilidades de desplazamiento de los limites en rela-
cion con lo no humano: por una parte el animal y por la otra el
mundo inorganico.

En Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia, Deleuze y
Guattari se acercan conceptualmente a esta idea de modalidades,
definiendo que la vida esta segmentarizada espacial y socialmen-
te. El hombre es un animal segmentarizado por todas partes y en
todas direcciones.® Para Deleuze no hay vida en general; la vida
no es un absoluto indiferenciado, sino una multiplicidad de planos
heterogéneos de existencia.

Los planos de existencia son inventariables segtn el tipo de
linea de fuerza que los gobierna o los anima; y mas que distinguir-
los a unos de otros, esa multiplicidad atraviesa a los individuos.”
Deleuze aborda conceptualmente la vida a partir de las nociones
de agenciamiento y de multiplicidad. Cualquier tipo de agencia-
miento incluye lineas de segmentaridad dura o binaria (molares),
y también lineas de linde, de fuga o de pendiente (moleculares).
Este desarrollo tedrico conduce a que los dispositivos de poder son
sblo una dimensién de los agenciamientos, hay otra que no forma
dualismo con ella y fuga.

6. Deleuze, G.; Guattari, F. Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia, Pre-Textos,
Valencia, 2008.

7. Zourabichvili, Frangois, El vocabulario de Deleuze, Editorial Atuel, Buenos Aires,
2007.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 119

Esposito menciona la figura del animal como aquella que,
en la deriva tanatopolitica, permite la puesta en funcionamien-
to del dispositivo de separacion que habilita el exterminio de los
cuerpos que coinciden con esa vida sin cualificaciones humanas.
Justamente, los tltimos desarrollos de Esposito sobre una filosofia
de lo impersonal se proponen criticar no sblo estas operaciones,
sino también el llamado dispositivo de la persona —de rasgos reli-
giosos, filosoficos y juridicos— que aparta al hombre de su dimen-
sion natural.®

En contrapartida, el corrimiento de las fronteras hacia una
vida animal e inorgénica ocupa en la filosofia de Deleuze un lu-
gar significativamente positivo para pensar la politica que viene.
Con relacién a este topico, el animal no es lo otro del hombre; y
de este modo, deja de ser el cerrojo tedrico que asegura la distin-
cion jerarquica de los reinos humano, animal, vegetal y mineral. La
caida del sujeto sustancial en la filosofia de Deleuze, provoca que
la separacion entre naturaleza y cultura se vuelva indiferente. La
forma de vida animal ya no es frontera antropoldgica, sino fen6me-
no anémalo, de borde, ofrece apertura de una imagen de vida con
diversidad de marchas y de ethos.

Las formas de vida futura en Deleuze son tributarias de esa
animalidad anémala, de la pluralidad de los modos culturales de
subjetivacion que exploran umbrales variables o zonas de indis-
cernibilidad en las que lo humano y lo animal intercambian sus
propiedades.® Del mismo modo, esa experimentacion —de las que
son producto las zonas de indiscernibilidad (y de la que el arte es

8. Esposito, Roberto, El dispositivo de la persona, Amorrortu, Buenos Aires, 2011.

9. Sauvagnargues, Anne, Deleuze. Del animal al arte, Amorrortu, Buenos Aires,
2006.



120 MARCELO RAFFIN Y OTROS

terreno privilegiado)— se despliega mediante acoples con elemen-
tos de la vida inorganica que permiten incorporar o encarnar. Estas
précticas son las que confieren un cuerpo, una vida, un universo.
El animal presente en el hombre, en todos los hombres, y en todo
hombre; significa la multiplicidad, la pluralidad y la metamorfosis
en la filosofia de la vida de Deleuze y de Esposito.

En las paginas de Bios, el poder desde el principio da forma
a la vida, asimismo, este caracter politico originario de la vida, es
su poder constitutivo. Friedrich Nietzsche resuena en las paginas
de Esposito como lo hace en la letra de Deleuze para denunciar a
la modernidad como negacion formal de su propio contenido vi-
tal. Para Esposito Nietzsche piensa la dimensioén politica del bios,
no en cuanto caracter, ley, destino de algo que vive con anteriori-
dad, sino como el poder que desde el principio da forma a la vida
en toda su extension, constituciéon e intensidad. El poder no de-
sarrolla una vida puramente biol6gica, sino que es motor de una
continua potenciacion de la vida."* Es frecuente la referencia de la
impronta nietzscheana en el pensamiento de Deleuze, en este sen-
tido, en su Nietzsche y la filosofia, aparece la critica relacion entre
conocimiento y vida. Recurriendo al lenguaje foucaulteano, puede
leerse el problema de la verdad y la vida, como parte de los proce-
sos de subjetivacion. Explica Deleuze esta relacion en Nietzsche de
la siguiente manera:

El conocimiento se opone a la vida, pero porque ex-
presa una vida que contradice la vida, una vida reac-
tiva que halla en el propio conocimiento un medio de

10. Deleuze, G.; Guattari, F. ;Qué es la filosofia?, Anagrama, Barcelona, 2005.

11. Esposito, Roberto. Bios. Biopolitica y filosofia, Amorrortu, Buenos Aires, 2006.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 121

conservar y de hacer triunfar su tipo. (Asi el cono-
cimiento da a la vida leyes que la separan de lo que
pueden, le evitan actuar y le prohiben actuar, [...] casi
como un animal en un parque zooldgico. Pero este co-
nocimiento que mide, limita y modela la vida, ha sido
construido totalmente sobre el modelo de una vida
reactiva...'?

La relacion entre el pensamiento y la vida es ambivalente al
punto de habilitar —y este proyecto puede ser atribuido a Foucault,
a Deleuze y a Esposito— un pensamiento, una filosofia, y un arte
que lleven a la vida hasta el final de lo que puede; y donde la vida
pueda ser fuerza activa del pensamiento; pero el pensamiento se
convierta en poder afirmativo de la vida: para descubrir e inventar
nuevas posibilidades de vida en continua errancia.

En uno de sus tltimos textos Deleuze reflexiona sobre la no-
cion de vida precisando la idea de una vida: “uno es siempre un
indice de una multiplicidad: un acontecimiento, una singularidad,
una vida...”. Ese texto es clave para releer en contrapunto, y en
clave de impersonalidad y singularidad, los tltimos desarrollos de
Esposito sobre la filosofia de lo impersonal.

Para Deleuze la vida se define como un puro campo de inma-
nencia, porque escapa a la trascendencia tanto del objeto como del
sujeto; no depende de un objeto ni pertenece a un sujeto. Es poten-
cia, en un claro sentido spinoziano.*# Una vida, emerge, cuando la

12. Deleuze, Gilles, Nietzsche y la filosofia, Anagrama, Barcelona, 2008.

13. Deleuze, Gilles, “La inmanencia: una vida...” en Giorgi, G. y Rodriguez, F.
(Comp.) Ensayos sobre biopolitica, Paidos, Buenos Aires, 2009. p.39

14. Desarrolla Deleuze en un trabajo dedicado a Spinoza: “Toda potencia es acto,
activa, y en acto. La identidad de la potencia y del acto se explica porque la potencia



122 MARCELO RAFFIN Y OTROS

vida de una individualidad se borra en beneficio de la vida singular;
cuando cede lugar a una vida impersonal. Deleuze es categorico:
“la literatura s6lo empieza cuando nace en nuestro interior una ter-
cera persona que nos desposee del poder de decir Yo (lo «neutro»
en Blanchot)”.’s En la Gltima etapa de la investigacion de Esposito
—obra atn abierta—, recorre algunas de las figuras de la tercera per-
sona: el animal, lo ajeno, lo neutro, el afuera, el acontecimiento,
entre otras.'® El desmontaje del dispositivo de la persona eviden-
cia que se superponen hombres-humanos y hombres-animales y
que “la persona sélo lo es en tanto una parte de si o su cuerpo por
entero, se reduce a condicion de cosa”.”” Claramente, los hombres-
cosa estan expuestos o destinados —segiin el momento histoérico de
referencia— a la muerte.

Se observa nuevamente esa operacion de escision o diver-
gencia en el hombre, entre lo que constituye su ser, respecto a su
modo. Esta operacion, como se desarrollé anteriormente, queda
ampliamente superada en la vida de la definicién deleuzeana de la
vida donde coinciden acto y potencia. Esposito es claro al respecto:
toda atribucion de personalidad contiene implicito un ejercicio de
reificacion frente a la base biologica impersonal, respecto de la que
toma distancia. De esta manera, queda contrapuesta al dispositivo

no puede separase de un poder de afeccién, y éste se encuentra constante
y necesariamente satisfecho por las afecciones que lo realizan.” Deleuze, G.
Spinoza: Filosofia Practica. Tusquets, Buenos Aires, 2006. p.119.

15. Deleuze, Gilles, Critica y clinica, Anagrama, Barcelona, 2009. p.13

16. Esposito, Roberto, Tercera persona. Politica de la vida y filosofia de lo
impersonal, Amorrortu, Buenos Aires, 2009.

17. Esposito, Roberto, Comunidad, inmunidad y biopolitica, Herder, Espafa, 2009.
p.125



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 123

de la persona una practica que da lugar a un pensamiento de lo
impersonal.

La tercera persona, es no-persona, se expresa en un se habla,
se ve, se muere, se vive. Hay lugares moéviles que ocupar en el te-
rreno de un murmullo anénimo. En el momento que se ocupa ese
lugar, emerge de entre la polvareda, una vida como punto indivi-
sible donde la forma de vida —el modo— coincide con el contenido
mismo, coincidente sélo consigo misma. Estas elaboraciones so-
bre una vida, reconducen a los procesos de subjetivacién —en tanto
puntos de resistencia—, que Michel Foucault investig6 como uno de
los ejes de su obra. Como indica Deleuze es la obra en su homenaje:
cuando la relacion consigo mismo y con los otros adquiere inde-
pendencia del poder, el afuera se pliega, se curva en un adentro que
se abre, se despliega en una dimensién propia (un plegamiento,
una reflexiéon). El terreno del plegamiento es el de los ejercicios
practicos, donde se afecta y se es afectado por el Afuera, yla vida es
u habita en los pliegues.*®

2. Cuerpo

Gilles Deleuze y Félix Guattari anuncian en EIl Antiedipo.
Capitalismo y esquizofrenia la nocién de Cuerpo sin Organos
(CsO), que en la obra Mil Mesetas... ocupara el protagonismo de
una de ellas. Como se sefialara con relacion al paradigma biopoliti-
co foucaulteano, el cuerpo es el lugar donde se produce el encuen-
tro entre la politica y la vida. Bajo el influjo de esta tesis, el concepto
acunado de CsO se propone para transformar el pensamiento so-
bre el cuerpo, cumpliendo dos funciones conexas: tratar los modos
de individualizaci6n corporal antes de su organizaciéon centrada,

18. Deleuze, Gilles, Foucault, Paidos, Buenos Aires, 2003.



124 MARCELO RAFFIN Y OTROS

con el organismo como centro organizador (unificante y jerarqui-
zado); y, articuladamente, operar esta reforma de la concepcion de
lo vital. El CsO permite la critica del modelo politico implicito de
la organizacion de un poder soberano, centrado y jerarquicamente
rector de la maquina corporal. El CsO termina con la tesis de una
forma organica que rige para informar la diversidad material: la
unidad del cuerpo se concibe mediante una individuacion por dife-
rencia intensiva sobre un campo preindividual de singularidades.

La nocién de CsO supone el acceso a una realidad corporal
mas viva que la de los cuerpos organizados; pero del mismo modo,
supone asumir el riesgo de correr hasta los limites de la vida huma-
na. El riesgo esté expresado en las figuras de la monstruosidad, la
muerte, la caida en la desercion de la locura; todas ellas son formas
que no pueden componer un plan o plano de consistencia.

El CsO es un cuerpo no domesticado por la conciencia social,
abierto a la intensidad, el devenir y la mutacion. El CsO esta con-
ducido por el deseo impersonal.? Es un cuerpo provisto de érganos
pero indeterminados en sus usos y en sus acoplamientos, o sintesis
productivas con la vida animal e —incluso— no orgénica. Esta no-
cion enriquece —y es arma de lucha para-— la critica de las lineas de
estratificacion que rigen la vida y el campo social.

En Immunitas, Esposito dedica un capitulo a la reflexién del
cuerpo desde la figura del implante, esta particularmente intere-
sado en las mediaciones técnicas de la vida dentro del paradigma
inmunitario. Siguiendo los trabajos de Donna Haraway interroga
desde esas paginas como la técnica se instal6 en los propios miem-
bros. Los procesos de modificacion corporales: los implantes, los

19. Deleuze, G.; Guattari, F. Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia, Pre-Textos,
Valencia, 2008.pp.155-170.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 125

explantes y las protesis; no sélo son modos de proteger la vida, sino
también en muchos casos de potenciarla y de vivir experiencias de
un cuerpo abierto y acoplado al modo del CsO. La condicion cor-
poral es resultado de una operacion practica, el cuerpo es un cons-
tructo operativo.

El matiz diferencial que puede establecerse entre los desa-
rrollos sobre el cuerpo en Deleuze y en Esposito, es que en el para-
digma inmunitario espositeano la intencion es siempre la de pro-
teger y durar (aunque como el CsO, el control terapéutico también
corre riesgos —puede fallar—), mientras que el CsO no sélo persigue
reproducir el estado de vida, sino también puede estar regido por
un deseo de destruccion o consumicién de la vida.

Esposito es claro respecto de la nocién de cuerpo, es un cons-
tructo determinado por un conjunto de factores dindmicos —sobre
todo de inmunizacion—, ni sujeto ni objeto; el cuerpo es un principio
de accion:

El cuerpo nunca es original, acabado, integro, «he-
cho» de una vez por todas, sino que continuamente y
cada vez se hace segtin las situaciones y los cruces que
determinan su desarrollo. Sus limites no lo bloquean
en un mundo cerrado; por el contrario, constituyen
el margen, delicado y problematico por cierto, pero
siempre permeable, de su relaciéon con aquello que,
aunque se sittie en su exterior, desde el comienzo lo
atraviesa y lo altera.°

20. Esposito, Roberto. Immunitas. Proteccién y negacion de la vida, Amorrortu,
Buenos Aires, 2005. p.241



126 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Esta construccion de la nocion de cuerpo habilita la multipli-
cidad y la posibilidad de lo comtn como aquello que retne lo pro-
pio y lo ajeno, lo im-propio y lo im-personal. La tradiciéon antigua
y moderna cada vez que pensé la relacion cuerpo y politica, lo hizo
a partir de un cuerpo cerrado sobre si, idéntico a si, y en opcién a
su propio exterior. El cuerpo y el si no pueden coincidir consigo
mismos porque estan atravesados y conservados por una alteridad
inmunitaria, que producen una individualidad compartida o un
compartir individualidad.

En Bios, Esposito remite a Nietzsche para mostrar el tras-
lado de la relacion entre Estado y cuerpo del plano clasico de la
metafora —propia de la tradicion antigua y moderna— al de la rea-
lidad efectiva: s6lo hay politica de los cuerpos, sobre los cuerpos,
a través de los cuerpos. Es el lugar material de conflicto y de las
condiciones de prevalencia y sujecion, jerarquia y resistencia, que
éste va determinando en cada caso.

En Bios, el autor italiano, hace referencia a la carne como la
cosa abyecta que va méas alla del cuerpo mismo: parte, zona, mem-
brana del cuerpo que no es una misma cosa que éste. Forma parte
de ese estrato indiferente, que en su irreductible heterogeneidad,
expone al propio cuerpo a la diferencia. Esposito retoma el pensa-
miento de Merleau-Ponty alrededor de la ampliacién que éste hace
del cuerpo a la dimension del mundo; y le atribuye una aproxi-
macion mas de enlace entre lo viviente y lo no viviente. Esposito
introduce con este exponente del pensamiento fenomenologico la
pregunta por la posibilidad de que la carne matérica, inorganica,
salvaje, pueda tener alguna pregnancia politica. Y para abrir atn
mas este interrogante —y posible linea de investigacion en si mis-
ma-— advierte la necesidad de correr la nocién del acervo cristiano y
cita el trabajo de Deleuze sobre la pintura de Francis Bacon, donde



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 127

se afirma: “somos pieza de carne, somos osamentas en potencia”.
Deleuze y Guattari en ¢Qué es la filosofia? oponen muchos mas
reparos —que en el algo entusiasta desarrollo de Esposito— a la
nocion de carne. Vuelven sobre el trabajo acerca de la pintura de
Bacon para clarificar que lo que importa es la materialidad de los
huesos. La carne todavia estd demasiado pegada a la experiencia
vivida (peripecia de la fenomenologia); y por eso en las figuras de
Bacon, chorrea: no se sostiene por si misma.

3. Politica (de la vida)

Las investigaciones de Esposito, que él mismo denomina de
caracter geneal6gico, sobre el paradigma de la biopolitica —y en el
marco del debate postnietzscheano de la comunidad— comienzan
con Communitas. Origen y destino de la comunidad del afio 1998.
El trabajo sobre la categoria de communitas, tiene como conse-
cuencia el sucesivo aproximarse al concepto de biopolitica aden-
trandose en las aporias que supone el paradigma de la inmuni-
zacién. El estudio del concepto communitas conduce a Esposito
al concepto de munus del cual deriva su estatuto ontolégico, con-
cebido como “ley del don”, es una forma que tiende a expropiar al
sujeto individual en pro de la alteridad respecto de uno mismo y
que adquiere los rasgos afirmativos del ser en comun en el que los
hombres reconocen su propia donacion originaria. También es el
riesgo de la alteracion, o de la expropiacion, de su propia identidad
subjetiva. A este trasfondo obedece la necesidad inmunitaria como

21. Deleuze, Gilles. Francis Bacon. Légica de la sensacién, Arena Libros, Madrid,
2009. p. 32.



128 MARCELO RAFFIN Y OTROS

un correlato indispensable de la communitas.?? Cuatro afios més
tarde Esposito publica Immunitas. Proteccién y negacién de la
vida, donde una especie de dialéctica entre comunidad e inmuni-
dad permite leer la Modernidad, tal como la biopolitica se lo habia
permitido a Michel Foucault.

La inmunidad esta dada por el conjunto de estrategias de
preservacion tendientes a defender la vida humana frente a los
riesgos de disipacion que asechan su sostenimiento, que se ope-
ran incluso sacrificando el caracter comin de dicha vida. En este
juego, la comunidad se define como lo restante, y como punto de
resistencia, potencial, pero nunca identificable positivamente. La
comunidad nunca es sujeto, sino objeto de inmunizacion, protegi-
da y negada a la vez por los dispositivos inmunitarios; dispositivos
de exclusion de sentido mortifero, como se indicaré en Bios... pero
no con el objetivo de identificar una parte para sacrificar (como lo
supone el paradigma de la soberania), sino para salvar la vida en
su conjunto. La tesis central de Esposito sobre la politica pretende
explicar de modo articulado la capacidad tanto potenciadora como
destructiva de y sobre la vida. El sujeto que sale por fuera de los
limites impuestos por los dispositivos de poder, lo hace en dimen-
sion hacia la vida (como condiciéon a priori y como contenido de
experiencia); y ésta es de por si un poderio en comun, asi como
la comunidad es una forma de vida. Esa comunidad valoriza por
fuera de cualquier procedimiento de exclusion, el elemento imper-
sonal (singular y comun a la vez) que es parte integrante de todo
ser vivo y de la vida en cuanto tal.>3

22. Esposito, Roberto. Communitas. Origen y destino de la comunidad, Amorrortu,
Buenos Aires, 2007.

23. Esposito, Roberto, Diez pensamientos acerca de la politica, Fondo de Cultura
Econdmica, Buenos Aires, 2012.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 129

Por su parte, entre los trabajos de Gilles Deleuze pueden se-
nalarse dos textos que retomaremos para esta presentacion y que
explicitamente quedan rotulados como aquellos que retinen pen-
samientos sobre la politica, aunque en toda su obra filosofica se
ocupe de ella. En el libro editado junto a Claire Parnet, en su dltima
parte, deja establecida una definicién que permite dar cuenta del
modo en que el campo social esta estructurado: por tres lineas:

La linea de fuga o de ruptura, que conjuga todos los
movimientos de desterritorializacion [...] los lleva a
formar parte de un plano de consistencia o de una
maquina mutante; la linea molecular, en las que las
desterritorializaciones son relativas [...]; por dltimo
la linea molar, con segmentos bien determinados, y
en la que las re-territorializaciones se acumulan para
constituir un plano de organizacion y pasar a formar
parte de una maquina de sobrecodificacion.

La politica es para Deleuze una experimentacion activa, que
hace pasar estas lineas. Son practicas indeterminadas, nadie pue-
de saber de antemano por donde pasaran estas lineas. Estas lineas
conciernen a todos los dispositivos de poder que trabajan nuestros
cuerpos, concierne a nuestra manera de percibir, actuar y sentir. La
magquinaria de Estado es la encargada de marcar las codificaciones
de segmentariedad dura y las lineas de fuga construyen maquinas
de guerra, ellas no son mas que agenciamientos de deseo —que
muchas veces encontramos en experimentaciones donde la obra
artistica y la vida coinciden—. La figura de la minoria emerge como

24. Deleuze, G. y Parnet, C. Dialogos, Pre-Textos, Valencia, 2004. p.155



130 MARCELO RAFFIN Y OTROS

punto de resistencia —como insumision al control—, se constituyen
como derecho al deseo y el terreno de una incertidumbre respecto
de su estar en comin creando nuevos espacio — tiempos y dispo-
siciones corporales de ocupacién: cara a cara, espalda a espalda,
cara a espalda.

El segundo texto de referencia, es la tltima parte de un libro
que lleva por titulo Conversaciones. En ese texto reaparece la figu-
ra de la minoria con méas precisiéon: “las minorias no se distinguen
de las mayorias numéricamente. Una minoria puede ser mas nu-
merosa que una mayoria. Lo que define a la mayoria es un modelo
al que hay que conformarse...”.?s {Qué es lo que tiene en comin
la minoria? Algo que se sustrae, que no hay modelo, su potencia
depende de lo que ha sabido crear —y que permite esa integracion y
paradojicamente siempre falta—, porque su existencia es ocasional,
acontecimental, y parte de la multiplicidad de la vida.

El sistema conceptual de Deleuze es diferente al de Esposito;
sin embargo, el desarrollo deleuzeano de las lineas alcanza una
conclusion similar acerca de la fuga de la vida, sus puntos de re-
sistencia; y de la necesidad de un colectivo —de un comtin— que no
estd actualizado, sino por venir. Una forma de vida colectiva, en
comin, que requiere de una novedosa conceptualizacion del cuer-
po para comprender la relacion politica y vida.

A modo de cierre

Este altimo eje de trabajo sobre una politica de la vida, de
algin modo permite volver a entrelazar los puntos de contacto y
distancias entre los autores presentados alrededor de algunas de

25. Deleuze, Gilles. Conversaciones, Pre-textos, Valencia, 2006. p.271.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 131

lineas que exigen profundizacién y que aqui han sido exploradas
en una primera instancia. Para citarlas de modo sintético podrian
expresarse en un conjunto de problematicas:

« Lavida implica una revision de lo humano en sus vin-
culos con: el borde de la animalidad y el problema de
lo impersonal.

« El cuerpo es principio de accién politica.

« Una politica de la vida exige replantearse en problema
de lo comtn y de los modos de su fuga: hacia afueray
por venir.

Bibliografia

Castro, Edgardo, (2011) Lecturas Foucaulteanas. Una historia
conceptual de la Biopolitica, La Plata: UNIPE Editorial
Universitaria.

— (2011) Diccionario Foucault. Temas, conceptos y autores,
Buenos Aires: Siglo XXI — UNIPE Editorial Universitaria.

Deleuze, Gilles, (2003) Foucault, Buenos Aires: Paidos.

Deleuze, G. y Parnet, C., (2004) Dialogos, Valencia: Pre-Textos.

Deleuze, G. y Guattari, F., (2005) ¢Qué es la filosofia?, Barcelona:
Anagrama.

Deleuze, G., (2006) Conversaciones, Valencia: Pre-textos.

— (2006) Spinoza: Filosofia Practica. Buenos Aires: Tusquets.

Deleuze, G. y Guattari, F., (2008) Mil Mesetas. Capitalismo y es-
quizofrenia, Valencia: Pre-Textos.

Deleuze, G., (2008) Nietzsche y la filosofia, Barcelona: Anagrama.

— (2009) Critica y clinica, Barcelona: Anagrama.



132

MARCELO RAFFIN Y OTROS

(2009) Francis Bacon. Légica de la sensacion, Madrid:
Arena Libros.
(2009) “La inmanencia: una vida...” en GIORGI, G. y
RODRIGUEZ, F. (Comp.) Ensayos sobre biopolitica, Buenos
Aires: Paidos.

Esposito, Roberto, (2005) Immunitas. Proteccién y negacion de la

vida, Buenos Aires: Amorrortu.

(2006) Bios. Biopoliticay filosofia, Buenos Aires: Amorrortu.
(2007) Communitas. Origen y destino de la comunidad,
Buenos Aires: Amorrortu.

(2009) Tercera persona. Politica de la vida y filosofia de lo
impersonal, Buenos Aires: Amorrortu.

(2009) Comunidad, inmunidad y biopolitica, Espafa:
Herder.

(2011) Eldispositivo de la persona, Buenos Aires: Amorrortu.
(2012) Diez pensamientos acerca de la politica, Buenos
Aires: Fondo de Cultura Econémica.

Foucault, Michel, (1999) Historia de la sexualidad 1. La voluntad

de saber. México: Siglo XXI.

(2003) Las palabras y las cosas. Una arqueologia de las
ciencias humanas, Buenos Aires: Siglo XXI editores.
(2007) “La vida: la experiencia y la ciencia” en GIORGI,
G.y RODRIGUEZ, F. Ensayos sobre Biopolitica. Excesos de
vida. Buenos Aires: Paidos.

(2007) Seguridad, territorio, poblacion, Buenos Aires:
Fondo de Cultura Econ6mica.

(2008) Defender la sociedad, Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econdémica.

(2008) Tecnologias del yo y otros textos afines, Buenos
Aires: Paidos.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 133

Negri, Antonio (2008) La fabrica de porcelana. Una nueva gra-
madtica de la politica, Buenos Aires: Paidos.

Revel, Judith, (2009) Diccionario Foucault, Buenos Aires: Nueva
Vision.

Sauvagnargues, Anne, (2006) Deleuze. Del animal al arte, Buenos
Aires: Amorrortu.

Trombadori, Duccio, (2010) Conversaciones son Foucault.
Pensamientos, obras, omisiones del ultimo maitre-a-pen-
ser, Buenos Aires: Amorrortu.

Zourabichvili, Francois, (2007) El vocabulario de Deleuze, Buenos
Aires: Editorial Atuel.






07. La voz “politica” en Roberto Esposito

JULIAN RAUL VIDELA

Introduccion

Este trabajo propone una idea de la voz «politica» en Roberto
Esposito a partir su pensamiento sobre la comunidad y su perspec-
tiva impolitica. Tales topicos contribuyen a comprender ese mo-
vimiento afirmativo que el filésofo buscara en la communitas. En
efecto, pensada como ese movimiento de expropiacion al interior
de la subjetividad, ella combate la despolitizacién moderna que la
transforma en sociedad, esto es, en vinculos de sujetos preexisten-
tes, «prepoliticos» podria decirse, al ser relacional, menesteroso e
improductivo que caracteriza a aquella. De este modo, la politica
espositeana se aboca a la despotenciacion de un sujeto incapaz de
«producir», por si mismo, un tnico sentido de comunidad.

Impolitico

Lo impolitico critica conceptos nodales de la politica occi-
dental: ley, soberania, democracia, representaciéon, Estado, etc.
Sin rechazar iluministamente la tradicién, profundiza en sus voces
maés distintivas recuperando lo impensado en ellas, eso que forma
parte del horizonte de sentido del que éstas emergen, siempre rico



136 MARCELO RAFFIN Y OTROS

en tensiones semanticas y, por esto, oscilante.! De aqui que «im-
politico» no senale «la decisién soberana sobre la nuda vida».? Se
acerca a lo que Cacciari coment6 sobre la obra de Nietzsche, a sa-
ber, una «critica de lo politico en cuanto afirmacién de Valores».3
Pero noétese que, principalmente, busca ingresar en la perspectiva
de la Filosofia Politica para exteriorizarla a lo otro de si.

Con este objetivo, lo impolitico ubica al «conflicto» como
«la realidad de la politica, su factum»,* y, por esto, como lo
Irrepresentable. Se opone asi a todo un trayecto moderno que, a
partir de la caracterizaciéon hobbeseana del conflicto como «gue-
rra», se encauzod en la tarea de su «neutralizacion».

Ello —la exclusion filoséfica del conflicto— es posi-
ble s6lo a un altisimo precio, que la filosofia politica
moderna entre Hobbes y Hegel (pero de modo al que
no es del todo ajeno Marx) paga con modalidades e
intentos muy diversos, reduciendo hasta la extinciéon
el propio objeto. O mejor, plegandolo a la l6gica for-
zada de su progresiva autonegacion: es decir, confian-
do justamente a la politica la misién de despolitizar la
sociedad segun ese irresistible impulso a la neutrali-
zacién del conflicto en el cual finalmente se resuelve

1. Esposito, R. Comunidad, inmunidad y biopolitica, trad. esp. de A. Garcia Ruiz,
Barcelona: Herder, 2009, p. 11.

2. Agamben, G. Homo sacer I. El poder soberano y la nuda vida, trad. esp. de A. G.
Cuspinera. Valencia: Pre—textos, 1998, p. 221.

3. Cacciari, M. Desde Nietzsche. Tiempo, arte, politica; trad. esp. de M. Cragnolini
y A. Paternostro. Buenos Aires: Biblos, 1994, p. 68.

4. Esposito, R. Confines de lo politico. Nueve pensamientos sobre politica, trad.
esp. de P. L. Ladron de Guevara. Madrid: Trotta, 1996, p. 21.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 137

la coaccidn del orden que constituye para la filosofia
politica moderna telos y arché juntos.5

La dificultad, por tanto, reside en la relacién que la Filosofia
Politica como tal mantiene con su objeto. Es la intrinseca conexion
entre orden y representacion lo que oculta al conflicto como objeto
del pensamiento politico. Por esto Esposito insiste en una creciente
incomprension entre politica y pensamiento: «la filosofia politica
no consigue llenar —o simplemente conocer— la separacién entre
politica y pensamiento porque es ella misma quien la produce»,y
esto se debe a que «hay una relacion directa entre la forma de la
filosofia politica y la incapacidad de pensar la politica: es justamen-
te esta forma —representacional— la que impide el pensamiento
sobre la politica».®

No existe filosofia del conflicto que no reduzca a este
al propio orden categorial y por tanto que, en definiti-
va, no lo niegue precisamente mientras lo representa
y a través de tal representacion: como queda testimo-
niado por el tradicional primado, en filosofia politica,
de la reductio ad unum de lo que es por definicién
particular: queda la ‘parte’ pero como 6rgano (...) del
todo. La filosofia no dice, no puede decir: no hay todo
sin parte. Pero ahora y siempre puede decir: no hay
parte sin todo.”

5. Ibid., p. 25.
6. Ibid., pp. 19-20.
7. Ibid., p. 21.



138 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Ahora bien, por todo lo dicho, lo impolitico no tiene que
ver con una «anti» o «a» politica, pues no la niega unificandola,
sino que la afirma radicalmente sehalando su pura conflictividad.
«Antipolitica» es, en todo caso, aquella politica que se niega a si
misma al pretender aplacar el pélemos que colinda fonética y se-
manticamente con la polis.® Lo impolitico defiende la «hipotesis
del fin de la filosofia politica»,® y no el fin de la politica en cuanto
tal.

Desde este punto de vista, la antipolitica es la forma
extrema, péstuma y acabada de la politica moderna
como manera, inevitablemente conflictiva, de neutra-
lizar otro conflicto. Exactamente todo lo que no hace
lo impolitico que, en lugar de chocar con el conflicto
politico, o de negar la politica como conflicto, la con-
sidera como la tinica realidad.*

La expresion «la tinica realidad», por otra parte, expone el
antidualismo de lo impolitico: no hay una realidad diferente a la
del conflicto, no hay un transmundo pacifico. La comunidad po-
litica no provendria de una estructura arquetipica atemporal; ni
estaria destinada, como en las modernas Filosofias de la Historia,
a una condicién pacifica posthistorica. Antes del conflicto no hay
sino conflicto, y luego de él, no habra sino lo mismo. Explicitamos
que la opcion ontoldgica de lo impolitico, al poner al conflicto como

8. Cf. Mouffe, S. El retorno de lo politico, trad. esp. de M. A. Galmarini, Barcelona:
Paidos, 1999, p. 14.

9. Espdsito, R., Comunidad, inmunidad y biopolitica, ed. cit., p. 13. El destacado
es nuestro.

10. Esposito, R. Categorias de lo impolitico, op.cit., p. 14.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 139

«limite», e incluso «fin» de la politica, es la «finitud». Esta, sin
estar sometida a la superioridad metafisica de lo Infinito, no es
mas que finitud; insuperable, constitutiva, esencial si se quiere, y
no accidental. Y se nos patentiza en la impracticabilidad del Bien,
la Justicia y la Unidad de la comunidad politica. Tan asi, que seria
metodoldgicamente inconsecuente relanzarlos hacia la infinitud de
un valor universal y objetivo. Precisamente porque lo «objetivo»
no existe por fuera del conflicto de perspectivas que, claramente y
por lo general, lo utilizan en clave auto legitimadora para presen-
tarse como posiciones «neutrales», como «verdades».

La politica no siempre tiene conciencia de su propia
finitud constitutiva. Esta constitutivamente llevada a
olvidarla. Lo impolitico no hace otra cosa que recor-
dérselo. Es decir, la devuelve al corazén mismo de lo
politico. No solamente a sus margenes, sino a su cen-
tro —él mismo impolitico en cuanto no producido por,
y no productor de politica—."

Esta discusion, por momentos tan ontologica, no es abstrac-
ta. Al contrario, el empefio por realizar integramente el Bien —el
Orden politico—, conduce a su mas efectiva negaciéon. Tal o cual
situacion, por mas benéfica que se la considere para la comunidad,
nunca se instaurara plenamente si aceptamos a la pélis como un
campo de energias encontradas. La no—realizacion de la politica
impedira, consecuentemente, su disoluciéon en una ordenacion to-
talitaria de la comunidad. Si acaso hemos de obrar, se tratara de
evitar que la tarea se cumpla, si se nos permite la expresion: se

11. Idem.



140 MARCELO RAFFIN Y OTROS

desobrara.? «Impolitico» no sélo es un término técnico del fil6sofo
napolitano, sino que sefiala una «condicién» de la politica, lo que
ella «es»: la politica es impolitica. Frente a la actualitas de la Obra,
lo impolitico es, sobre todo, inactualitas.

Hay también aqui es una concepcion muy especifica del de-
venir: no como lo que «degrada» el ser en un movimiento de «co-
rrupcion». Por tanto, tampoco se trata de una temporalidad dialec-
tizada que confluye en la Inmanencia «absoluta», adjetivo que, por
su etimologia, sefiala que nada queda suelto, la perfecta inscripcion
del ser en si mismo: la identidad. Es un devenir que sblo produce
devenir, un tiempo que no se suspende jamas, un aparecer que va
mas alla de si gracias a su propio ausentarse.

El modo de lo impolitico es esta inmanencia que “re-
mite ya a la trascendencia”, una inmanencia trasce-
dente o una trascendencia excavada en la inmanencia.
No un espacio, o todavia menos, un valor situado fue-
ra de lo politico y a él indiferente, sino el trasceden-
te interior a lo politico como categoria afirmativa. El
vacio, la ausencia, que lo politico abre cuando pone
en juego, revoca, al respecto, su propia dimension de
presencia (de representaciéon). Lo impolitico consiste
en una salida de si mismo que no arriba a ninguna
trascendencia. Por esto, forma parte de la vida. Es
la vida sustraida a la pura inmanencia en si misma y
precipitada en el trascenderse de la existencia (en la
existencia como trascenderse).'

12. lbid., p. 221; Cf. Esposito, R. Confines de lo politico. Nueve pensamientos
sobre politica, op. cit., pp. 55y 121.

13. Esposito, R. Categorias de lo impolitico, op.cit., p. 135.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 141

Ahora bien, todas estas concepciones que contribuyen a pro-
blematizar el objeto politica, no pueden dejar en pié a aquello que
funda la representacion: el Sujeto. Podria decirse que lo impolitico,
a medida que se van desarrollando sus aristas, es una critica en
clave politica de la subjetividad. Por esto no es de extranar que, en
relacion a este punto, Esposito apele a Bataille. Este, rechazando la
dimension de «presencia» de la representacion, desobjetiva la exis-
tencia pues el hombre batailleano se autodiluye. Cuando Bataille
afirma que la experiencia interior no es «hecha» por el sujeto sino
que ella «deshace» a quien la vive, el proceso de desubjetivacion
es tal que impide la «absurda pretension del ipse de querer serlo
todo»." Asi es como, en la negacion batailleana del sujeto, lo im-
politico encontrara ese espacio de afirmaciéon donde la comunidad
pueden comenzar a ser pensada.

¢Qué “comunidad politica”?

Esposito piensa la comunidad impoliticamente. So6lo en la
problematizacion sin reservas de la filosofia politica surge la com-
munitas. Mas si hoy en dia la comunidad es entendida como una
«posesion comun», la dificultad consiste precisamente en enten-
derla como «posesion» o «propiedad», pues, ¢no es lo comun lo
que es de todos, y precisamente por eso, de nadie?

Desde que en la modernidad la comunidad fue concebida
como individuos unidos por una cualidad —una tierra, una len-
gua, una historia pasada o futura, una sangre, etc.—, se la observo,
presuponiendo ya al Sujeto, como una «subjetividad més vasta»,
o bien una «unidad de unidades». Entonces, a aquel primer nivel

14. Bataille, G. La experiencia interior, trad. esp. de F. Savater, Madrid: Taurus,
1963, p. 61.



142 MARCELO RAFFIN Y OTROS

individual, viene a agregarsele otro, mas complejo, el de la comu-
nidad, que nos tornaria todavia «mas» sujetos: sujetos de si mismo
«y» de comunidad, pertenencia a si mismo «y» al todo. La comu-
nidad seria como el cerramiento colectivo de nuestra identidad,
siempre a través de una «posesién comtn». Esta, que no pocas
veces fue promovida a «esencia», ha ser recuperada si fue perdi-
da en la historia de la comunidad, o alcanzada a futuro si nunca
fue poseida del todo. La temporalidad de la comunidad, entonces,
sera pensada dentro de las filosofias arqueologicas o teleoldgicas.
Y, de este modo, ella quedaria nuevamente sometida a la idea de
un «pre» o «post» determinado, propio, casi intemporal, que de-
bemos restaurar o alcanzar.

Para desasir la comunidad de toda «propiedad» ella debe ser
encuadrada en una «ontologia del cambio».’> Para esto Esposito
analizara la palabra latina communitas. Compuesta por cum y
munus, el primer prefijo significa «relaciéon» —estar unos «con»
otros—, y la segunda posee tres significados diferentes: onus, obli-
gacion; officium, oficio; y, donum, don. Estos, segin Esposito,
remiten a la idea de «deber», algo que «pierdo» o que hago por
«obligacién». De hecho, por su raiz mei (intercambio), el munus
es el don «que se da porque se debe dar y no se puede no dar».'
Mas, dado que también lo compone el subfijo nes, aquél indica si-
multdneamente una caracterizacion colectiva mas no reciproca. El
munus no regresa al donatario, rompe el lazo biunivoco entre éste
y el donador: es «unilateral». Y aqui es cuando asoma su matiz de

15. Esposito, R. Comunidad, inmunidad y biopolitica, op.cit., p. 14.

16. Esposito, R. Communitas. Origen y destino de la comunidad., trad. esp. de C.
R. Molinari Marotto, Buenos Aires: Amorrortu, p. 28.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 143

desposesion: el munus no es dado para recibirlo, no desposee para
reposeer, da por y para dar, es mutuus, plural.

No implica de ningtin modo la estabilidad de una po-
sesion —y mucho menos la dindmica adquisitiva de
una ganancia—, sino pérdida, sustraccion, cesion: es
una «prenda», o un «tributo», que se paga obligato-
riamente. El munus es la obligacién que se ha con-
traido con el otro, y requiere una adecuada desobli-
gacion. La gratitud que exige nueva donaciéon. Munis,
en este sentido, y mas aun munificus, es quien mani-
fiesta su propia «gracia» —segin la ecuacién plautina
(Mercator, 105) gratus-munus— dando algo que no
puede conservar para si. Y de lo cual, por lo tanto, no
es por entero dueno.”

Por tanto, lo que vincula no es un «mas», sino un «menos»;
no un haber, sino un deber. Ahora bien, el munus, en tanto inter-
cambio plural (colectivo), obligatorio y gratuito, se encuentra a su
vez unido al cum, que viene a reforzar su trayecto relacional. Por
tanto, la communitas:

Expropia, en parte o enteramente, su propiedad ini-
cial, su propiedad maés propia, es decir, su subjetivi-
dad. (...) Restablecemos la oposicién fundamental: no
es lo propio, sino lo impropio —o, més drasticamen-
te, lo otro— lo que caracteriza a lo comn. (...) Una
despropiaciéon que inviste y descentra al sujeto pro-
pietario, y lo fuerza a salir de si mismo. A alterarse.

17. Idem.



144 MARCELO RAFFIN Y OTROS

En la comunidad, los sujetos (...) no encuentran sino
ese vacio, esa distancia, ese extrafiamiento que los
hace ausentes de si mismos: «donantes a», en tanto
ellos mismos «donados por» un circuito de donaciéon
reciproca cuya peculiaridad reside justamente en su
oblicuidad respecto de la frontalidad de la relacion
sujeto-objeto.*®

De aqui que la comunidad no pueda ser entendida como un
«cuerpo», mucho menos artificial, que lo hombres puedan «ha-
cer». Cuando los hombres se atribuyen tamaiia tarea, la comuni-
dad es entendida como el efecto de un sujeto que primero existe
y se entrega con posterioridad a la actividad de vincularse con los
otros. Mas la comunidad no es el hacer por el cual se vincula un ser,
«es el ser mismo como relacion»."

Ahora bien, este flujo relacional, deja un vacio —o nada— al
interior de los sujetos. La communitas mantiene, efectivamente,
esta relacion positiva con la nada: sin ella se produciria la plenitud
que la solidificaria como una «presencia». Pero si la communitas
«es», es a costa de «no ser», pues, por un lado, el munus prescribe
donacion obligatoria y, por el otro, gracias al mismo acto, la subje-
tividad del donante entra en fuga e imposibilita la cristalizaciéon de
la comunidad: lo que nos impele a donar —la communitas—, nunca
existe. A la vez que nos obliga a todos con todos, ella esta exigida
por una ley siempre transgredida por el movimiento inaprehensi-
ble del munus.

18. Ibid., pp. 30-31.
19. Esposito, R. Categorias de lo impolitico, op. cit., p. 25.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 145

Alrededor de esta paradoja podemos intentar una pri-
mera definicién de comunidad: aquello que es al mis-
mo tiempo necesario e imposible. Imposible y nece-
sario. Que se determina en la lejania o diferencia res-
pecto de nosotros mismos. En la ruptura de nuestra
subjetividad. En una carencia infinita, en una deuda
impagable, en un defecto irremediable. (...) Nos falta
hasta el punto que se deberia concluir que lo que tene-
mos en comun es exactamente tal carencia de comu-
nidad. Somos la comunidad de aquellos que no tiene
comunidad.>®

Desde otro angulo, la tradicional desvinculacién entre naday
ser temeré al contacto con esa nada que altera y destituye el mundo
de vinculos organizados. Se temera la pérdida de identidad y, por
tanto, que el amigo se vuelva enemigo, acarreando potencialmente
la pérdida mas grande: la vida. La communitas tiene, también, este
doblez de vida y muerte. Frente a este peligro los hombres deben,
ciertamente, protegerse. Pero desde la modernidad en adelante,
debido a la exacerbacion de la potencia de muerte de la comuni-
dad por parte de Hobbes,* la nada de la comunidad aparecié no
s6lo como aquello de lo que, a la vez que nos constituye, debemos
protegernos, sino mas adn, anular, precisamente para sobrevivir.

20. Esposito, R. Comunidad, inmunidad y biopolitica, op. cit., p. 26-27.

21. Nos referimos a la caracterizaciéon del estado de naturaleza como guerra de
todos contra todos, estado de muerte inminente, de contingencia absoluta, cf. Th.
Hobbes, op. cit., pp. 127 y ss. Leviatan, trad. esp. de A. Escohotado, Buenos Aires:
Losada, 2007, p. 127 y ss.



146 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Sila comunidad conlleva delito, la tinica posibilidad de
supervivencia individual es el delito contra la comuni-
dad. (...) Lo que se sacrifica es precisamente el cum
que es la relacion entre los hombres, y por lo tanto, en
cierto modo, a los propios hombres. Parad6jicamente,
se los sacrifica a su propia supervivencia. Viven en 'y de
la renuncia a convivir. (...) La vida es sacrificada a su
conservacion. En esta coincidencia de conservaciéon y
sacrificabilidad de la vida, la inmunizaciéon moderna
alcanza el 4pice en su propia potencia destructiva.??

Para evitar esta logica sacrificial inmunitaria Esposito apela,
nuevamente, a Bataille. Vimos que el no—saber desfondaba al su-
jeto. El «sujeto» deja de ser el polo activo de conocimiento capaz
de «develar» las cosas, pues conocer, mediante el representar, es
ingresar al mundo a los medios y los fines, y anunciar «la reducciéon
del hombre a la cosa».?3 El efecto de no poder ubicar al otro bajo los
fines del ipse, hace del no—saber el camino para que en la comuni-
dad no triunfe la forma individuo, para que la parte no se aduefie
del todo. Por esto dice Bataille:

La experiencia interior es conquista y, como tal, ipara
otro! (...) No podria —el sujeto—, sin embargo, disol-
verse hasta ese punto si su naturaleza no le permitiese
tal cambio; (...) haciéndose conciencia de otro, (...),
se pierde en la comunicaciéon humana, en tanto que

22. Esposito, R. Communitas. Origen y destino de la comunidad, op. cit., p. 42-43.

23. Bataille, G. Lo que entiendo por soberania, op. cit., p. 86.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 147

sujeto se lanza fuera de si, se abisma en una multitud
indefinida de existencias posibles.>*

Como explicara por su parte Esposito, «la experiencia es el
unico sujeto, pero de la destitucion de toda subjetividad» y s6lo asi
se registra la relacién como dato primario.?> Mas es necesario que
ipse y alter se expongan juntos a la experiencia interior: la rela-
cion so6lo acontece cuando dos o mas seres se ponen en juego.?® La
relacion es, por tanto, mutaciéon —no Conservacion—, desobra —y
no Obra—, incumplimiento —y no Cumplimiento—, pérdida —y no
Encuentro—. Por esto, para Esposito, la comunidad no es el destino
del individuo, ni éste es el origen de ella. No es lo que los hombres
puedan, o deban, necesariamente lograr; ni tampoco a donde ne-
cesariamente deba regresar, dialéctica entre pérdida y reencuentro
capaz de reencontrar al sujeto consigo mismo. De aqui que, como
dijéramos, la historia, el acontecer, queda liberado de la forma
Sujeto pues son ellos los que, por sobre todo, se dan. Ellos son lo
perdido y quienes se pierden. Precisamente esto entiende Bataille
por «sacrificio»: un acto que no cae bajo la relacién medio—fin, una
pérdida que no «sirva» a la ganancia del yo —el munus tampoco
lo era—. El sacrifico arrastra, es necesario recordarlo, a la victima
y al victimario. Asi, el sacrificio abre a lo sagrado, que no es sino el
mundo mismo liberado de la preeminencia del sujeto, la existen-
cia sin el «orden establecido por conciencias angustiadas».?” Sin

24. Bataille, G. La experiencia interior, op. cit., p. 70.
25. Esposito, R. Communitas. Origen y destino de la comunidad, op. cit., p. 191.

26. Bataille, G. Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, trad. esp. de F. Savater,
Madrid: Taurus, 1979, p. 51.

27. Bataille, G. La experiencia interior, op. cit., p. 105.



148 MARCELO RAFFIN Y OTROS

alguien capaz de apropiarselo, al mundo le sobreviene el descanso
de lo comun.

Ahora bien, lo interesante del trayecto hasta aqui recorrido
es que le permite a Esposito marcar la diferencia entre el sacrificio
de Bataille y el de Hobbes. Ambos hacian depender, ciertamente,
la comunidad de la muerte de sus integrantes, pero difieren en
la direcci6bn que asumen a partir de semejante acto. Mientras en
Bataille el sacrificio revela sagrado al aqui y ahora en que la vida
existe, en Hobbes se vincula a un futuro en el que, de no darse, se
concibe necesariamente como negativo: la vida sin Estado no se
prolonga. El sacrifico de Hobbes produce miedo, y a su vez esta
fundado en é1.2% El de Bataille, a pesar de arrastrar a la victima y al
victimario, termina por destacar la vida y no el miedo a la muerte
que, claramente, no son lo mismo. Bataille no teme afirmar la vida
através de su condicién mortal, y exige de nosotros la capacidad de
vivir sin extirparle tal mortalidad.

El mundo, nuestra existencia que transcurre en él, en fin, la
vida, no puede desear una existencia compartida afirmando la in-
mortalidad del sujeto —su omnipotencia, su infinitud, etc. La vida,
mortal como es, es lo sagrado: lo Insacrificable —como lo llama
Esposito, apoyandose en Nancy—, aquello que al hombre no le esta
permitido violar a riesgo de destruirse a si mismo. El italiano en-
trega la communitas a la idea de que, finita como es, encuentra su
reapertura en la afirmaciéon de una vida mortal.

Vimos que lo impolitico, negando la negacién que la Filosofia
Politica hacia sobre la politica, abria un espacio de afirmacioén.

28. Conviene recordar que Hobbes sostiene que el miedo a una muerte se
compensa con el miedo a la espada soberana, Leviatan, op. cit., pp. 131, 145, al
punto de hacer coincidir miedo y libertad, p. 194.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 149

Pues bien, la communitas, en la negacion a la negacion hobbesea-
na, abre el espacio de un munus comun.

Comentario final

¢Qué podemos entender, entonces, por «politica» en el pen-
samiento de R. Esposito?

Digamos que no existe, en ninguno de sus textos, una «de-
finicién» de politica —menos atn, de lo que ella «deba ser». No se
devela, «representaciéon» mediante, su «esencia». Buscar esto en
la filosofia de Esposito evidenciaria un desvirtuado acercamiento
ala misma.

Nuestra impresion es que «politica», en Esposito, menta un
saber con implicancias practicas, pero que, sin embargo, no ordena
a nadie como actuar politicamente. No al menos mediante «leyes
de la razén», de las que se deriven «reglas» o «normas» de accion.
Si hay una indicacion en su filosofia es, como vimos respecto de lo
impolitico, custodiar lo irrepresentable de la comunidad politica,
su perenne conflicto, su permanente desfasaje de si. Ahora bien, si
la comunidad es lo Inmanipulable mismo, ése puede decir para qué
sirve la politica y, mas atin, una reflexion sobre ella? Claramente,
no se puede. ¢Y entonces? ¢Qué sentido ha tenido esto? ¢Para qué
ha servido? No ha tenido ninguan sentido, ni ha servido para algo.

A menos que finalmente dejemos de lado la 16gica de «me-
dios» y «fines» y miremos por fuera de marcos tradicionales hacia
donde la comunidad, y por ende la politica, adquieren sentido y
espesor precisamente cuando nadie ni nada le impone un sentido
y un propdsito que deba realizarse en ella. La comunidad y la po-
litica quiza sean precisamente ausencia de todo sentido y de todo
proposito. O, para evitar ecos de desolacién, digamos que impiden
el hecho de que un sentido, el del sujeto, devenga tinico. De este



150 MARCELO RAFFIN Y OTROS

modo, sin propietarios y sin propoésitos, nadie poseerd su repre-
sentacidon exacta, su verdad, y, més aun, invalidadas las ideas de
sentidos pre o post determinados, se ve que a la comunidad y la po-
litica las habita una pluralidad de sentidos. De este modo, aquella
supuesta ausencia de sentido se transforma en su opuesto. Cuando
fallan, como lo han hecho, las proyecciones que se impusieran a
la comunidad, se hace necesario que cada una sus singularidades
esté dotada de sentido, aunque éste todavia quede impensado. La
politica espositeana no postula la comunidad de iguales que, a tra-
vés de la posesion que los define como tales, perpetiian a su vez tal
Igualdad. La comunidad de iguales es s6lo para ellos; la communi-
tas es la de los iguales y los desiguales.

Ahora bien, estas dos caras, la de ausencia de sentido «y»
la sobreabundancia plural del mismo, sefialan también que la tini-
ca posibilidad de invertir esta condicién es construyendo una co-
munidad impolitica, esto es: finita, relacional e improductiva. Si
la filosofia y la politica se alejan de las modalidades representa-
cionales de pensamiento, seran arrojadas a su afuera; y, desterra-
das de un orden en si mismo nihilista que niega, representandola,
la mutabilidad de la vida, encontraran su lugar en el conflicto de
multiplicidad de subjetividades —pero también de subjetividades
multiples— florecidas de la muerte del Hombre.

Por tltimo, en todo esto no hay que perder de vista que estas
inversiones afirmativas no son un destino: la pluralidad de senti-
dos que habitarian la comunidad no se sigue necesariamente de
la ausencia de sentido, sino que se decidiria a partir de éste. Toda
decision, de por si practica, puede favorecer y/o bloquear nuestro
desplazamiento desde sentidos conocidos a otros desconocidos. No
deben confiarnos las resonancias democréaticas de lo plural, o los
ecos morales de la obligatoriedad del don. Debemos recordar que
la comunidad, si bien es necesaria, también es imposible. Por esto,



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 151

es coherente entender en su finitud a las practicas que liberan un
munus plural. Ellas, sin garantizarnos la paz perpetua, nos ense-
fian el cuidado infinito que exige un mundo finito compartido. Y,
sin embargo, la inmensa fragilidad del hacer hace posible la coexis-
tencia de singularidades finitas entre las cuales, i.e., superponien-
do su adentro y su afuera, circula la chance de algiin sentido.

Bibliografia

Agamben, G. (1998) Homo sacer I. El poder soberano y la nuda
vida; trad. esp. de Antonio Gimeno Cuspinera. Valencia,
Pre—textos

Bataille, G. (2001) La oscuridad no miente. Textos y apunte para
la continuaciéon de la Summa ateologica; trad. esp. de I. Diaz
de la Serna. México: Taurus.

— (1973) La experiencia exterior; trad. esp. de Fernando
Savater. Ma-drid: Taurus.

— (1979) Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, trad. esp.de F.
Savater, Madrid: Taurus.

Cacciari, M. (1994) Desde Nietzsche. Tiempo, arte, politica; trad.
esp. de M. Cragnolini y A. Paternostro. Buenos Aires: Biblos.

Esposito, R. (2006) Categorias de lo impolitico; trad. esp. de
Roberto Raschella. Buenos Aires: Katz.

— (2003) Communitas. Origen y destino de la comuni-
dad, trad. esp. de C. R. Molinari Marotto, Buenos Aires:
Amorrortu.

— (1996) Confines de la politica. Nueve pensamientos so-
bre politica; trad. esp. de Pedro L. L. de Guevara Mellado.
Madrid: Trotta.



152 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Hegel, G.W.F. (1980) Introduccién a la historia de la filosofia,
trad. esp. de J. Gaos, Madrid: Alianza Universidad.

Hobbes, Th. (2007) El leviatdn; trad. esp. de A. Escohotado.
Buenos Aires: Losada.

Mouffe, S. (1999) El retorno de lo politico, trad. esp. de M. A.
Galmarini, Barcelona: Paidos.

Rousseau, J.-J. (2004) El contrato social, trad. esp. de C. Berges,
Barcelona: RBA.

Taylor, CH. (2006) Fuentes del yo. La construccién de la identidad
moderna, trad. de A. Lizon, Barcelona: Paidos.



VARIACIONES EN TORNO DE
LA POLITICA EN
ANTONIO NEGRI






08. Multitud, carne y politica en Antonio
Negri: digresiones en el campo literario

ADRIAN MELO

Prematuramente, la naciente sociologia conservadora del
siglo XIX se interes6 por el tema de las multitudes. Hubo también
un temprano interés por caracterizarla como irracional, anarquica,
fuerzas ciegas que discurren en las entranas de la sociedad, masa
sin pensamiento que se deja arrastrar por el sentimiento colectivo
y que puede llegar a cometer desmanes que no cometeria un hom-
bre aislado.

También hubo una especie de obsesion ya advertida por
Michael Hardt y Antonio Negri, por diferenciar a la multitud del
pueblo. Porque mientras desde la tradicion dominante de la filo-
sofia politica se postula que el pueblo puede erigirse en soberano
y racional, queda claro que no le corresponde el mismo estatuto a
la multitud.

Si bien el estudio sobre el que se basan principalmente es-
tas teorias es la Psicologia de las masas de Le Bon, pocos llegaron
tan lejos como Ramos Mejia en Las multitudes argentinas. Porque
para Le Bon es el individuo libre y autonomo el que se deja arras-
trar por el sentimiento de la multitud y asi pierde sus capacida-
des racionales y se transforma en hombre-masa, es decir, se aliena



156 MARCELO RAFFIN Y OTROS

cargandose de la espontaneidad y la violencia de los hombres pri-
mitivos. Pero para Ramos Mejia, la misma materia prima de la
multitud esta constituida por individuos de inteligencia vaga y sis-
tema nervioso relativamente rudimentario y escasamente educado
“en el cual el corazdn se halla oprimido por el estomago y el cerebro
por los instintos”.! Ramos Mejia acuii6 el concepto de “hombre-
carbono” para caracterizar al tipo ideal de hombre de las multitu-
des. Por ello, para el pensador argentino gobernar es educar a una
multitud que debe ser entendida como objeto de una ciencia. Este
es el anico método, segin la mirada critica que aplica, de sanar a
una sociedad enferma y conducirla mediante una terapéutica de
poder, hacia su destino de nacién. Educar a la chusma para que se
transforme en una multitud politica, encauzar sus corrientes libi-
dinales al orden racional.

El temprano, profuso y prolongado interés de la Sociologia
y de los Estados modernos encubre y a la vez pone en evidencia,
una obsesion y un temor frente al fenémeno de las multitudes, las
cuales se presentan invariablemente como peligrosas y subversi-
vas del orden social. En Argentina, la idea de multitud como turba,
como chusma, como aluvion zooldgico, como masa en disponibi-
lidad plausible de ser captada demagobgicamente, como conjunto
de revoltosos que no tienen nada que ver con el pueblo, aparecera
principalmente durante el siglo XX y asociada al peronismo (aun-
que encuentra sus antecedentes en las multitudes rosistas, a la vez
punto de partida del estudio de Ramos Mejia). En innumerables
relatos ficcionales y mitos culturales argentinos, esta masa come-
te atrocidades por su intrinseca banalidad del mal. Quizas uno de

1. Ramos Mejia, J. M., Las multitudes argentinas, Buenos Aires, Ed. de Belgrano,
1977, p. 57.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 157

los méas conocidos por el estatuto literario de sus autores, es el re-
lato “La fiesta del monstruo” de Jorge Luis Borges y Adolfo Bioy
Casares, en el cual durante un 17 de octubre, una multitud de hom-
bres deformes y monstruosos de pies planos son recogidos por un
camion que, cual basura genética, los arroja en Plaza de Mayo a
escuchar el discurso del Monstruo. Ya in situ, esa misma multitud
asesina a un estudiante judio. En todo caso, la idea de la multitud
peronista no pensante, proclive a la pasion y a ser captada por sus
instintos basicos, es perdurable en cierto espectro del imaginario
social y politico argentino.

El relato de Borges y Bioy Casares hace hincapié en una de
las figuras més recurrentes con la que se ha asociado a la multitud:
la del monstruo. Consecuente con esta figura, frecuentemente la
multitud aparece asociada a la animalidad (los carniceros federa-
les en el relato El matadero de Esteban Echeverria son descrip-
tos en los mismos términos que los animales; el aluvién zoolégico
del peronismo tal como es descripto en los peridédicos de la década
del cuarenta del siglo XX) o a lo demoniaco (pensemos en Los de-
monios de Fedor Dostoievsky, novela citada por Michael Hard y
Antonio Negri).

Uno de los aspectos centrales del valioso libro de Michael
Hardt y Antonio Negri, Multitud, consiste en que reivindica y
convierte a la multitud en el agente politico clave de la accion, la
transformacion y la liberacion social y politica. Para los autores, la
multitud en tanto sujeto social activo, puede actuar partiendo de
lo comiin, de lo compartido, sin perder por ello las singularidades.
La multitud es por tanto “un sujeto social internamente diferen-
te y multiple, cuya constitucién y cuya accioén no se fundan en la
identidad ni en la unidad (ni mucho menos en la indiferenciacion),



158 MARCELO RAFFIN Y OTROS

sino en lo que hay en comtn”.? Hardt y Negri diferencian a esta
multitud. La multitud pone en jaque a toda la tradiciéon de la so-
berania. “La multitud aunque siga siendo multiple e internamente
diferente, es capaz de actuar en comun y, por lo tanto, de regirse a
si misma. En vez de un cuerpo politico en donde uno manda y otros
obedecen, la multitud es carne viva que se gobierna a si misma”.3
Hardt y Negri reivindican el caracter necesariamente monstruoso
de la multitud; es decir, para que la multitud sea redentora, necesa-
riamente tiene que ser monstruosa. La hipotesis de este articulo es
que la rebelion de los monstruos precisa de una plataforma cultu-
ral que, lejos de condenar, reivindique lo monstruoso y que esta se
encuentra en marcha en el campo literario argentino. Y para ello,
me centraré en dos ejemplos: las narrativas de Naty Menstrual y de
Pablo Pérez.

En Un hombre, €l libro biografico sobre el politico y poeta
griego Alexandros Panagulis, Oriana Fallaci describe en términos
monstruosos a la multitud que se concentra en torno fr los funera-
les de Alekos. Cuando despiden sus restos,

un rugido de dolor y de rabia se alzaba sobre la ciu-
dad, y atronaba incesante, obsesivo, arrollando cual-
quier otro sonido, escandiendo la gran mentira. iZi,
zi,zi! iVive, vive, vive! Un rugido que no tenia nada de
humano. En efecto, no se alzaba de seres humanos,

2. Hardt, M. y Negri, A., Multitud. Guerra y democracia en la era del imperio,
Barcelona, Debate, 2004, p. 128.

3. Idem.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 159

criaturas con dos brazos y dos piernas y un pensa-
miento propio, sino que se elevaba de una bestia
monstruosa y carente de pensamiento: la multitud, el
pulpo que a mediodia, incrustado de puiios cerrados,
de rostros distorsionados, de bocas contraidas, habia
invadido la catedral ortodoxa, y luego habia alarga-
do los tentaculos a las calles adyacentes atestando-
las, sumergiéndolas implacable como la lava que, en
su desbordamiento, devora todos los obstaculos, en-
sordeciéndolos con su zi, zi, zi. Sustraerse a ello era
ilusorio.*

A las dos de la tarde habia quinientos mil, a las tres un mi-
116n, a las cuatro un millén y medio y a las cinco, ni se contaban,
describe Fallaci. Es un pulpo incrustrado de pufios cerrados, ros-
tros distorsionados y boca contraida. Antes de ser multitud, era
rebafio, ovejas obedientes, victimas del trabajo alienado. La con-
version del rebafio en pulpo se sucede cuando, ausente el lider, la
multitud se gobierna a si misma, cuando en nombre de lo que tie-
nen en comun, se vuelve justamente ingobernable. El Estado no
sabe qué hacer con ella: no puede matarlos a todos.

Tal como sefiala Gabriel Giorgi, particularmente las produc-
ciones literarias argentinas en el contexto de tradiciones culturales
en América Latina, habian hecho del animal un revés sistematico,
en las que las imagenes de la vida animal trazaban el confin mo-
vil de donde provenian el salvaje, el barbaro, el indisciplinado, y

4. Fallaci, O., Un hombre, Buenos Aires, javier Vergara Editor, 1983, p. 3.



160 MARCELO RAFFIN Y OTROS

donde lo animal nombraba un fondo amenazante de los cuerpos
que las fragiles civilidades apenas podian contener; tradiciones, en
fin, que habian asociado al animal con una falla constitutiva (cul-
tural, racial, histérica).> En ese sentido, textos como El matadero
de (1838/40), En la sangre de Eugenio Cambaceres (1887)° o la ci-
tada “La fiesta del monstruo”, se presentan como paradigmaticos.

La particularidad del campo literario argentino de los tlti-
mos afnos es la emergencia de lo monstruoso como reivindicacion.
Como si la galeria de monstruos descripta por Richard von Krafft-
Ebing formaran una orgullosa multitud. El vampiro o el canibal
gay de las ficciones de Pablo Pérez, particularmente EI mendigo
chupapijas, los monstruos y animalizados travestis de los relatos
de Naty Menstrual, son algunos de tantos ejemplos que se pueden
citar.

Asi, en su serie de relatos que aparecen con el nombre de
Continuadisimo, Naty Menstrual describe travestis con HIV como
monstruos. Reivindica en otros relatos la monstruosidad de la tra-
vesti sin mas. Asi, Sissy Lobato frente al cliente que descarga su
furia contra ella y que le arremete con un “iNo cojo monstruitos...
no tendrias que haber nacido”, parece aceptar su destino inscrip-
to socialmente y asume su monstruosidad ante la pija de su agre-
sor: “se lo puso en la boca, y con todas las fuerzas que le quedaban

5. Giorgi, G., Formas comunes. Animalidad, cultura, biopolitica, Buenos Aires,
Eterna Cadencia, 2014, pp. 11.

6. En novelas como En la Sangre (1887) de Eugenio Cambaceres o ¢/nocentes o
culpables? de Antonio Argerich o La bolsa (1892) de Julian Martel, el italiano (en
las dos primeras) y el judio (en la ultima) son descriptos como seres avaros, sin
honra ni virilidad pero también como seres enfermos, palidos, linfaticos, perversos
sexuales, sifiliticos, como buitres, como el mal, como vampiros de la sociedad
moderna, en definitiva, como monstruos.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 161

TIRONEO y TIRONEO hasta arrancarlo entero”.” La Taladro, otra
travesti, es una vampira que se mueve en la densa oscuridad del
cine porno, al igual que la narradora de Continuadisimo: “cuando
voy (al cine porno) me siento como poseida por una actitud vampi-
rica salgo vestida de negro y a chupar sangre, en realidad son otros
fluidos pero la actitud es esa, la del vampiro, en busca de la yugular
perfecta que deje saciada su hambre”.? Y la Sabrina Duncan es una
mujer lobo en busca de saciar una sed animal en los bosques de
Palermo, cuando llega la luna llena y se deja llevar por su necesidad
femenina y su calentura de perra y el aire le trae a sus narinas el
aroma joven de la carne pendeja. Otra travesti enferma de sida se
apoda Mr. Ed, el apodo del célebre caballo que habla, de la televi-
sién norteamericana.

Tal como advierte Jorge Luis Peralta en su articulo “La na-
rrativa travesti de Naty Menstrual”, la escritora reivindica su de-
seo en términos que problematizan las nociones de sumisiéon y
obediencia La reapropiacion de figuras y palabras usadas desde el
discurso heteronormativo/transfobico, permite a Menstrual una
inversion de los significados convencionalmente atribuidos a los
mismos. Si, siguiendo a Judith Butler,? entendemos a los cuerpos
travestis como abyectos, temblando en la frontera de lo humano y
lo animal, Naty Menstrual hara de esa abyeccion un estilo, conver-
tira esos cuerpos animalizados en ejemplos de una subversion del
orden establecido.®

7. Menstrual, N., Continuadisimo, Buenos Aires, Eterna Cadencia, 2008, p. 19.
8. Ibid, p. 131.
9. Butler, J., Deshacer el género, Madrid, Paidos Ibérica, 2006, p. 26.

10. Cf. Peralta, J.L., “La narrativa travesti de Naty Menstrual’, en Lectora 17,
Buenos Aires, 2011, pp. 110-111.



162 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Igualmente monstruo es el doblemente marginado y despo-
jado de sus atributos humanos, materiales y sociales por su con-
dicién de mendigo y chupapijas en la novela homénima de Pablo
Pérez. Oculto en la oscuridad, “le chupa la pija a cualquiera que se
pare delante de él... su garganta no tiene fondo”.** Asiduo de cines
pornos, solo deja una pija e interrumpe su labor cuando encuen-
tra otra mas grande. Es vampiro, pero también es canibal, deglute
pijas, se lee la interjecciéon de su saboreo: “ham fiam fiam”. En el
altimo fragmento del texto, el mendigo chupapija pasa junto a un
mendigo onanista que lo lleva a una casa abandonada junto a otros
mendigos. Uno de ellos, el Chino, le pone un nombre de mujer, lo
cuida y lo protege en sus brazos. “Es la noche mas luminosa de mi
vida”,? afirma el narrador. Una familia de monstruos que fasci-
naria al cineasta James Whale (se consuma al fin la amistad y la
familia alternativa frustrada entre el ciego y Frankestein del film
La novia de Frankestein).

La figura mas recurrente: la del vampiro. Tal como expresan
Hardt y Negri:

El vampiro es una de las figuras que expresan el carac-
ter monstruoso, excesivo e ingobernable de la carne
de la multitud, desde que el conde Dracula de Bram
Stoker irrumpi6 en la Inglaterra victoriana, el vam-
piro amenaza el cuerpo social y en especial la institu-
cion social de la familia. La peligrosidad del vampiro
deriva, en primer lugar, de su desmesurada sexuali-
dad. Su deseo de carne es insaciable, y ataca con sus
eroticas mordeduras a hombres y mujeres por igual,

11. Pérez, P., , El mendigo chupapijas, Buenos Aires, Mansalva, 2005, p. 9.
12. Ibid., p. 77.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 163

transgrediendo el orden de la uniéon heterosexual. En
segundo lugar, transgrede el orden reproductivo de la
familia al que opone su propio mecanismo alternati-
vo de reproduccion. La mordedura de los vampiros o
vampiras crea nuevos vampiros, da lugar a una raza
inextinguible de no muertos. De este modo, el vampi-
ro funciona en el imaginario social como una figura-
cion del caracter monstruoso de una sociedad donde
estan desmoronandose los cuerpos sociales tradicio-
nales, como por ejemplo la familia. Por eso, no es de
extrafar la reciente proliferacion de vampiros en la
novela popular, el cine y la television. Sin embargo
los vampiros contemporaneos tienen ciertas peculia-
ridades. Si bien contintian siendo excluidos sociales,
ahora su monstruosidad sirve para que reconozcamos
que todos somos monstruos: universitarios caidos en
la marginalidad, desviados sexuales, tipos raros, su-
pervivientes de familias patoldgicas, etc. Y atin mas
importante: los monstruos empiezan a formar nuevas
redes alternativas de afecto y de organizacion social.
El vampiro, su existencia monstruosa y su insaciable
deseo se han convertido en sintomas, no solo de la di-
soluciéon de una sociedad antigua, sino de la forma-
cion de otra nueva.'s

Es en este punto donde las teorias de Hardt y Negri se aso-
cian a algunas ideas propuestas por la teoria queer y la influencia
de esta en el mundo social. Es sabido que la palabra inglesa queer
significa, en primera instancia, raro, curioso, excéntrico, extrafo,

13. Hardt, M. y Negri, A., Multitud, op. cit., p. 130.



164 MARCELO RAFFIN Y OTROS

enfermo o anormal. Es hacia fines del siglo XIX —paralelamente
en el Reino Unido y en los EE.UU.— que esa rareza o esa anormali-
dad torna a tener connotaciones sexuales. La anormalidad consis-
te a partir de entonces en no adecuarse a las normas del compor-
tamiento conforme a la sexualidad “normal”, es decir, a grandes
rasgos, al paradigma heteronormativo. De ahi el término “queer”
devino en palabra despectiva e injuriosa sobre todo de los gays.
“Rarito” o maricon serian las variantes en idioma castellano. A fi-
nes de los afios ochenta del siglo XX, la palabra queer resurge pero
como un término de autodesignacion. Es decir, asumir como un
orgullo los gustos sexuales consagrados como extrafios, enfermos
o anormales por la sociedad normalizadora, disciplinadora, pa-
triarcal y capitalista. A principios de los ahos noventa, de la mano
de teodricas como Teresa de Laurentis, Eve Kosofsky Sedgwick o
Judith Butler, surge la teoria queer, sobre todo dentro de los es-
tudios culturales de universidades estadounidenses. A su vez, de
manera paralela el grupo Queer Nation fundado en Nueva York,
se caracteriza por un militantismo contra la homofobia, pero a la
vez como la asimilacion de los gays y las lesbianas en las socieda-
des neoliberales. El término queer se erige como instancia supera-
dora de otras categorias sexuales impuestas desde el siglo XIX en
adelante (lo que Michel Foucault incluye dentro de un dispositivo
de sexualidad normalizador y disciplinador) y en oposiciéon a la
identidad gay y lesbiana que delimita grupos y comunidades, que
terminan siendo asimilados por la sociedad de consumo, el merca-
do y el capitalismo a grandes rasgos. El término queer se presenta
asimismo como una manera de disolver las fronteras identitarias
(transexuales, bisexuales, travestis, entre otras) y la multiplicidad
de identidades gays y lesbianas (locas, gays, activos, pasivos, entre
otros) y de constituir un solo grupo, sin caracteristicas definidas
y limitantes, que se eleve como movimiento contestatario de las



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 165

normas sexuales, culturales y sociales impuestas por el paradigma
heteronormativo.

Si se parte de la idea de que las ficciones artisticas, litera-
rias, televisivas o cinematograficas no se crean ex nthilo sino que
nacen en contextos socio-historicos determinados y en ese sentido
no pueden dejar de absorber los miedos, las obsesiones y las ideas
de su tiempo, la proliferaciéon de vampiros, zombies, no-muertos,
fantasmas y otros tantos monstruos que parecen formar comu-
nidades humanas y al margen de lo humano (por ejemplo, en se-
ries tales como The Walking Dead (2010), The Vampire Diaries
(2009) y True Blood (2008-2014), entre tantos otras), sin duda
guardan relacién y llevan la marca de un tiempo que parece estar
signado por la disoluciéon de los Estados-nacién y las familias tra-
dicionales heteronormativas, tal como fueron concebidas durante
la modernidad.

v

Los relatos referidos suponen una ruptura, un cambio de
paradigma.

La vida animal empezara, de modos cada vez més in-
sistentes, a irrumpir en el interior de las casas, las car-
celes, las ciudades; los espacios de la politica y de lo
politico veran emerger en su interior una vida animal
para la cual no tienen nombre; sobre todo, alli donde
se interrogue el cuerpo, sus deseos, sus enfermeda-
des, sus pasiones y sus afectos, alli donde el cuerpo
se vuelva un protagonista y un motor de las investi-
gaciones estéticas a la vez que horizonte de apuestas



166 MARCELO RAFFIN Y OTROS

politicas, despuntara una animalidad que ya no podra
ser separada con precision de la vida humana.

Esta emergencia novedosa de lo animal, de lo monstruoso,
de lo vampirico, de lo marginal, de lo zombie que ya no puede ser
excluida, ni exterminada, ni negada como lo habian hecho tradi-
cionalmente las sociedades modernas, ofrece la posibilidad politi-
ca de pensar nuevas formas familiares, nuevas formas de relacion,
nuevas formas de amar, pensar y sentir la sexualidad y también al
Otro. La emergencia y la invasiéon de los monstruos permiten una
nueva forma de carnaval a lo Bajtin,"s una orgia de la carne que re-
mite al momento subversivo y caético de la peste antes de la impo-
sicion del orden, al sueno politico de la liberacion colectiva. Suele
haber en torno de la peste toda una ficcion literaria de la fiesta.
Las leyes suspendidas, las prohibiciones levantadas, el frenesi del
tiempo que pasa, la orgia carnal frente a la carne que se consume,
los cuerpos mezcldndose sin respeto: en numerosas representacio-
nes pictoéricas, en los frescos sicilianos del siglo XV, la acumulaciéon
de cuerpos suele confundir peste con orgia, cuerpos amontonados
con acoplamiento de la carne, los individuos monstruosos que se
desenmascaran, que abandonan su identidad y dejan ver una ver-
dad totalmente distinta.

14. Giorgi, G., Formas comunes, op. cit., pp. 11-12.

15. Cf. Bajtin, M., La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento.
Madrid, Alianza, 1998.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 167

Bibliografia

Bajtin, M., La cultura popular en la Edad Media y en el
Renacimiento, Madrid, Alianza, 1998.

Butler, J., Deshacer el género, Madrid, Paidés Ibérica, 2006.

Deleuze, G. y Guattari, F., Mil mesetas, Valencia, Pretextos, 1980.

Fallaci, O., Un hombre, Buenos Aires, Javier Vergara Editor, 1983.

Giorgi, G., Formas comunes. Animalidad, cultura, biopolitica.
Buenos Aires, Eterna Cadencia, 2014.

Hardt, M. y Negri, A., Multitud. Guerra y democracia en la era del
imperio, Barcelona, Debate, 2004.

Menstrual, N., Continuadisimo, Buenos Aires, Eterna Cadencia,
2008.

Peralta, J. L., “La narrativa travesti de Naty Menstrual”, en Lectora
17, Buenos Aires, 2011, pp.105-122.

Pérez, P., Un afio sin amor. Diario del sida. Buenos Aires, Perfil,
1998.

— El mendigo chupapijas, Buenos Aires, Mansalva, 2005.

Ramos Mejia, J. M., Las multitudes argentinas, Buenos Aires, Ed.
de Belgrano, 1977.

Salessi, J., Médicos maleantes y maricas, Buenos Aires, Beatriz
Viterbo, 1995.

Sontag, S., La enfermedad y sus metaforas/El sida y sus metafo-
ras, Buenos Aires, Taurus, 1977.






09. La nocion de derecho
en la saga Imperio

Ramiro RIERA

Introduccion

En el marco de la fecunda obra de Antonio Negri, el trabajo
en comun con el filésofo estadounidense Michael Hardt ocupa un
lugar determinante. Esta produccion conjunta se compone de una
serie de sucesivas publicaciones a lo largo de casi veinte afios en
torno a los problemas de filosofia politica contemporaneos en el
contexto del capitalismo mundial integrado que funciona como su
horizonte principal de comprension. Esta saga, cuya obra principal
es Imperio y que tiene como ultima entrega Commonwealth, desa-
rrolla cada uno de los elementos de un sistema de filosofia politica
que posee dos objetivos fundamentales: ofrecer un marco de inte-
ligibilidad renovado y actualizado de las categorias tradicionales
del pensamiento politico y, a la vez, proporcionar una guia para la
accion politica concreta y eficaz.

En este sentido, la obra de Negri y Hardt se inscribe clara-
mente también en la tradicion marxiana segin la cual el problema
excluyente a resolver, tanto filos6fica como practicamente, lo cons-
tituye el capitalismo que, como sistema social, determina la vida
del ser humano en todas sus expresiones.



170 MARCELO RAFFIN Y OTROS

En efecto, las coordenadas conceptuales del trabajo realiza-
do bajo la saga Imperio funcionan sobre el diagnostico de que el
enigma de la filosofia politica contemporanea es el capitalismo. A
partir de ello, ambos autores se proponen revisar buena parte de
las categorias tradicionales de la teoria politica para luego aportar
una propuesta pragmaética que pueda traducirse en nuevas formas
de vida. Asi, aparecen examinados y reformulados conceptos como
guerra, dependencia, produccion, trabajo, revoluciéon, gobierno,
clase, nacion, resistencia, sujeto, biopolitica, modernidad, pos-
modernidad, pueblo, alienacién, etc. Muchos de ellos poseen un
origen y un alcance seméantico marcadamente juridico-politico:
Estado, derecho, poder constituyente, soberania, republica o de-
mocracia, entre otros.

La cuestion central de este breve estudio es, entonces, inda-
gar acerca de lo que Negri y Hardt conciben, en la saga Imperio,
como el derecho o la dimensién juridica de la politica. La nocién de
lo juridico — que pertenece por entero a las formas y las realidades
politicas — tiene un tratamiento preferencial en la serie y reviste
una importancia central no solo en la articulacion teérica de los
conceptos de la filosofia desarrollada desde Imperio sino que tam-
bién detenta una relevancia capital en su experimentacion practica.

De esta manera, comprender con la mayor precisién con-
ceptual qué es lo que Negri y Hardt entienden por “derecho”, qué
influencias tedricas registran y qué alcances y potencialidades le
asignan en el esquema de su filosofia politica se transforma en una
via de acceso privilegiada para valorar y apreciar los aportes y pro-
blemas de su propuesta teorica y préctica.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 171

La saga Imperio

La trama conceptual que aqui se rotula como la saga Imperio
se compone de un conjunto de obras publicadas en diferentes en-
tregas entre 1994 y 2012. Hasta el momento, esta saga se conforma
por una trilogia conceptualmente articulada y dos obras que fun-
cionan como prologo y epilogo, en el primer caso como diagnostico
y propedéutica y, en el segundo, como resumen e interpelacion.

El trabajo introductorio que hace de preludio fue publica-
do en 1994 bajo el titulo de EI trabajo de Dionisos. Una critica
de la forma Estado. Esta primera obra' anunciaba ya la direccién
de toda la — en aquel momento — futura investigaciéon y encuadra,
como uno de sus principales problemas, una critica préctica del
derecho y del Estado desde una perspectiva revolucionaria.? La se-
gunda obra, Imperio, publicada en 2000, superdefine conceptual-
mente el enfoque filosofico de los autores respecto de la situacion
politica mundial contemporanea. En el afio 2004 los autores pre-
sentan la segunda entrega de la trilogia principal y la tercera de la
saga con el titulo Multitud: guerra y democracia en la época del
Imperio. La trilogia principal tuvo su tltima entrega en 2009 con
la aparicion de Commonwealth. El proyecto de una revolucién co-
mun. Finalmente, con Declaracién dada a conocer en 2012, Negri
y Hardt cierran el circulo iniciado con El trabajo de Dionisos e in-
vestigado en la trilogia principal con una traduccién programatica
del curso de accién politica que se deriva de su filosofia politica.

1. Resulta importante destacar que el trabajo filoséfico de Antonio Negri comenzé
signado por preocupaciones de orden juridico como lo demuestra el tema de su
tesis doctoral en la Universidad de Padua bajo el titulo Critica al formalismo juridico.

2. Negri, Antonio y Hardt, Michael, El trabajo de Dionisos. Una critica de la forma
Estado, Akal, Madrid, 2003, p. 10.



172 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Con una lejana emulacion del Manifiesto comunista — del cual los
autores quieren explicitamente diferenciarse —, Declaracién resu-
me un conjunto de principios y verdades?® que orientan la agencia
politica de las subjetividades que conforman la multitud hacia la
constitucion de lo comtn como base de una nueva ontologia social.

La obra filosofica de Negri excede ampliamente el trabajo en
comun publicado con Hardt. Tanto por investigaciones realizadas
con anterioridad a su encuentro autoral como por otras realizadas
en paralelo en forma autébnoma. No obstante, puede afirmarse sin
dudas que en el trabajo compartido con el pensador estadouniden-
se encontramos el grueso del pensamiento filos6fico y politico mas
relevante de Negri y que, para el propoésito de este breve estudio,
sirve méas cabalmente. En efecto, la nocién del derecho que se in-
tentara sonsacar no se encuentra del todo explicitada aunque si
presupuesta en esta prolifera parte de la obra negriana. Asimismo,
Negri ha efectivamente abordado problemas tangenciales en obras
separadas a la saga Imperio en la que se tratan con cierto detalles
aspectos propios de la constelacion conceptual que se desarrolla
a lo largo de los trabajos realizados con Hardt. Asi, por ejemplo,
como escolios a la obra mayor constituida por la saga, Negri ha
publicado individualmente trabajos como Guias. Cinco lecciones
en torno a Imperio en 2003 o Movimientos en el Imperio. Pasajes
Yy paisajes en 2006. Sin embargo, existen otros trabajos de Negri
emparentados con la materia principal de la saga que también
resultan relevantes para los objetivos de esta breve investigacion
como La fabrica de porcelana. Una nueva gramatica de la poli-
tica publicada en 2006 o, los més antiguos, La anomalia salvaje.
Ensayo sobre poder y potencia en Baruch Spinoza de 1981 y EIl

3. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Declaracién, Akal, Madrid, 2012, pp. 58-59.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 173

poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas de la moder-
nidad, de 1993.

Algunos conceptos juridico-politicos fundamentales en Negri y Hardt

La saga Imperio organiza su entramado conceptual sobre la
base de dos categorias principales: el Imperio y la multitud. Entre
ambos conceptos quedara definida la ontologia social del presente.

Los autores parten de una premisa central: las condiciones
materiales de produccion se han trasformado a partir de la década
del 704 inaugurando una nueva fase del capitalismo caracteriza-
da por dos elementos. Por un lado, la extension de la produccion
a todos los aspectos de la vida (biopoder) y la desapariciéon de la
frontera entre el trabajo y el no trabajo. Por otro, la preeminencia
del trabajo inmaterial por sobre el trabajo material. En este senti-
do, siendo el capitalismo global la forma actual de las relaciones de
produccion queda por determinar cudl es la forma politica que le
corresponde como régimen de gobierno. Es aqui donde comienza
a tallar el concepto de soberania. Si el capital es una relacion de
explotacién econdémica entre el explotador y el explotado, la sobe-
rania — en tanto concepto eminentemente moderno y coetaneo con
el de capital — se define como la relacién politica de mando y obe-
diencia entre el soberano y el sibdito.

4. Segun Negri y Hardt esta transformacion se verifica en el pasaje del sistema de
produccion fordista al posfordista o toyotista sefialando la ruptura entre modernidad
y posmodernidad. Con una clara referencia al texto de Gilles Deleuze “Postscriptum
sobre las sociedades de control”, se apoyan en dos hechos histéricos: el abandono
del patron oro y la finalizacion de la guerra de Vietnam. Negri, Antonio y Hardt,
Michael, Imperio, Paidés, Buenos Aires, 2000, pp. 35-50 y pp. 231-236.

5. Negri, Antonio, Movimientos en el Imperio. Pasajes y paisajes, Paidos, Barcelona,
2006, p. 21.



174 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Ahora bien, écomo se configura la soberania en el contexto
de un mercado global de producciéon inmaterial coextensivo a toda
la vida social? Lo hace como soberania imperial y ya no como im-
perialismo como lo habia mostrado Lenin. El Imperio es un estadio
diferente y superior que el imperialismo precedente en términos de
régimen politico y econémico. Pero el Imperio descripto por Negri
y Hardt no es conceptualmente equivalente al imperio de la teoria
politica clasica. En primer lugar se trata de una soberania sin loca-
lizacion territorial o, mejor dicho, de una soberania que se ejerce en
todo el globo. La soberania imperial —entendida como la relacién
de mando/obediencia— posee un alcance global y, en consecuen-
cia, carece de fronteras. La ausencia de limites exteriores, es decir,
de otras entidades soberanas implica la extincion de la guerra en
sentido tradicional westafaliano, i. e., como enfrentamiento bélico
entre dos unidades juridicopoliticas. En este sentido, el limite del
Imperio es un limite absoluto, no juridico, sino ontolégico, encar-
nado por la multitud. En los margenes de este limite absoluto que
constituye la multitud frente al Imperio, todas las guerras no pue-
den sino ser solo guerras civiles, es decir, guerras intestinas o gue-
rras al interior del Imperio que pretenden socavar poder soberano
a través del rechazo y la revolucion. En segundo lugar, el Imperio
comprende la configuraciéon de un horizonte temporal definido
como perpetuo. El Imperio equivale a la suspension de la historia
dado que a la ausencia de fronteras espaciales le corresponde una
ausencia de fronteras temporales. El Imperio posmoderno carece
de toda frontera y se erige como la consumacion de la historia tra-
duciendo al plano ontolégico la eternidad metafisica. En tercer lu-
gar, el Imperio tampoco tiene limites ontol6gicos en la medida que
abarca todo el espectro de la vida social. La soberania imperial se
extiende sobre toda la actividad social, productiva, improductiva
y reproductiva, subsumiendo la totalidad de la vida bajo el poder.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 175

A partir de este biopoder el Imperio es capaz de crear y recrear
permanentemente la ontologia social del presente axiomatizan-
do las lineas de fuga que se precipiten en su interior convirtiendo
toda la actividad humana en actividad de produccién. Nada queda
fuera del alcance de la biopolitica de la soberania imperial, no hay
trabajo vivo que escape al capital. En cuarto lugar, finalmente, el
Imperio es la materializaciéon de una paz eterna y universal en la
medida en que no existe nada fuera de él, ni espacios, ni sujetos,
ni tiempo. Toda violencia es violencia interna que merece una res-
puesta policial aunque sea con medios militares. Toda guerra, es
guerra civil.® Toda revolucion es rebelion.

La multitud, entonces, se configura como el limite absolu-
to del Imperio. La multitud es el contrapoder. El conjunto de sin-
gularidades que no se reducen al individuo aislado y no llegan a
conformar el sujeto colectivo “clase”, “pueblo” o “nacion” recibe el
nombre de multitud. La multitud se encuentra mas alla de lo pri-
vado (el individuo) pero también mas aca de lo publico (el sujeto
colectivo). Es la multitud la que produce al sujeto a la vez que es
producida por el sujeto dando lugar a lo singular, por ello, la mul-
titud es una relacion entre elementos colectivos e individuales que
producen lo singular. De tal modo, la multitud pertenece concep-
tualmente al orden de lo molecular antes que al de lo molar. Por lo
tanto, si desde el punto de vista ontologico el conjunto de singula-
ridades creativas se denomina multitud, desde el plano econémico

6. “Si pertenecemos a un mundo en el que hay un Unico poder soberano, no
un Estado-nacién, sino una forma global de soberania que carece de exterior,
debemos admitir que toda guerra es necesariamente una guerra civil, en el sentido
de que es un conflicto interno de una Unica sociedad convertida en una sociedad
global.”. Negri, Antonio, Guias. Cinco lecciones en torno a Imperio, Paidés, Buenos
Aires, 2004, p. 68.



176 MARCELO RAFFIN Y OTROS

de la producciéon recibe el nombre de General Intellect, en tanto
que da cuenta de la cooperacion de las singularidades productivas
material e inmaterialmente comprensivo, a la vez, del trabajo vivo
y del trabajo muerto. De alli que la multitud encarne lo comin, es
decir, como la comun fuerza productiva de las singularidades.” La
traduccion politica de esta potentia (potencia) a través de la cupi-
ditas (cooperacién) como construccién social conduce inexorable-
mente a la forma democréatica radical que caracteriza por entero a
la multitud.® En efecto, la multitud equivale a la democracia radical
en donde lo comtn actiia politicamente y transforma la ontologia
social. Dicha transformacion generada por la multitud no puede
sino tener lugar por el acontecimiento de una revolucién y bajo la
forma de un poder constituyente que le es propio.® Por tal motivo,
la multitud encarna los tres elementos del contrapoder: 1a resisten-
cia, la insurreccion y el poder constituyente.' Es la resistencia — la
produccion social que excede al capital, lo comtn que escapa a la
explotacion — de la multitud frente al Imperio el espesor ontologico
donde se resuelve el antagonismo central de la actual morfologia

7. “Multitud no es ni reencuentro de la identidad ni pura exaltacion de las diferencias,
sino mas bien el reconocimiento de que, detras de identidad y diferencias, puede
existir una ‘comunidad’, ‘un comun’, si éste se entiende como una proliferacion de
actividades creativas, relaciones o formas asociativas diversas.”. Negri, Antonio,
Guias, op. cit., p. 119.

8. Negri, Antonio, La anomalia salvaje. Ensayo sobre poder y potencia en Baruch
Spinoza, Anthropos, Barcelona, 1993, pp. 357-366.

9. “Toda practica del poder constituyente revela, tanto a su inicio como a su término,
en el origen como en la crisis, una tendencia de la multitud a hacerse sujeto absoluto
de los procesos de la potencia.”. Negri, Antonio, El poder constituyente. Ensayo
sobre las alternativas de la modernidad, Prodhufi, Madrid, 1994, pp. 370-371.

10. Negri, Antonio, Guias, op. cit., pp. 103-111.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 177

social produciendo la revolucién y constituyendo una constituciéon
material del comtn.

Esquemaéticamente, con sus respectivas correspondencias el
dualismo conceptual elaborado por Negri y Hardt podria presen-
tarse de la siguiente manera:

Plano Concepto
Metafisico Inmanencia Trascendencia
Ontolégico Multitud Imperio
Econémico General Intellect Capitalismo global

Monarquia de
Estados-nacién
Politico Democracia radical y aristocracia

de empresas
multinacionales

Juridico Poder constituyente Constitucion imperial

Los mecanismos por medio de los cuales lo determinable se
actualiza continuamente son claramente identificados por Negri y
Hardt: la deuda, el miedo, la comunicacion y la representacion.”
Estos cuatro elementos —emulando el movimiento filoséfico deleu-
ziano respecto de la historia de la filosofia con relacion a la diferen-
cia —estructuran el grillete de la Multitud conjurando la posibili-
dad de una revolucidén para la construcciéon de una nueva ontologia

11. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Imperio, op. cit., pp. 301-305. También, en un
plano mas practico: Negri, Antonio y Hardt, Michael, Declaracion, op. cit., pp. 15-36.



178 MARCELO

RAFFIN Y OTROS

social. Los pares conceptuales podrian articularse de la siguiente

manera:
El grillete de la Multitud
Medio Objetivamente Subjetivamente
Deuda Dinero Endeudado
Miedo Guerra Seguritizado
Comunicacién Eter Mediatizado
Democracia liberal Representacion Representado

Trazados los contornos de la ontologia social del presente, 1.
e., su constituciéon material, en la cual identifican las formas con-
temporaneas del poder y las potencialidades de la transformacion
politica, Negri y Hardt intentan articular una linea de fuga frente
al Imperio, la emergencia del fondo a la superficie. Esto significa
un modo mediante el cual la multitud actualice la virtualidad de
nuevas formas de participacion politica de naturaleza democréatica
que permitan compartir lo comtin como riqueza comin, es decir,
como commonuwealth. Sin lugar a dudas, se trata de un neocomu-
nismo. La singularidad democratica del neocomunismo frente a la
individualidad empresaria del neoliberalismo.

Las posibilidades de este commonwealth residen en el dere-
cho de resistencia que se manifiesta como rechazo (negar la deuda,
generar afectos, construir verdades, constituirse politicamente) en
la construccion de un nuevo orden mundial bajo la forma de una



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 179

reptblica de lo comin, un devenir-principe de la multitud.”> La
multitud se expresa la subjetividad politica transformadora en el
marco del Imperio. En un mundo sin fronteras, es decir, sin exte-
rior, la multitud deviene el nuevo barbaro. Alli reside toda su po-
tencialidad en tanto que la multitud es una perpiclacion de ideas en
sentido plenamente deleuziano: multiplicidades o Ideas de Ideas.
Los actos de resistencia individual en el marco de revueltas colec-
tivas permiten una organizacion de lo singular bajo la forma de un
poder constituyente. Es precisamente la multiplicidad como poder
constituyente sin clausura, i. e., sin volverse poder constituido, la
instancia en donde la republica del comun se vuelve posible onto-
légicamente. En tal sentido, la multitud no pude ser identificada
con las masas (conjunto indiferenciado, cuerpo sin érganos) ni con
el pueblo (conjunto homogéneo, 6rgano del aparato de Estado)
sino como una subjetividad politica sui generis donde existe una
organizacion. Esa determinacion abierta de la multitud se orienta
segun los principios de libertad, igualdad y felicidad del comtin.'3
En este punto es donde la cuestion se vuelve problematica y
la nociéon del derecho inserta en la saga permanece indefinida. ¢De
qué se trata esta “organizacion” de la multitud? Y, en tal caso, équé
la diferencia de la organizacién que la forma Estado proporciona a
través del derecho? ¢Qué son y como funcionan estos “principios”
o “derechos inalienables” de actuacion de la multitud distintos a los
principios juridico-politicos de la imagen dogmatica de la filosofia?

12. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Commonwealth. El proyecto de una revolucion
del comun, Akal, Madrid, 2011, p. 8.

13. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Declaracion, op. cit., pp. 58-59.



180 MARCELO RAFFIN Y OTROS

La imagen dogmatica del derecho: ¢cual spinozismo?

En lo que aqui interesa, la pregunta decisiva radica en si
Negri y Hardt, en su trabajo sincrético de autores, en su combina-
cion de tradiciones filosoficas, en una palabra, en su “pop filosofia”,
mantienen o no una imagen del pensamiento sobre el derecho que
sigue siendo dogmatica. Cuanto Marx y cuanto Deleuze. Esa es la
cuestion.

La tradicion filosofica ha siempre comprendido el derecho
bajo una identidad: la norma. Y, entre las normas, con una muy en
particular: la ley. El derecho, de este modo, expresa la trascenden-
cia sin mediacion. Kant representa quizas su expresion méas acaba-
da. Poco importa a favor de qué interés se incline la norma; si en
defensa de los débiles frente a los fuertes o, por el contrario, como
instrumento de dominacion de los fuertes sobre los débiles. El di-
lema platénico, sea cual sea su resolucién, no escapa a esta imagen
dogmatica del derecho en la cual la articulacion entre la norma y
los estados de cosas permanece excluida o sometida al méas absolu-
to misterio.*+ La imagen dogmatica del derecho como norma se ins-
cribe, en este sentido, en una mas amplia imagen dogmaética de la
filosofia en donde la forma Estado cobra su total preponderancia.’s

Tampoco para Marx, sin perjuicio de las infinitas controver-
sias acerca de la existencia o no de una teoria marxiana del Estado
y del derecho, escrita por el propio Marx. Acaso esa cuestion per-
tenezca a las disputas eruditas antes que a la creacién filosofica.
Pero lo cierto es que, a pesar de adolecer del célebre capitulo sobre

14. Platén, Politeia, 327a-354c.

15. Sobre la imagen dogmatica del derecho, véase: Lefebvre, Alexandre, The
Image of Law: Deleuze, Bergson, Spinoza, Standford University Press, Standford,
2008.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 181

las clases o de aquel sobre el Estado de El capital proyectado en
los Elementos para una Critica de la economia politica, el Estado
representa los intereses de la clase dominante siendo el derecho
una de las manifestaciones paradigmaticas de las formas sociales
detras de las que se esconden las relaciones concretas de produc-
cion encarnadas por capitalistas y proletarios. El derecho es, para
Marx, la ley que se manifiesta como norma y, fundamentalmen-
te, como norma penal destinada a proteger la propiedad privada
en tanto que garantia de preservacion del sistema de producciéon
capitalista.®®

En las primeras paginas de EI trabajo de Dionisos Negri y
Hardt afirman que un comunismo juridico consiste en “un méto-
do de pensamiento ajeno a toda dimension de la racionalidad ins-
trumental del derecho y del Estado, un método que destruye esa
racionalidad”.”” Se trata de una destruccion nietzscheana en senti-
do deleuziano en la medida que consiste en una critica afirmativa,
es decir, en una experiencia creativa e inmanente.*® Por otra parte,
siguiendo a Marx, sostienen que el derecho solo puede ser enten-
dido como una relacion o un horizonte abierto cuyo verdadero ori-
gen o genealogia remite a las relaciones de fuerza existentes entre
los sujetos sociales. De alli que sus contenidos pertenecen siempre
al plano de la inmanencia del cual dependen ontologicamente. No
existen conceptos juridicos en si mismos sino que todos pertenecen
a las realidades sociales de las cuales son un producto. En efecto,

16. Marx, Karl, Los debates de la Dieta Renana, Gedisa, Barcelona, 2007. A fines
de 1842 Marx escribe un conjunto de articulos en los que expone su rechazo a
la promulgacién de una ley por la cual se prohibia a los campesinos del Mosela
recoger ramas caidas para utilizarlas como lefa.

17. Negri, Antonio y Hardt, Michael, El trabajo de Dionisos, op. cit., p. 12.

18. Deleuze, Gilles, Nietzsche y la filosofia, Anagrama, Barcelona, 2008, pp. 7-10.



182 MARCELO RAFFIN Y OTROS

segiin Negri y Hardt el derecho expresa un mero reflejo distorsio-
nado de las relaciones de producciéon que lo origina. A esta dico-
tomia, también la identifican como constitucion formal (derecho
positivo y teoria del derecho) y constitucion material (sociologia
del derecho), identificAindose la primera con el orden normativo y
la segunda con las realidades sociales que se encuentran a la base.*
El derecho es, en este sentido, pura forma sin contenido propio, a
diferencia de la materia social que es previa en un sentido logico y
también ontologico. En pocas palabras, la dimensién juridica de
las relaciones sociales contribuye y es un elemento central de la
alienacion del sujeto con relacién a su trabajo y, muy particular-
mente, con relacién a su produccion, de la cual se encuentra despo-
seido por efecto de la relacion capitalista/asalariado, por medio de
la figura juridica del contrato de trabajo (precio a cambio de fuerza
de trabajo).

En lo esencial, Negri y Hardt repiten la imagen dogmaética
del derecho que, aunque invertida como la dialéctica hegeliana,
habia sido ya presentada por Marx. En efecto, si el desocultamien-
to operado por Marx respecto del capitalismo reside en llevar a la
superficie en mundo de la produccion escondido tras las formas
de las relaciones de intercambio, lo mismo cabe para el derecho.
Marx se detiene especialmente en sefalar el contexto de produc-
cion normativo y no meramente su contexto de aplicaciéon. Negri
y Hardt, a pesar de sus esfuerzos, no logran ir mas alla o salir de

19. Textualmente Negri afirma: “La distincion entre ‘constitucion formal’y ‘constitucién
material’, es decir, la diferencia entre la figura formal de la norma constitucional y
el conjunto de fuerzas y de sujetos que estan materialmente determinados por
la constitucion, se funda en el desfase diacrénico, en esa apertura que pide ser
redeterminada”. Negri, Antonio, La fabrica de porcelana. Una nueva gramatica de
la politica, Paidoés, Barcelona, 2008, p. 143.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 183

este desvelamiento consumado en el siglo XIX. El hecho de que las
normas juridicas dependan de las relaciones sociales que las crean
no transforma el concepto del derecho como conjunto de normas,
sino que sblo sefiala su origen. La norma, en cuanto tal, sigue sien-
do asi una expresion de la trascendencia independientemente de
su contexto de produccion, sean las relaciones sociales (politicas
0 econdémicas) o sea la revelacion divina. En cualquier caso, am-
bas reducen el derecho a la norma y, de este modo, sostienen una
imagen dogmatica del derecho. Eliminar el espesor ontologico a la
norma no elimina la norma, sino que solo sefiala que es una pura
forma. En estos términos, el sintagma “constitucién material” em-
pleado por Negri y Hardt se convierte mas un concepto socioldgico
que un concepto juridico, para el cual reservan la denominaciéon
“constitucion formal”. Asi, el derecho permanece separado de una
politica comunista y el proyecto de un derecho comun se ve, al
menos, fuertemente condicionado. Invertir la dialéctica no es des-
truirla nietzcheanamente sino simplemente pensarla al revés mar-
xianamente. Cambiar los términos de la contradiccion no significa
eliminar la negacién sino simplemente trocar su orden. Invertir la
prelacion entre norma y hecho solo modifica su prioridad ontolégi-
ca pero no equivale a construir una nocién de derecho diferente de
la norma. El problema reviste vital importancia en la medida que
el estatuto filosofico que la saga la asigna al derecho incide en toda
su finalidad: superar la distincién entre teoria y praxis y hacer una
filosofia politica que, a la vez, sea una accion politica materialmen-
te realizable.

Toda la cuestion reside entonces en un solo interrogante:
¢cudl es el spinozismo que finalmente prevalece en Negri y Hardt
al momento de tratar con la nociéon de derecho? ¢Es el Spinoza de
la geometria y los razonamientos deductivos que encarna el me-
jor alumno de Hobbes y Descartes o, por el contrario, se trata del



184 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Spinoza de los escolios y del devenir loco de creaciéon de conceptos
y amigo desconocido de Nietzsche descubierto por Deleuze?

En el taller nimero 7 del curso dictado en el College
International de Philosophie durante los afios 2004 y 2005, Negri
ensaya una respuesta parcial sobre este problema. Luego de reco-
nocer la dificultad filoséfica que encierra la definicion de “derecho”,
Negri deriva la problemética hacia el 1éxico politico — sin sefialar
que se trata en todos los casos de términos juridicopoliticos- y, en
particular, hacia el derecho subjetivo como forma del derecho de
resistencia. Negri encuadra el problema, entonces, sobre la base de
la recuperacion de las categorias clasicas del derecho administra-
tivo segtn el cual se distingue entre el derecho subjetivo, el interés
legitimo y el interés simple, de conformidad con la cual tinicamen-
te el primero de ellos es pasible de ser exigido judicialmente, es
decir, es derecho en el estricto sentido de la palabra. En efecto, es
precisamente esa la definiciéon de derecho que suministra Negri:
una potestad subjetiva para exigir a otro un comportamiento que
se considera legitimo.?° Legitimidad que, a su vez, se dirige en la
distancia que se establezca entre pretension y tutela. La tutela a la
que refiere Negri es siempre proporcionada por el Estado. Incluso
cuando dicha exigencia se dirige contra el Estado mismo. Resulta
claro que dicha legitimidad estar4 determinada en funcién de una
estructura de valores objetivos y que tal construcciéon puede ser
realizada por la multitud como nueva verdad o como verdad de lo
comun. Pero ¢quién decide sobre esa legitimidad sin devenir auto-
maticamente autoridad o, en otras palabras, Estado?

Desde La anomalia salvaje, Negri se ha encuadrado filoso-
ficamente en las filas de una interpretacion heterodoxa y herética

20. Negri, Antonio, La fabrica de porcelana..., op. cit., p. 137.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 185

de la filosofia spinoziana. Negri prefiere seguir los pasos de Deleuze
al comprender a Spinoza antes que los de la tradiciéon de la his-
toria de la filosofia oficial. Un Spinoza subversivo antes que un
Spinoza como filosofo de Estado.* Sin embargo, llegados a la cues-
tion del derecho, el fantasma de Hobbes parece tragarse la figura
de Spinoza. El derecho equivale a derecho subjetivo inalienable y,
en definitiva, conserva una correspondencia total con el derecho
natural de resistencia hobbesiano recuperado y ampliado por el
Spinoza cartesiano.

De este modo, el derecho en la saga Imperio comprende dos
problemas paralelos y simultaneos: a) la filosofia politica de Negri
y Hardt no parece aportar una nueva imagen del derecho distinta
a la formulada por la tradicion filosofica; y, b) incluso sostenien-
do una imagen del derecho reducida a la norma su consistencia
con una ontologia social sin Estado como la comunista repite, en
el plano politico, el mismo problema. La imagen del derecho nece-
sariamente requiere ser modificada una vez construida una nueva
ontologia social o, ain mas, una nueva imagen del pensamiento.

Palabras finales

La introduccion y la conclusiéon de la saga se encuentran
atravesadas por importantes y decisivas reflexiones y posiciones de
caracter juridico politico. Tanto EI trabajo de Dionisos — su pre-
cuela — como Declaraciéon — su secuela — contienen apreciaciones

21. Negri, Antonio, Spinoza subversivo. Variaciones (in)actuales, Akal, Madrid,
2000. Esta afirmacion negriana responde, por lo demas, a una tesis de historia de
la filosofia moderna en donde distingue una modernidad, una contramodernidad
y una altermodernidad. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Commonwealth, op. cit.,
pp. 67-129.



186 MARCELO RAFFIN Y OTROS

y conceptos que son propios de la filosofia politica pero también de
la filosofia del derecho. El primero porque explora las posibilidades
de un comunismo juridico; el segundo porque intenta traducir esas
posibilidades en un texto netamente juridico. Ahora bien, éres-
ponden esos conceptos a una nueva imagen del pensamiento? O,
por el contrario, ¢reproducen una imagen dogmatica del derecho
arrastrada desde Grecia y consagrada por la filosofia neokantiana
contemporanea? Y, finalmente, ées posible un derecho comunista,
es decir, un derecho sin Estado?

Si Marx comenz6 sus escritos advirtiendo las inconsisten-
cias y denunciando los simulacros del idealismo hegeliano sobre
todo con relacion al derecho y al Estado, Negri y Hardt repiten ese
movimiento con las problematicas y el enfoque utilizado en El tra-
bajo de Dionisos y en los primeros capitulos de Imperio.Y, ala vez,
si Marx condensa toda su filosofia (politica y metafisica) en un do-
cumento de naturaleza panfletaria como el Manifiesto que contie-
ne una enumeracion precisa y detallada de medidas normativas,??
Negri y Hardt vuelven a repetir ese recorrido con Declaracion. La
dictadura del proletario — como primera paso hacia el comunismo
— se ve reemplazada por la asamblea constituyente y permanente
de la multitud que encarna ya directamente la forma de organi-
zacion politica que se corresponde con la conceptualizacion de la
riqueza material como comin, superadora de la propiedad publi-
ca (socialismo) o privada (capitalismo). El empirismo en términos
politicos que Negri y Hardt ensayan conceptualmente no termina
de responder al interrogante sobre las instituciones y las normas,
es decir, sobre el derecho. Advirtiéndolo, incluso, se preguntan:

22. Marx, Karl y Engels, Friedrich, Manifiesto comunista, ACeditores, Buenos Aires,
2002, p. 54.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 187

“épor qué seguimos hablando de constituciones? [...] épor qué no
podemos librarnos de todas las estructuras e instituciones norma-
tivas? Toda revolucion necesita un poder constituyente, no para
poner fin a la revolucion, sino para continuarla, garantizar sus con-
quistas y mantenerla abierta a innovaciones adicionales. Un poder
constituyente es necesario para organizar la produccion social y la
vida social de acuerdo con nuestros principios de libertad, igualdad
y solidaridad”.?® Pero, ¢como es posible una institucionalidad sin
segmentaciones duras, sin normatividad, sin coacciéon?

Lo comun en el pensamiento de Negri es el término que
resume toda la filosofia politica neocomunista. La multitud es el
agente de transformacion, el General Intellect la fuerza productiva,
la democracia radical su expresion politica y el poder constituyen-
te su comprension juridica. La inmanencia del Uno. Sin embargo,
justamente el poder constituyente consiste en un concepto-limite
que se encuentra en un umbral de indiferenciacion entre el dere-
cho y la politica, es decir, a mitad de camino entre ambos y que,
por tal motivo, se vuelve completamente ambivalente. De alli que
la formulacion de un “derecho de lo comiin™* o de una “definicion
juridica de lo comiin” planteada por Negri se convierta en un enig-
ma crucial. El intento de reconceptualizar la definiciéon de servi-
cio publico en servicio comtn parece insuficiente o, por lo menos,
inexplicable a la luz de una institucionalizacion de cierta judica-
tura. En efecto, en el marco de una democracia radical en donde
las singularidades ejercen conjunta y cooperativamente todas las
funciones del gobierno (legislativas, ejecutivas y judiciales) ¢es on-
tologicamente posible el conflicto? ¢Cémo es posible un conflicto

23. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Declaracion, op. cit., p. 52.
24. Negri, Antonio y Hardt, Michael, El trabajo de Dionisos, op. cit., 114.



188 MARCELO RAFFIN Y OTROS

(¢de intereses, de derechos?) al interior del poder constituyente?
Y, en caso de ser posible, ¢ccomo y quién resuelve? ¢Es la propia
multitud funcionando judicialmente?2s ¢(Se trata en ese caso de una
cesura de un conjunto de singularidades respecto de otro conjunto
de singularidades que, a pesar de ello, mantienen la unidad de la
multitud como democracia absoluta y sin sufrir la cesura estatal?
Las respuestas estos interrogantes arrojan algunos resulta-
dos problematicos para la consistencia interna de la saga. A pe-
sar de orientarse por una ontologia spinoziana que rechaza la dis-
tincion entre ser y deber ser, al tratar con el derecho, los autores
recurren a una imagen del derecho totalmente identificada con la
norma, es decir, con el deber ser. Por un lado rechazan totalmente
la normatividad estatal y, en este sentido, es consistente con el re-
chazo comunista al aparato de Estado en cualquiera de sus moda-
lidades. Sin embargo, por otro lado, Negri y Hardt no descartan el
derecho como tal —es decir, como norma, aunque no sea mas que
procedimental—2° en el marco de un socius comunista sino que pre-
tenden construir un derecho comunista. Y es alli donde la cuestion
se torna atin més dificil de comprender en la medida que, para ello,
recurren al concepto de violencia divina elaborado por Benjamin.
Luego de recusar toda violencia mitica — como fundacion y aplica-
cion del derecho — se acercan a la indeterminada nocién divina de
la violencia en donde el comunismo a través de su configuracion

25. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Declaracién, op. cit. pp. 101-103.

26. “Asi pues, se trata de una democracia sin fundamento, sin limite l6gico o
real, sin teleologia. En realidad, el uno es la multitud y la vida de la multitud es la
democracia. De este modo, la republica y, cabalmente, el derecho quedan reducidos
a procedimientos.”. Negri, Antonio y Hardt, Michael, El trabajo de Dionisos, op. cit.,
pp. 139.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 189

como poder constituyente parece identificarse con el concepto teo-
l6gico de paraiso.?”

Finalmente, una tltima cuestion. En el trabajo realizado por
Deleuze junto a Guattari en El Anti-Edipo, los autores distinguen
tres tipos de ontologias sociales: una sociedad sin Estado actuali-
zado (la maquina territorial salvaje) y dos sociedades con Estado
actualizado (la maquina despética barbara y la maquina capitalis-
ta civilizada). Partiendo de esa base — que, por lo demas, es de la
que parten Negri y Hardt — ¢como cabe pensar ontologicamente el
neocomunismo de Negri y Hardt? ¢Se trata de una maquina salvaje
desterritorializada cuyos contornos estan definidos por la primacia
del trabajo inmaterial? Y, en tal caso, ¢en qué consistiria un dere-
cho comin en el marco de una sociedad sin Estado? ¢Qué forma
adquiere un derecho sin Estado? ¢Como pensar la “organizacion”
y la “institucionalizacion” de la multitud de manera distinta a la
forma Estado??® ¢En qué difiere, en tal caso, aquello que hace esta
multiplicidad organizada algo distinto de la masa sin organizacién
y, a la vez, del 6rgano del Estado? ¢Como crear instituciones sin
institucionalizarlas??® En definitiva, ¢qué es el derecho sino la ma-
nera en que el socius organiza e institucionaliza las practicas confi-
gurando una ontologia social determinada?

En sintesis, resulta filos6ficamente posible concebir un dere-
cho mas alla de la norma pero, al menos hasta el momento, parece
dificil pensar un derecho mas alla del Estado. Evidentemente, no
se trata de una filosofia del derecho de cufio deleuziana en la cual
la jurisprudencia, como determinable, adquiere una importancia

27. Negri, Antonio y Hardt, Michael, El trabajo de Dionisos, op. cit., pp. 119-120.
28. Negri, Antonio, La fabrica de porcelana, op. cit., pp. 189-190.
29. Negri, Antonio y Hardt, Michael, Commonwealth, op. cit., pp. 355-360.



190 MARCELO RAFFIN Y OTROS

decisiva como mediacion entre la norma y los estados de cosas.3°
La propuesta filosofica negriana sobre el derecho contenida en la
saga Imperio deja muchos mas interrogantes que respuestas e, ine-
vitablemente, esta circunstancia conspira contra los mismos pro-
positos que la movilizan.

Bibliografia

Deleuze, Gilles, Conversaciones, Pre-Textos, Valencia, 2004.

— Diferencia y repeticion, Amorrortu, Buenos Aires, 2006.

— Nietzsche y la filosofia, Anagrama, Barcelona, 2008.

— y Guattari, Félix, El Anti-Edipo. Capitalismo y esquizofre-
nia, Paidos, Barcelona, 1995.

Lefebvre, Alexandre, The Image of Law: Deleuze, Bergson,
Spinoza..., Standford University Press, Standford, 2008.

Marx, Karl, Los debates de la Dieta Renana, Gedisa, Barcelona,
2007.

— y Engels, Friedrich, Manifiesto comunista, ACeditores,
Buenos Aires, 2002.

Negri, Antonio, Movimientos en el Imperio. Pasajes y paisajes,
Paidos, Barcelona, 2006.

— Guias. Cinco lecciones en torno a Imperio, Paid6s, Buenos
Aires, 2004.

— y Hardt, Michael, El trabajo de Dionisos. Una critica de la
forma Estado, Akal, Madrid, 2003.

— La anomalia salvaje. Ensayo sobre poder y potencia en
Baruch Spinoza, Anthropos, Barcelona, 1993.

30. Deleuze, Gilles, Conversaciones, Pre-Textos, Valencia, 2004, p. 67.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 191

— El poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas de la
modernidad, Prodhufi, Madrid, 1994.

— La fabrica de porcelana. Una nueva gramatica de la politi-
ca, Paid6s, Barcelona, 2008.

— Spinoza subversivo. Variaciones (in)actuales, Akal, Madrid,
2000.

— y Hardt, Michael, Declaracién, Akal, Madrid, 2012.

— Imperio, Paid6s, Buenos Aires, 2000.

— Commonuwealth. El proyecto de una revoluciéon del comiin,
Akal, Madrid, 2011.

— El exilio, El viejo Topo, Barcelona, 1998.

— El tren de Finlandia, Libertarias\Proudhufi, Madrid, 1990.

— Fin de siglo, Paidos, Barcelona, 1992.

— Marx mas alla de Marx, Akal, Madrid, 2001.

— y Guattari, Félix, Las verdades nomadas y General Intellect,
poder constituyente y comunismo, Akal, Madrid, 1999.

Platon, Politeia, 327a-354c.






10. Un operaista en Paris:
la produccion de subjetividad en el
trabajo de Antonio Negri

ANDREA FAGIOLI

En los anos Setenta, en Italia se hizo aquella politica
que al mismo tiempo la metafisica francesa teorizaba:
asi como en el siglo XIX la politica se hacia en Francia

—lo recuerda Marx— y la metafisica de aquella politica en
Alemania.

MicHAEL HARDT

Si tuviéramos que describir brevemente el pensamiento ma-
duro de Antonio Negri, tal vez diriamos que se trata de una re-
flexion sobre lo real caracterizada por una actitud ultramarxista y
por una critica radical, en un sentido foucaulteano,! que conlleva el
duplice objetivo de formular un diagnostico y acuiiar herramien-
tas conceptuales para intervenir materialmente sobre la realidad,
sobre la produccién de mundo, desde una perspectiva que se sabe
interna a la historia y partisana. Una mirada geneal6gica que pien-
sa el presente rastreando en el pasado lineas de fuerzas, disconti-
nuidades y factores azarosos que contribuyeron a darle forma; que

1. Cf. Chignola, Sandro, Foucault oltre Foucault, Roma, Derive Approdi, 2014.



194 MARCELO RAFFIN Y OTROS

tiene la ventaja, fundamental para un pensamiento militante, de
liberar el futuro de la necesidad teleologica, permitiéndole imagi-
nar diferentes combinaciones de fuerzas, afuera de las categorias
que dominan la filosofia politica moderna.

Con ultramarxismo nos referimos al hecho de que su trabajo
inserta a Marx en la coyuntura, siguiendo su método y liberandose,
paralelamente, de teorias que fueron concebidas en un determina-
do contexto histdrico.

Negri somete el modo de produccién capitalista a una cri-
tica radical, para forzarlo a revelar en torno a qué dispositivos de
captura se organizan los flujos de capital para valorizarse, dénde
y bajo cuales formas encontramos la explotacion, quiénes son los
sujetos explotados y como se constituyen. El objetivo es contribuir
a la produccion de formas biopoliticas de lucha de clases.

Sobre este terreno emerge la centralidad de la nocion de
produccion de subjetividad en el doble sentido que implica el ge-
nitivo: subjetividad producida y subjetividad productiva. Porque,
cabe destacar, en ese campo de tension histérico, en ese espacio en
disputa, no se configura s6lo el presente, sino también lo humano:
nos configuramos nosotros que pensamos ese presente y que en
sus entraflas actuamos, produciéndolo.

1. El problema de la subjetividad es un tema central en el
debate filosofico contemporaneo y Negri uno de sus protagonistas
mas longevos. Su pensamiento, particularmente el de las dltimas
tres décadas, toma forma inserto en una senda italofrancesa, a lo
largo de la cual su marxismo operaista, herético -anti-marxista?

2. Por marxismo entendemos aqui la produccion tedrica y las estructuras materia-
les del movimiento obrero oficial.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 195

podriamos decir- se encuentra con la filosofia postestructuralista.
Alrededor de este encuentro se da su particular superaciéon/reela-
boracion del operaismo, que se torna postoperaismo.3

Es importante tener en mente el paralelo, sintetizado por
la frase de Hardt que usamos como epigrafe. De hecho, es cier-
to que la produccién de subjetividad es un problema tedrico que
tiene su origen en la puesta en crisis del sujeto trascendental, y
que se dio en Francia a partir de ciertas lecturas de autores como
Marx, Freud, Nietzsche y Heidegger; pero también es cierto que
las luchas que tuvieron lugar en Italia en las décadas de los '60 y
70, constituyeron un poderoso elemento de fragmentaciéon de las
figuras de la subjetividad politica sobre las cuales se han edifica-
do las categorias politicas modernas que, pese a encontrarse en un
ocaso que parece irreversible, siguen orientando una gran mayoria
del debate politico contemporaneo y habitan las instituciones de
buena parte del mundo.

Pensamos, en modo particular, en la destruccion operaista
de la ilusion de la que podemos definir sartreanamente “clase en
si”. Los analisis del primer operaismo pusieron al descubierto la
falta de su supuesta unidad, mostrando que la clase obrera estaba
atravesada por unas rupturas de las cuales dieron cuenta a través
de la nocién de composicion de clase -técnica y politica. Dicho en
las palabras de Sergio Bologna, esa herramienta conceptual te-
nia el fin de “entender” la clase por como se daba “en el proceso

3. Para Sandro Mezzadra esa etiqueta se formé en el mundo anglosajon, “en la
interseccion entre la academia global, el activismo ‘altermundialista’ y los mundos
artisticos, llegd a ser de uso comun para volver luego a ltalia, a Francia, a Brasil y a otros
paises donde tiene lugar la elaboracion (en la actualidad totalmente trans-nacional) de
las teorias que (...) se han definido como «postoperaistas»” (Mezzadra, Sandro, “En la
época de lo post”, Espai en Blanc, Junio 2011, Barcelona, Bellaterra, 294).



196 MARCELO RAFFIN Y OTROS

productivo y en relacién con la organizaciéon técnica”,* pero tam-
bién por sus valores, deseos y por como vivia.

No queremos decir que el marxismo oficial haya sido un blo-
que monolitico y tampoco que los operaistas fueron los tinicos en
cuestionar la homogeneidad de la clase obrera.5 Lo que nos interesa
resaltar es que pusieron en el centro de sus reflexiones el elemento
subjetivo de la clase, contra el marxismo oficial, que consideraba a
los obreros como pura variable econémica en el interior de un ciclo
de acumulacion capitalista gobernado por leyes objetivas. Al con-
trario -esto es lo que se conocera como revolucion copernicana- los
operaistas veian en la conflictividad obrera el motor del desarrollo
capitalista® y un elemento de subjetivacion.

En Francia, Negri enjuaga en la Seine su marxismo hete-
rodoxo, llevandolo a una fecunda hibridaciéon con el postestruc-
turalismo, insertandose en su horizonte e incorporando uno de
sus problemas principales: “el estudio de las formas de sujecion
y los procesos de subjetivacion, de la 'produccion de subjetividad’,

4. Cominu, Salvatore, “Composizione di classe”, Commonware, 3 marzo 2014,
http://www.commonware.org/index.php/neetwork/276-composizione-di-classe.

5. Al mismo tiempo que en ltalia se publicaban los Quaderni rossi, E.P. Thompson
escribia: “la clase obrera no surgié6 como el sol, en un momento determinado.
Estuvo presente en su propia formacién” (Thompson, Edward P., La formacién de
la clase obrera en Inglaterra, Madrid, Capitan Swing, 2012, 27). Y en Francia se
publicaba Socialisme ou barbarie, que influencio directamente al joven Negri en su
critica al socialismo real.

6. Escribe Tronti “nosotros también vimos antes el desarrollo capitalista y después
las luchas obreras. Es un error. Hay que invertir el problema, cambiarle el signo,
re-empezar desde el comienzo: y el comienzo es la lucha de clase obrera. A nivel
de capital socialmente desarrollado, el desarrollo capitalista esta subordinado a
las luchas obreras, viene después de ellas y a ellas tiene que hacer corresponder
el mecanismo politico de su misma produccién” (Tronti, Mario, Operai e capitale,
Roma, Deriveapprodi, 2006, 87).



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 197

después del fin del sujeto como hypokeimenon y después de la
'muerte del hombre'.”

Nos parece muy relevante destacar que el problema de la
subjetividad como campo de tensiéon, como espacio de lucha, afue-
ra de la que Zizek llama “pura politica”, se presenta de manera pal-
maria en una serie de escisiones binarias que abarcan e imbrican
entre ellos el nivel formal y el nivel material, y que dan cuenta de
formas escurridizas, inestables y precarias de sujeto.

2. Lo que definimos el elemento subjetivo de la clase contra
las lecturas economicistas estaba ya en Marx oltre Marx. Alli Negri
analiza los Grundrisse en tanto obra politica, les quita la etiqueta
de trabajo preparatorio y los pone en tension con el Capital. Si en
este Ultimo tenemos la objetivacion de las categorias, una macro-
teoria econdmica que se inscribe en el linaje de la teoria clésica,
sus supuestos “borradores” -que, recordémoslo, son manuscritos-
constituyen una aproximacion politico/subjetiva a las categorias
de la economia politica. Si el Capital® “ha servido a la reducciéon
de la critica a la teoria econdmica, a la anulacion de la subjetividad
en la objetividad”,? los Grundrisse proponen el punto de vista de la
liberacion y de la subjetividad antagonista.

Fundamental es la centralidad de la teoria del plusvalor, gra-
cias a la cual la explotacion emerge como cifra del modo de produc-
cion capitalista. La posicion que Negri extrae de los Grundrisse,

7. Mezzadra, Sandro, La cocina de Marx. El sujeto y su produccién, Buenos Aires,
Tinta Limén, 2014, 29.

8. No hay que pensar que se trata de una lectura contra el Capital. Pese a las
criticas, el autor afirma de haber nutrido su reflexién y su conciencia tedrica del odio
de clase presente en el Capital.

9. Negri, Antonio, Marx oltre Marx, Roma, Manifestolibri, 1998, 37.



198 MARCELO RAFFIN Y OTROS

es que no existe reconciliaciéon posible en la economia politica: la
mano invisible no es otra cosa que el triunfo capitalista en el espa-
cio abierto por la crisis —el “momento en el cual el pasado no logra
explicar el porvenir y en el cual los comportamientos de los sujetos
son irreducibles al canon l6gico habitual”,—*°, cuando el capital se
reconfigura para llevar a cabo la Gnica actividad que lo mantiene
en vida: valorizarse, explotando en formas nuevas al trabajo vivo.
La ley del valor es ley de la explotacién: plusvalor y conflicto prece-
den la medida. Para usar una metafora marxiana: no hay ninguna
gelatina con que llenar el cuerpo de los valores de uso afuera de la
coyuntura historico-politica y de la lucha de clases. Como el autor
escribira en un texto reciente: “la dimension histérica de la lucha,
la especifica subjetivacion de la clase se torna esencial, en el evento,
para definir la transformacion ontolégica de la estructura de valo-
rizacion capitalista”." Lo politico precede lo econémico: la teoria
del valor/plusvalor “podra ser construida s6lo a partir del hecho
que la explotacion organiza la sociedad politica, que de esta consti-
tuye el fundamento”.*?

Pero surge aqui otro factor sumamente interesante respec-
to del punto que nos convoca: es la lucha que determina la com-
posicion de clase y las subjetividades que la protagonizan, que
no derivan mecanicamente de la estructura econémica's. No son
las categorias de la economia politica las que producen un sujeto

10. Negri, Antonio, Fine secolo. Un’interpretazione del Novecento, Roma,
Manifestolibri, 2005, 127.

11. Negri, Antonio, “Un’esperienza marxista di Foucault’, Euronomade, diciembre
2014, http://www.euronomade.info/?p=3903.

12. Negri, Antonio, Marx oltre Marx, op.cit, 89.

13. Desde la perspectiva de Negri no es siquiera posible pensar una distincion
estructura-superestructura.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 199

antagonista, sino mas bien practicas que se dan entre los explo-
tados, tales como la escritura nocturna de los (proto)proletarios
de Ranciére o la co-investigacién'# que caracterizo el operaismo
italiano.

La lucha no puede prescindir del elemento subjetivo; la
muerte del sujeto moderno implica entonces el rechazo a una
ontologia sustancialista, pero no a cualquier tipo de ontologia.
Elementos ontologicos de subjetividad se producen en la lucha,
de forma alternativa, antagonista. En este marco el papel funda-
mental de la teoria -que no tiene que ser teoria de vanguardia, sino
teoria nacida en el terreno de la militancia— es desenmascarar la
explotacion intrinseca a la teoria del valor para revelarla en tanto
“violencia estructural cotidiana del capital contra los trabajado-
res, que es la que genera antagonismo y, al mismo tiempo, es la
base para que los trabajadores se organicen y rechacen el control
capitalista”.’s Este pasaje nos lleva al altimo escalén para pensar
con Marx el presente; al haber cambiado la relacién entre trabajo
y valor, también tiene que cambiar la interpretacion de la explota-
cion y alli es necesario usar el método de Marx, desprendiéndose
al mismo tiempo de sus teorias. La tarea militante e intelectual que
se da Negri es la de elaborar una teoria de la explotacion a la altura
del ser social, en la época en que el trabajo inmaterial es tenden-
cialmente hegemonico.

14. La co-investigacion fue un importante aporte del primer operaismo desde el
punto de vista epistemoldgico; al poner al sujeto investigador militante en el mismo
plano que el objeto de investigacion eliminaba el rol de las vanguardias.

15. Hardt, M. y Negri, A., Multitud, guerra y democracia en la era del Imperio,
Buenos Aires, Debate, 2004, 181.



200 MARCELO RAFFIN Y OTROS

3. La ontologia que subyace al trabajo del autor italiano es
una ontologia del presente, un terreno comtin a Marx y a Foucault,
al interior de la cual “la produccion de ser no se da ni en lo profun-
do ni en lo trascendental, sino que se organiza en la presencia, en
la actualidad, en el cuidado de la vida”,'® se trata de una ontolo-
gia concebida como tejido y producto de la praxis colectiva, ajena
a cualquier concepcion del sujeto soberano o de conciencia y que
hunde sus raices en su presencia historica y en su continuo recons-
tituirse. En esta ontologia constituyente, el ser no es presupuesto,
sino que se constituye en un devenir en el cual actan practicas
sociales y simbdlicas.

Es justamente porque desaparece la metafisica del sujeto,
que en el terreno histoérico y en el terreno de la lucha est4 en juego
su constitucion. Podriamos decir, parafraseando a Marx y pensan-
do en las categorias de Negri, que el sujeto produce lo comin y es
producido por lo comian, donde por esa nocién entendemos la pro-
funda imbricacion de lo econdémico y lo social: la produccién, pero
también las formas de vida.

Considerando estas premisas, vemos como sobre esta on-
tologia se inserta un analisis ultramarxista de las relaciones de
produccion contemporaneas, en particular, respecto de lo que nos
convoca: la configuracion de lo humano en el marco de la hegemo-
nia del trabajo inmaterial.””

Como dijimos, al sintagma “produccion de subjetividad” po-
demos atribuir los dos significados que permite el genitivo. Esta

16. Negri, Antonio, Un’esperienza marxista di Foucault, op. cit.

17. Con hegemonia de la produccion inmaterial, los autores indican, marxianamente,
la tendencia segun la cual la forma hegemoénica del trabajo ejerce un “efecto
centripeto que va transformando a las demas, de modo que estas adoptan sus
cualidades centrales” (Hardt y Negri, Multitud, op. cit., 135).



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 201

doble opcién complejiza la reflexion, en el mismo momento en que
el contexto actual la vuelve particularmente fecunda. Por un lado,
la produccion de las figuras de la subjetividad trae a colacion el
debate sobre la actualidad de la nocién marxiana de acumulaciéon
originaria, entendida como precondicién logica y no como prehis-
toria en sentido cronoldgico; y por el otro lado la productividad
de la subjetividad pone en evidencia que las formas de produccion
biopoliticas se caracterizan por una captura de lo comudn por parte
del capital, que no organiza directamente la produccioén y més que
“robar” plustrabajo al trabajador particular -cosa que, sin embar-
go, sigue haciendo- extrae valor del terreno comtn de la coopera-
cion, de la vida.

3.1. Maurizio Lazzarato sostiene que, en la historia del ca-
pitalismo, “aquello que definimos como 'economia’ seria lisa y lla-
namente imposible sin la produccion y el control de la subjetividad
y de sus formas de vida”;'® es decir que, si tomamos el caso del
capitalismo que analiza Marx, es necesario un sistema de précticas
en el cual “se va formando una clase obrera que, a fuerza de educa-
cion, de tradicion, de costumbre, se somete a las exigencias de este
régimen de produccién como a las mas logicas leyes naturales”.
En este sentido Hardt y Negri indican que la acumulacion origina-
ria no es una “simple acumulacién de riqueza y propiedades, sino
de una acumulacidn social creadora de capitalistas y proletarios”.2°

18. Lazzarato, Maurizio, La fabrica del hombre endeudado. Ensayo sobre la condi-
cion neoliberal, Buenos Aires, Amorrortu, 2013, 41.

19. Marx, Karl, El Capital, México, Fce, 1975-1981, Cap.24.
20. Hardt, M. y Negri A., Imperio, Buenos Aires, Paidés, 2002.



202 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Marx subray6 la simultaneidad e indisolubilidad de los dos
ejes —objetivo y subjetivo— alrededor de los cuales se desarrolla el
modo de producciéon y que no pueden funcionar el uno sin el otro,
ya que la riqueza no es capital, no importa su tamafo, si no se dan
ciertas condiciones sociales. Es decir que los trabajadores tienen
que ser libres de las relaciones de servidumbre feudal y de toda
propiedad, de manera que puedan vender su fuerza de trabajo y
que no tengan otra alternativa aparte del vagabundeo, de la men-
dicidad y de la rapina. Latigo, picota y horca los empujaron hacia
la primera opcién.?

La posibilidad de comprar trabajo vivo no se dio, entonces,
por si sola, mas fue necesaria la construccion de ciertas condicio-
nes. Para que la categoria de trabajo abstracto se encarnara en la
historia, volviéndose “maés real que cualquier ejemplo concreto de
trabajo individual”,>? y para que se pudiese intercambiar con dine-
ro, fue necesaria una violenta operacion: fue necesario producir la
figuta sujetiva del poseedor de fuerza de trabajo, cuyo encuentro
con el poseedor de dinero es conditio sine qua non del modo de
produccion capitalista.

Mas alla de una simple coaccién al trabajo “libre”, se trata-
ba de producir en términos positivos lo que con Macherey llama-
mos sujeto productivo, un sujeto configurado, a través de politicas
que se dirigen al cuerpo-particular (anatomopolitica) y al cuerpo-
especie (biopolitica), de una manera compatible con la explota-
cion capitalista, es decir con un modo de produccién en el cual la

21. Marx, Karl, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica,
México, Siglo XXI, 1985-86.

22. Hardt M. y Negri A., Multitud, op. cit., 176.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 203

subjetividad —volvemos ac4 al Negri de los '70— es la Ginica fuente
de la riqueza de la cual el capital se aduefia de manera vampiresca.

Reflexionando, con Macherey, sobre el capitalismo indus-
trial vemos claramente que lo que el capitalista adquiere en el
intercambio con el trabajador es el derecho a usar una fuerza —a
fuerza de trabajo en sentido dindmico, Arbeitsvermdégen— 23 sobre
la cual es posible intervenir, ya que las capacidades del trabaja-
dor pueden ser “enlistadas, calibradas, formateadas y, podemos
decir, normalizadas en funcién de principios que condicionan su
uso 6ptimo (...) a fin de adaptarse a las reglas comunes”.?+ A este
conjunto de dispositivos disciplinarios y biopoliticos se opusieron
las grandes luchas de clases de la modernidad, sobre todo durante
los siglos XIX y XX.

Es evidente que un cambio de paradigma productivo nos
obliga a modificar la perspectiva y a preguntarnos qué pasa cuando
el trabajo se hace biopolitico y cuando productor y productos son,
ambos, sujetos. Si bien en el vocabulario de Negri no encuentra de-
masiado espacio la nocién de neoliberalismo, nos parece fecundo
encarar el problema de la produccion de subjetividad a partir de
las teorias neoliberales, porque alli encontramos que la produccion
de un nuevo homo oeconomicus, del empresario de si mismo, es la
tarea fundamental. Al lado del cambio de paradigma, que implica
una nueva acumulacion originaria de bienes —Hardt y Negri ha-
blan de la acumulaciéon de informacion, antes del desarrollo de la

23. El filésofo subraya que el capitalista no estaria interesado en un intercambio
de equivalentes y que hay una asimetria entre lo que el capitalista adquiere, la
Arbeitsvermégen, y lo que compra: la fuerza de trabajo en un sentido estatico
(Arbeitskraft) que consiste en los medios necesarios para reproducirla.

24. Macherey, Pierre, Il soggetto produttivo. Da Marx a Foucault, Vlerona, Ombre
Corte, 2013, p. 27.



204 MARCELO RAFFIN Y OTROS

produccion postmoderna,— 25 se torna necesaria una acumulacion
de sujetos que por “educacion, tradicion y costumbres” se piensen
a si mismos como capital humano, que asuman sobre si el riesgo de
empresa y reproduzcan en su interior la escision entre capitalista y
fuerza de trabajo. Es decir entre el conjunto de capacidades siqui-
cas, fisicas, emocionales y la gestiéon racional que implica el obje-
tivo de conseguir a partir de ellas un flujo de ingresos.?® Podemos
afirmar que la condicion de posibilidad del neoliberalismo es la
existencia del empresario de si mismo y que, al igual que la posi-
bilidad de intercambiar dinero con fuerza de trabajo, no se da por
si sola.

3.2 En las primeras péaginas de Imperio encontramos inme-
diatamente que la lucha fundamental de la postmodernidad se jue-
ga alrededor de la produccion de ser y de la produccion de la vida.
Escriben los autores que el Imperio es un biopoder que

no sblo administra un territorio y una poblacién, sino
que quiere crear el mundo real en que habita. No se li-
mita a regular las interacciones humanas, mas intenta
dominar directamente la naturaleza humana. El obje-
to de su poder es la totalidad de la vida socia.?”

Nos parece que es fundamental el uso de “intenta”, en lugar
de “domina”, porque esto demuestra de manera palmaria que la
b

25. Los autores usan la nocion de postmodernidad en una accepcién periodizante.

26. Christian Marazzi indica cémo, en algunos casos, con la financierizacion el
trabajador como asalariado se opone a él mismo en tanto ahorrista cuya jubilacion
depende de la finanza.

27. Hardt, M. y Negri, A., Imperio, op. cit.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 205

perspectiva, decididamente postestructuralista, de Negri (y Hardt)
se diferencia radicalmente de cualquier reflexion sobre el capitalis-
mo tardio que postule una dominacion de pleno espectro.2® Lo que
senala el fil6sofo italiano es que hay una simetria entre las pesa-
dillas de los teoricos criticos y los suefios del poder, respecto de la
posibilidad de una produccion integral de los sujetos sociales por
parte del poder mismo. Esto, que definimos pesadilla o suefio de-
pendiendo de los puntos de vista, no es admisible desde la perspec-
tiva negriana, porque no tiene, para él, correspondencia con la rea-
lidad, siendo que la dominaci6n encuentra siempre una resistencia
y por extensa que sea, es necesariamente incompleta. De hecho

nuestra libertad permanece como potencia producti-
va justamente porque, aun si es extraida y extraviada
por el capital, sigue pudiendo permitirnos la produc-
cion de nosotros mismos, de subjetivarnos. La inte-
riorizacion de la norma (...) del capital sobre las vidas
en produccion de habitus, de modos de vida, puede
por cierto debilitar, ofuscar o tornar mas compleja la
produccion de subjetividad, pero no puede eliminarla
completamente.?

Es necesario subrayar aqui un punto que se torna muy re-
levante: con resistencia, inclusive a nivel etimologico, se entiende
una respuesta, voluntaria o no, que viene después de una accion
que la precede; se trata de un no-ceder, un contrastar una fuer-
za, una accion. Para Negri, al contrario, en la pareja conceptual

28. Nos referimos, en particular, a la distopia de la homologacion completa en la
sociedad de masa de algunos autores de la Escuela de Frankfurt.

29. Negri, A. y Revel, J., “Postfazione”, op. cit., 90.



206 MARCELO RAFFIN Y OTROS

poder-resistencia hay una diferencia de caracter ontologico, donde
la prioridad esta en la resistencia, que es condicién de posibilidad
del poder.

En Commonwealth, Hardt y Negri se mueven en la direccion
de un cambio lexical, al plantear la prioridad 16gica del trabajo vivo
en el marco del analisis de las fuerzas que luchan en el escenario de
la Edad Moderna. Los autores definen la antimodernidad como lu-
cha porla libertad que se combate en el interior de las relaciones de
poder de la modernidad y que subraya como el poder es un factor
reactivo, posterior. La antimodernidad es ontolégicamente priori-
taria, las relaciones de poder de la modernidad se ejercen sélo so-
bre sujetos libres que expresan esta libertad con la resistencia a la
jerarquia y al dominio. Es la modernidad que tiene que reaccionar
para contener estas fuerzas.3° Justamente por esto prefieren hablar
de “altermodernidad”. Ahi el prefijo alter les ofrece una salida al
problema de la prioridad ontologica de la libertad, porque corre el
eje de la repuesta a la alternativa e implica autonomia; se trata de
una ruptura con las relaciones de poder de la modernidad que in-
dica una linea de fuga diagonal que escapa a la rivalidad simétrica
de los opuestos. Es decir que el vocablo altermodernidad nos lleva
a otro lado respecto de la preservaciéon de un afuera de la moderni-
dad, que se le resiste, en términos de tiempo —lo premoderno— o de
espacio —lo extraeuropeo.

En el nivel de la relacion de capital pensamos en el traba-
jo vivo. La productividad del trabajo vivo biopolitico, cuando no
es posible distinguir entre lo politico, lo social, lo econémico y
lo cultural, es desbordante, su produccion del mundo excede los

30. Hardt, M. y Negri, A., Commonwealth. El proyecto de una revolucién del comun,
Madrid, Akal, 2010.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 207

aparatos de captura del valor; para decirlo en términos marxianos,
la subsuncidn real no sustituye completamente la subsuncién for-
mal y el capitalismo, que es estructuralmente caracterizado por la
copresencia de las dos, captura un valor cuya producciéon no orga-
niza. En este terreno, al cual no es ajena la violencia, se insertan los
dispositivos de sujecion, pero también las practicas de subjetiva-
cion: es en esta pugna que se producen los sujetos.

El trabajo biopolitico que involucra la materialidad del tra-
bajador, su cuerpo y su mente y produce bienes materiales, pero
también lo social, relaciones y forma de vida, “se presenta como
proceso autonomo que podria inclusive destruir el capital y crear
algo completamente distinto”.3* Negri (y Hardt) hipotetizan el éxo-
do como forma de lucha de clases biopolitica contra la privatiza-
cion de lo comun, es decir una substraccion a la relacion de capital.
Nos parece que sobre este plano podemos pensar una forma de
lucha que implique la substraccion a la figura subjetiva del empre-
sario, cuyo horizonte de posibilidad esta recortado por la actividad
extractiva del capital, que obliga a formas de vida compatibles con
esa extraccion. Las claves de la lucha contra la renta son las luchas
contra las figuras de la subjetividad que no s6lo son compatibles
con la extraccion capitalista, sino que son su condicién de posi-
bilidad, y la bisqueda de otras figuras de la cooperacion entre las
singularidades que componen la multitud.

31. Ibid.



208 MARCELO RAFFIN Y OTROS

Bibliografia

Chignola, Sandro, Foucault oltre Foucault. Una politica della filo-
sofia, Roma, Deriveapprodi, 2014.

Cominu, Salvatore, (2014) “Composizione di classe”, Commonware
3 marzo 2014, http://www.commonware.org/index.php/
neetwork/276-composizione-di-classe.

Dardot, P. y Laval C., La nuova ragione del mondo. Critica della
razionalita neoliberista, Roma, Deriveapprodi, 2013.
Foucault, Michel, Historia de la sexualidad. La voluntad de saber,

Buenos Aires, Fce, 2008.

— El nacimiento de la biopolitica, Buenos Aires, FCE, 2007.

Hardt, M. y Negri, A., Imperio, Buenos Aires, Paidos, 2002.

— Multitud, guerra y democracia en la era del imperio,
Buenos Aires, Debate, 2004.

— Commonuwealth. El proyecto de una revolucién del comtin,
Madrid, Akal, 2010.

Lazzarato, Maurizio, La fabrica del hombre endeudado. Ensayo
sobre la condicién neoliberal, Buenos Aires, Amorrortu,
2013

Macherey, Pierre, Il soggetto produttivo. Da Marx a Foucault,
Verona, Ombre Corte, 2013.

Marazzi, Christian, Capital y lenguaje. Hacia el gobierno de las
finanzas, Buenos Aires, Tinta Limon, 2014.

Marx, Karl, El Capital, Fce, México, 1975-1981.

— Elementos fundamentales para la critica de la economia
politica, México, Siglo XXI, 1985-86.

Mezzadra, Sandro, La condizione postcoloniale. Storia e politica
nel presente globale, Verona, Ombre Corte, 2009.

— “En la época de lo post”, Espai en Blanc, Barcelona,
Bellaterra, Junio 2001, 293-297.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 209

— La cocina de Marx. El sujeto y su produccién, Buenos Aires,
Tinta Limoén, 2014.

Negri, Antonio, Marx oltre Marx, Roma, Manifestolibri, 1998.

— Fabbriche del soggetto. Archivio 1981-1986, Verona, Ombre
Corte, 2013.

— Fine secolo. Un'’interpretazione del Novecento, Roma,
Manifestolibri, 2005.

— “Un’esperienza marxista di Foucault”, Euronomade, di-
ciembre 2014, http://www.euronomade.info/?p=3903.

Negri, A. y Revel J., “Postfazione”, en Macherey, Pierre, Il soggetto
produttivo. Da Foucault a Marx, Verona, Ombre Corte,
2012, p. 83-95.

Thompson, Edward P., La formaciéon de la clase obrera en
Inglaterra, Madrid, Capitan Swing, 2012.

Tronti, Mario, Operai e capitale, Roma, Deriveapprodi, 2006.






11. Las categorias de “imperio”,
“multitud” y “Commonwealth” en la
filosofia politica de Antonio Negri

MARCELO RAFFIN

Introduccion

Encabalgados en el debate contemporaneo en torno de la bio-
politica como forma de imbricacion de la vida y el poder, Antonio
Negri y Michael Hardt han elaborado las categorias de “imperio”,
“multitud” y “commonwealth”, con el fin de dar cuenta tanto del
“estado de cosas” actual en el mundo como de las potencialidades
que una ontologia positiva puede presentar en esta arena. En este
trabajo, pretendo analizar esas categorias con el fin de examinar
sus alcances y potencialidades.

Negri y Hardt proponen las categorias mencionadas como
los ejes centrales de su lectura del capitalismo contemporaneo,
la modernidad y la produccién de subjetividad en estos contex-
tos, que inscriben en lo que puede denominarse su investigacion
“imperio-multitud”, compuesta por tres obras centrales: Imperio
(Empire, 2000), Multitud (Multitude, 2004) y Commomuwealth
(Commomuwealth, 2009), a las que podemos agregar, asimismo,
a modo de apéndices, Guias. Cinco lecciones en torno a Imperio
(2003) y Movimientos en el Imperio. Pasajes y paisajes de Negri



212 MARCELO RAFFIN Y OTROS

(2006). Se trata de una hermenéutica de nuestro tiempo y de la
forma en que se constituye el orden socio-cultural y politico en sen-
tido amplio como modo de produccién de la vida. Este orden social
mundial es denominado por los filésofos como “imperio”. Frente a
este diagnostico, piensan que hay una nueva forma de praxis politi-
ca, 0 mejor, socio-politica, por parte de un nuevo sujeto que llaman
“multitud” que es, a un tiempo, de todas formas, el presupuesto de
produccion del “imperio”.

Lo que pretendo con este trabajo es poner en perspectiva una
investigacion sumamente amplia que excede con creces el marco
de este articulo. Por ello, me ocuparé basicamente de analizar las
lineas centrales que estructuran la investigacion de Negri y Hardt
a partir de las tres categorias senaladas que permiten referir, en lo
fundamental, cada una de las piezas que componen la propuesta
de comprensién del mundo y la vida contemporaneos y de toma de
posicion y accién en él.

En mi opinidén, Imperio se estructura en base a tres momen-
tos. En el primero, que comprende el “Prefacio” y la primera parte
“La constitucion politica del presente”, Negri y Hardt plantean el
plan de la obra (y hasta se podria sostener, de la investigaciéon en
su totalidad) y sientan las bases de lo que consideran el nuevo or-
den social global —tanto hacia el interior de los Estados como a
nivel mundial- como las alternativas a ese orden en la figura de la
multitud. El segundo momento, que abarca la segunda y la tercera
partes del libro, analiza la nocion de soberania en la actualidad y la
produccion de la vida en términos de biopolitica, muy particular-
mente, de biopoder y de sociedad global de control. Este segundo
momento marca las transiciones de la modernidad a la posmoder-
nidad, o también, del “imperialismo” al “imperio”. Finalmente, el
tercer momento, constituido por la cuarta parte “Decadencia y cai-
da del imperio”, trata la posibilidad de surgimiento de la multitud.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 213

La obra se completa con un “Intermezzo”, “El contra-imperio”,
que, como una bisagra, articula los pasajes del campo de la cultura
al de la produccién considerada en términos generales, no solo ma-
terial sino también subjetiva.

La figura de la multitud aparece pues en Imperio pero a ella
Negri y Hardt dedican especificamente el segundo volumen de la
investigacion, en términos de autoproduccion de carne viva y revo-
lucionaria, y el tercero, como la conformacién de un sujeto politico.
Se puede sostener, en este sentido, que cada una de las categorias
consideradas, caracteriza cada una de las obras que componen la
investigacion aunque es necesario subrayar que ellas convergen,
sin embargo, en la de multitud en la medida en que, una vez rea-
lizado el trabajo de anélisis y diagnostico de la configuracion de
nuestro presente, los filosofos estiman que se debe trabajar sobre
la multitud, y, particularmente, sobre su potencialidad politica,
con sus poderes de la revolucion y el amor.

Abordar estos desarrollos del Negri contemporaneo en esta
investigacion, implica tener en cuenta una serie de antecedentes,
entre los que se destacan Michel Foucault, Gilles Deleuze, Baruch
de Spinoza y Karl Marx, este tltimo como fil6sofo pero también
en tanto fundador de toda una tradicion de accién y lucha politica
concretas. Recuérdese que Negri tiene en su haber un pasado de
lucha y militancia politicas de relevancia.

No se puede dejar de llamar la atencion sobre el hecho de
que la investigacion “imperio-multitud” establece, en cierto sen-
tido, un contrapunto ironico con la saga filmica Star Wars (La
guerra de las galaxias) de George Lucas, cuyo primer episodio
se estrend en 1977 y contintia hasta hoy en dia, prometiendo atin
nuevas historias. La saga cinematografica propone, entre otras di-
mensiones posibles, una interpretacion de las formas politicas pa-
sadas y actuales, en particular, en lo que hace a la contraposiciéon



214 MARCELO RAFFIN Y OTROS

de formas de signo contrario (democraticas y totalitarias) y a su
relacion con los problemas del “bien” y el “mal”, el poder, la vio-
lencia, la conquista y, claramente, el “imperio” y la “resistencia”.
La “saga” de obras que componen la investigacion de Negri y Hardt
replica cada uno de estos problemas, propios del campo de la filo-
sofia y la teoria politicas, y se explaya sobre ellos. Probablemente
las cuestiones desarrolladas en esta investigacion no puedan dejar
de referirse también a esas manifestaciones estéticas o, al revés,
las expresiones artisticas de la saga Star Wars, no dejen de captar
y traducir en el lenguaje que les es propio, los objetos y las preocu-
paciones que Negri y Hardt analizan desde el punto de vista de la
filosofia politica.

Imperio

Negri y Hardt entienden por “imperio” el nuevo orden mun-
dial en tanto forma de produccién de la vida, que se encuentra en
todas partes. Frente a esta constatacion, plantean la tarea inmedia-
ta de aprehender la constitucion del orden en curso. A los efectos
de dicho analisis, trabajan con dos claves: una juridica, que a nivel
internacional va marcando un pasaje entre dos estructuras (de la
dimension o ley internacional a una dimension global) y otra refe-
rida a la sociedad civil global que comprenden como produccién
biopolitica e identifican con la sociedad global de control, marca-
da por la globalizacion de la produccion capitalista y del mercado
mundial.

Por referencia a la categoria de “imperio”, Negri y Hardt ela-
boran otra categoria acerca de las alternativas a él. Asi construyen
la nocion de “multitud”. Es fundamental subrayar que la multitud
no aparece como una reaccion frente a la constitucion del imperio,



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 215

sino, muy por el contrario, el imperio se forma como una estrategia
de reaccion del capitalismo frente a la multitud.

El nuevo orden del mundo al que Negri y Hardt denominan
“imperio”, corresponde, en su visién, al mundo posmoderno y al
poder en la posmodernidad, y el principio de funcionamiento de la
maquina imperial, a la produccién biopolitica, es decir, la produc-
cion y la reproduccion del orden social contemporaneo, que eng-
loba desde la economia hasta la produccion de la subjetividad. En
este sentido los fil6sofos sostienen que

el concepto de imperio es el marco en que debe enten-
derse la nueva omniversalidad de los sujetos y es el fin
al que conduce el nuevo paradigma de poder. Aqui se
abre un verdadero abismo entre las diversas estruc-
turas tedricas de derecho internacional (en su forma
contractual y/o en la forma de las Naciones Unidas) y
la nueva realidad del derecho imperial. Ciertamente,
se han dejado de lado todos los elementos interme-
dios del proceso, de modo tal que la legitimidad del
orden internacional ya no puede construirse a través
de una mediacion; antes bien debe abordarse inme-
diatamente en toda su diversidad.!

Con el fin de desarrollar mejor la categoria de “imperio”,
pueden retomarse una serie de hipotesis de trabajo e indicaciones
de lectura que Negri y Hardt proponen en el “Prefacio” de la obra
de titulo homénimo.

1. Hardt, M. y Negri, A., Imperio, trad. de A. Bixio, Buenos Aires-Barcelona-México,
Paidds, 2006, p. 38.



216 MARCELO RAFFIN Y OTROS

La primera es la formulaciéon de la hipé6tesis fundamental
que postulan sobre el tiempo que vivimos a partir del paradigma
de la soberania. Este paradigma no refiere inicamente al concepto
que la modernidad enarbola y que sirve fuertemente de base a la
construccién del Estado moderno. El paradigma de la soberania
remite basicamente a lo que Foucault entiende por “gobierno de los
hombres”, como el punto de fuga que permite vincular una visi6on
juridico-institucional del poder con el poder que el sujeto ejerce
sobre si mismo a partir de determinadas técnicas de si. Asi, Negri
y Hardt sostienen que la soberania adopt6 una forma nueva com-
puesta por una serie de organismos nacionales y supranacionales
unidos bajo una logica tinica de gobierno, que denominan impe-
rio.2 Por lo tanto, el paradigma de la soberania en tanto imperio es,
al mismo tiempo, el paradigma de la produccién del orden, de la
vida y de la subjetividad.

La segunda indicacion acerca del imperio refiere a que este
concepto implica algo completamente distinto al imperialismo. El
imperio es algo que sobrevino al imperialismo pero que no puede
ser entendido con la misma logica de las etapas de desarrollo del
capitalismo.

La tercera aclaracion afirma que la produccién del orden so-
cial y de la vida esta marcada por una categoria basica que es la
produccion biopolitica. En esta produccion del orden social y de la
vida, la economia, la politica y la cultura se superponen cada vez
mas y se invierten mutuamente.

En este contexto, Negri y Hardt inquieren cual es el papel
que juegan los Estados Unidos de América (cuarta aclaracion) y
responden desmitificando la centralidad que la superpotencia

2. Cf. Ibid. p. 11.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 217

podria tener en esta nueva configuraciéon global de poder. De he-
cho, agregan, ningin Estado-nacion podria jugar ese papel actual-
mente. Por el contrario, afirman radicalmente que “el imperialismo
ha terminado” y que “ninguna nacién sera un lider mundial como
lo fueron las naciones europeas modernas”.? Con lo que explicitan
ain més su posicién acerca del imperio como una entidad que esta
descentrada, que va mas all de las fronteras de los Estados-naciéon
y que atraviesa esas fronteras tradicionales que, de todas formas,
no han desaparecido por completo.

Como quinta aclaracion, los filosofos sefialan que el imperio
no es una metafora sino un concepto. De ahi que afirmen que su
contribucion pretenda ofrecer un marco tedrico general y una caja
de herramientas conceptuales para teorizar pero también para ac-
tuar en el imperio y contra él.4 Ello exige una perspectiva tedrica
compleja que va a estar integrada por una serie de elementos. Un
primer elemento remite a una dimension espacial en la medida en
que, en su opinioén, el imperio no reconoce fronteras puesto que ca-
rece de ellas; por lo tanto, no tiene un locus determinado o un cen-
tro especifico, sino que esté en todas partes. Un segundo elemento
refiere a una variable temporal en la medida en que el imperio es un
orden que suspende el curso de la historia y fija, por ello mismo, el
estado presente de los asuntos humanos para la eternidad. Se trata
pues de una concepcion del tiempo que los autores hacen coinci-
dir con el tiempo posmoderno. Un tercer elemento esta constituido
por el biopoder en la medida en que este no es esta centralizado
en un lugar especifico, sino que funciona en todos los niveles de
la sociedad. Y finalmente, un cuarto elemento que consiste en que

3. Ibid., p. 13.
4. Cf. ibid. p. 15.



218 MARCELO RAFFIN Y OTROS

el imperio postula siempre una paz perpetua y universal, fuera de
la historia, a pesar de que también produce episodios sangrientos.

Multitud

Frente a la configuraciéon del imperio, Negri y Hardt sostie-
nen que dentro de él, acttian fuerzas de liberacion que son identifi-
cadas con la figura de la multitud, y, mas especificamente, con las
fuerzas creadoras de la multitud. De ahi que destaquen la poten-
cialidad que tiene la multitud en términos de fuerzas creadoras que
representan, por ello mismo, el contra-imperio.

Para analizar la relaciéon que existe entre las categorias de
“imperio” y “multitud”, Negri y Hardt emplean la figura del aguila
bicéfala que inmediatamente critican y descartan pero que, de to-
das formas, en su improcedencia, permite explicar la relacion. El
aguila con dos cabezas enfrentadas, emblema del imperio austro-
hingaro, representaria, en principio, la configuracion del imperio
y la multitud: una cabeza, la del imperio, como estructura juridi-
ca y de poder constituido, que surge de la maquina de mando del
imperio, y la otra, la de la multitud plural de subjetividades pro-
ductivas y creativas de la globalizacién.> Sin embargo, los fil6so-
fos sostienen que esta imagen no es adecuada para dar cuenta de
la relacion entre imperio y multitud porque los pone en un pie de
igualdad y no permite advertir las jerarquias y las discontinuidades
que definen realmente esa relacion. Aqui aparece la idea de que
el poder desterritorializador de la multitud es la fuerza producti-
va que sostiene el imperio y, al mismo tiempo, demanda y hace

5. Cf. ibid., p. 65.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 219

necesaria su destruccion.® En suma, la metafora del aguila bicéfala
no es pertinente en la medida en que no da cuenta de la asimetria
entre multitud e imperio. Lo que sostiene la estrategia del imperio
es, antes bien, la maquina biopolitica, maquina vacia, parasitaria y
espectacular.

En este punto, Negri y Hardt postulan un principio ontold-
gico fuerte, en sentido positivo: segtn los fil6sofos, el movimiento
creativo de la multitud impone, en la constituciéon del imperio, un
nuevo sentido del ser, o, antes bien, ese nuevo sentido se presenta
continuamente como un paradigma alternativo. Se trata de un sen-
tido que se encuentra dentro del imperio, y que, desde alli, lo im-
pulsa a su constitucién pero no como una fuerza negativa que cons-
truye una positiva, sino que acttia como una fuerza absolutamente
positiva que impulsa el poder dominante hacia una unificacién
abstracta y vacia pero presentandose como una alternativa distinta
a la de tal unificacion. Desde esta perspectiva, el poder constituido
del imperio es presentado meramente como una privacién del ser
y la produccién, como una suerte de indicio abstracto y vacio del
poder constitutivo de la multitud.”

El poder de la multitud consiste en poder hacer una historia
frente a los diagnésticos apocalipticos del fin de la historia, que se
remodela al interior del imperio. De lo que se trata es de transfor-
mar en una condicién de posibilidad de liberacion, la necesidad
que el imperio impone a la multitud. A tal fin, Negri y Hardt propo-
nen dos perspectivas metodologicas: una, de critica y deconstruc-
cion, que se traduce en la categoria de imperio, y otra, propositiva
y ético-politica, que refiere a la multitud. En este punto, presentan

6. Cf. ibid., p. 66.
7. Cf. ibid., p. 67.



220 MARCELO RAFFIN Y OTROS

las figuras del topo y la serpiente con el fin de contraponer la forma
en que clasicamente la tradiciéon marxista concibe el movimiento
revolucionario y el modo en que ellos proponen conceptualizarlo
en la arena actual. La figura del topo corresponde a la vision clasica
de la revolucién, la del movimiento subterraneo que, a través de
los tineles que cava este animal, hace eclosién en un momento de-
terminado.® Hoy, con la transicion hacia el imperio, sostienen los
filbsofos, los tineles del topo han sido reemplazados por las ondu-
laciones infinitas de la serpiente, que describe la multitud.

Ahora bien, la multitud presenta una serie de caracteristicas.
Las dos primeras refieren a lo inconmensurable y lo virtual, es de-
cir, alo que aparece como fuera de medida y mas all4 de toda medi-
da, que definen bien la potencialidad productiva de la multitud. Lo
inconmensurable permite pensar la politica como una ontologia de
la inmanencia. En este punto, Negri y Hardt recuperan la impor-
tancia de la revolucion humanista del renacimiento con su famoso
lema “ni dios, ni amo, ni hombre”, para mentar la necesidad de
no buscar un valor o medida trascendente que permita fundar los
valores de nuestro mundo, sino procurarlos en el hombre mismo
como la posibilidad de producir un fundamento a partir de una
situacion concreta. De esta suerte, el valor surgira a partir de la
innovacion y la creacion continuas de la multitud, es decir, de las
necesidades concretas que surjan de aquello que viva la multitud.
Por su parte, lo virtual es entendido como el nuevo lugar de la mul-
titud en el “no lugar”, como un proceso permanente de desterrito-
rializacion y territorializacion. Por ende, si el gobierno imperial es
un gobierno parasito, que se crea por la multitud y necesita de ella,

8. La figura remite a la conceptualizacion que hace Marx en E/ 18 de brumario de
Luis Bonaparte.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 221

al mismo tiempo la multitud constituye el principio del fin de este.
En este sentido, la virtualidad conlleva la riqueza de una “ontologia
de lo posible” entendida como la posibilidad de accién que tiene la
multitud planteada en términos de lo que Negri y Hart proponen
denominar con el infinitivo del verbo latino posse, es decir, poder.
En él ven la potencialidad productora de la multitud como plena
actividad. Hacia el final del altimo capitulo de Imperio, aparece la
figura del militante como aquella que puede plantear la resistencia
al imperio a partir de un proyecto productor de amor. La figura del
militante es identificada con San Francisco de Asis y liga el anélisis
que Negri y Hardt ofrecen en Imperio con los desarrollos que com-
pletan la investigacion en Commonwealth, donde el acento esta
puesto en la potencialidad de la revolucién y el amor, la alegria y
la risa de la multitud como proyecto de institucion de la felicidad.
Pero el analisis de la multitud que se inicia en Imperio y se
contintia en Multitud y en Commonuwealth, reconoce un nuicleo
fuerte en la segunda obra, en particular, en su segunda parte, don-
de Negri y Hardt indican que con el término “multitud” designan
“un sujeto social activo, que actia partiendo de lo comin, de lo
compartido por esas singularidades”.® Asi, prosiguen, “la mul-
titud es un sujeto social internamente diferente y multiple, cuya
constitucion y accion no se fundan en la identidad ni en la uni-
dad (ni mucho menos en la indiferenciacién), sino en lo que hay en
comun”.'* La multitud es presentada pues como un sujeto politico,
activo, que actia a partir de lo que es comin. De ahi que la nota
central que define la multitud es lo comun. Pero lo comtn no borra

9. Hardt, M. y Negri, A., Multitud. Guerra y democracia en la era del Imperio, trad.
de J. A. Bravo, Barcelona, Debate, 2004, p. 128.

10. Idem.



222 MARCELO RAFFIN Y OTROS

la singularidad puesto que, aun siendo sujeto colectivo, la multitud
permite, al mismo tiempo, la diversidad dentro de si.

Negri y Hardt sostienen que la segunda nota que define
la multitud es el autogobierno: “La multitud, aunque siga siendo
miltiple e internamente diferente, es capaz de actuar en comun y,
por lo tanto, de regirse a si misma. En vez de un cuerpo politico, en
donde uno manda y otros obedecen, la multitud es carne viva que
se gobierna a si misma”."* En consecuencia, el desafio de la multi-
tud es el de la democracia. La via de la democracia es justamente
aquella que posibilita la salida del imperio. Pero se trata de una
forma politica distinta a la que conocemos bajo su modalidad bur-
guesa en la medida en que la democracia que postulan los filosofos
esta definida por lo comtn en términos del uso comuan de aquello
que se produce material e inmaterialmente. La finalidad principal
de Multitud consiste, tal como lo sefialan en el tltimo capitulo, en
repensar el concepto de democracia a la luz de los nuevos desafios
y posibilidades que presenta nuestro mundo, como la posibilidad
de una democracia a escala global. Sin embargo, con ello no pre-
tenden postular un programa concreto de accién, sino tratar de
desarrollar las bases conceptuales sobre las que podria erigirse un
nuevo proyecto de democracia.'?

Esta segunda nota de la multitud implica un componente
particular y potente que la constituye como tal: el de la carne y
su monstruosidad. De esta manera, la multitud ya no es concebi-
da como un cuerpo politico con cabeza de mando y miembros que
obedecen, metafora cara a toda la tradicion de la filosofia politi-
ca occidental, en particular, desde la fundaciéon del pensamiento

11. Idem.
12. Cf. ibid., p. 373.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 223

politico moderno (recuérdese la representacion del grabado del
frontispicio de la primera edicién del Leviatdn o el De corpore,
en el produccion hobbesiana, referencia esta tltima no casual a lo
largo de toda la investigacion de Negri y Hardt), sino a partir de la
monstruosidad de la carne. El cuerpo de la multitud no es el cuer-
po fijo de un sujeto individual y colectivo, tal como se lo pens6 de
Hobbes a Marx, sino el cuerpo multiforme e inasible de la multi-
tud, es decir, su carne y no las individualidades que la componen.
Mas atin, es la monstruosidad de la carne, la de los monstruos que
componen la nueva familia de la multitud. Asi, a la figura del cuer-
po del rey o del Estado moderno, Negri y Hardt oponen la de la
carne viva de la multitud. En esta referencia a la carne, los filosofos
evocan ciertos desarrollos de Maurice Merleau-Ponty en Lo visible
y lo invisible (1959/1964). Pero no se trata solo de la carne multiple
y multiforme que conserva la singularidad, sino ademas y particu-
larmente, de lo monstruoso que implica. Resumiendo su analisis
de composicion de la multitud, afirman:

Al contemplar nuestra sociedad posmoderna, que no
alberga ninguna nostalgia por los cuerpos sociales
modernos disueltos ni por el pueblo ya desaparecido,
veremos que lo que experimentamos es una especie
de carne social, una carne que no es un cuerpo, pero
es sustancia comun y viva. Nos falta aprender qué es
capaz de hacer esa carne. En un registro mas filoso-
fico, Maurice Merleau-Ponty ha escrito: «La carne
no es materia, no es mente, no es sustancia. Para de-
signarla tendriamos que utilizar la antigua nocién de
“elemento”; en el sentido en que se solia nombrar el
agua, el aire, la tierra y el fuego». La carne de la multi-
tud es puro potencial, poder vital informe; constituye
un elemento del ser social que aspira a la plenitud de



224 MARCELO RAFFIN Y OTROS

la vida. Desde esa perspectiva ontologica, la carne de
la multitud es una potencia elemental que expande in-
cesantemente el ser social, produciendo en exceso de
cualquier medida tradicional politico-econémica del
valor. [...] Desde la perspectiva del orden y el control
politicos, entonces, la carne elemental de la multitud
es terriblemente evasiva ya que nunca puede ser com-
pletamente atrapada en la jerarquia organica de un
cuerpo politico. Es obvio que esa carne social viva e
informe puede parecer monstruosa.’s

Negri y Hardt sostienen que una de las figuras que expresan
el caracter monstruoso, excesivo e ingobernable de la carne de la
multitud es el vampiro. Esta figura permite pensar la monstruosi-
dad de la carne como aquello que extrae su vitalismo de la sangre
misma y escapa a la norma y al examen, que constituyen la base de
la sociedad moderna.*# En este sentido, la figura de lo monstruoso
aparece como en negativo, para confirmar la figura de lo normal.
Negri y Hardt sostienen que lo monstruoso debe ser recuperado
con el proposito de romper con la l6gica de la dominacion del im-
perio. En efecto, recuperar lo monstruoso, que mantiene la singu-
laridad y nos permite hacer un uso de lo comtn en la carne de la
multitud, quiebra la dicotomia pablico-privado y recupera la 16gica

13. Ibid., p. 227/228.

14. La figura del monstruo surge en el siglo XVIl y se expande en el XVIIl, como
invencion de la modernidad, a través del gabinete de las monstruosidades donde
se acumulan desde fetos mal formados hasta rarezas de la naturaleza.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 225

de la produccién de lo comin que es propia de la multitud, forman-
do nuevas redes alternativas de afecto y de organizacion social.'s

En definitiva, aquello que caracteriza la carne del cuerpo
multiforme de la multitud es la produccion de lo comtn a partir de
una situacion de necesidad concreta. En esta produccion de lo co-
miun, Negri y Hardt ponen el acento en la performatividad comdn
de la carne social “queer”.

Los fil6sofos desarrollan las ideas que acabo de analizar,
particularmente en el segundo volumen de la investigaciéon “impe-
rio-multitud”, donde, luego de examinar el actual estado endémico
de guerra y de conflicto mundiales (primera parte), profundizan
los ejes centrales de la multitud y la democracia (segunda y tercera
partes) que constituyen el objetivo central de la obra.

Commonwealth

El tercer volumen de la investigacion “imperio-multitud”
aparece como el punto de llegada que la completa puesto que en él,
Negri y Hardt desarrollan el proyecto politico de la multitud, o, tal
como ellos mismos lo expresan, su “devenir principe”, es decir, de
qué manera la multitud se transforma en un verdadero sujeto poli-
tico mediante el autogobierno y formas duraderas de organizacion
social democratica. Este proyecto politico se basa en un proyecto
ético y descansa en la inmanencia de la toma de decisiones dentro
de la multitud que solo es imaginable y posible si se comparte y

15. En este punto, Negri y Hardt sefialan que la monstruosidad de la version
contemporanea de los “vampiros” “sirve para que reconozcamos que todos somos
monstruos: universitarios caidos en la marginalidad, desviados sexuales, tipos
raros, supervivientes de familias patolégicas, etc.”, Hardt, M. y Negri, A., Multitud,
op. cit., p. 229.



226 MARCELO RAFFIN Y OTROS

participa en lo comtn entendido como la riqueza comtn del mun-
do material y los resultados de la produccion social necesarios para
la interaccion social y la produccioén ulterior.

Es interesante subrayar que el subtitulo de la obra traducida
al castellano (que no figura en el original) da cuenta del proposito
que persiguen los filosofos en ella: El proyecto de una revoluciéon
del comiin. De lo que se trata justamente es de desarrollar la insti-
tucion revolucionaria que la multitud puede poner en marcha den-
tro del imperio y contra él. Asimismo, vale la pena destacar el valor
del empleo del término “commonwealth” en el marco de la filosofia
y la teoria politicas, que traduce claramente el objetivo de la obra.
Tal como lo advierte Ratl Sanchez Cedillo, traductor del libro al
castellano, la palabra, que data del siglo XV, es una traduccion del
concepto latino res publica. Remite a la idea de riqueza (wealth)
pero en términos de bien comin y fue utilizada muy particular-
mente por pensadores de la tradicion politica en lengua inglesa de
la primera modernidad, como Hobbes, Locke y Harrington, para
hacer referencia a una comunidad politica gobernada en beneficio
del bien comtn y no de unos pocos, al tiempo que para referir al
Estado moderno teniendo en mente estas ideas. Puesto que se trata
de un concepto propio de esa tradicion, “dificilmente traducible sin
perder elementos en el camino”,* el traductor opté por mantener
el vocablo original. Sobre el alcance de la “riqueza comtn” en tér-
minos de “bien comdn” que supone un gobierno propio en la figura
del Estado en esa primera etapa de la modernidad, recuérdese el
brillante anélisis que Hannah Arendt ofrece en La condicién hu-
mana al sefalar que se trata de una contradiccion de las esferas

16. Sanchez Cedillo, R., nota de la p. 15 en Hardt, M. y Negri A., Commonwealth.
El proyecto de una revolucién del comun, trad. R. Sanchez Cedillo, Madrid, Akal,
2011.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 227

de lo ptublico y lo privado por la cual la esfera ptblica se convierte
en una funcion de la privada y esta se presenta como el Gnico inte-
rés comun. La riqueza comtn (common wealth), sostiene Arendt,
nunca pudo llegar a ser comun en el sentido que hablamos de un
mundo comiin, sino que quedd, o mas bien se procur6 que queda-
ra, estrictamente privada; solo fue comun el gobierno nombrado
para proteger entre si a los propietarios privados (bajo la figura
del Estado o Commonwealth) en su competitiva lucha por mas
riqueza.”

Sin embargo, Negri y Hardt sostienen que con el titulo
Commonuwealth, pretenden indicar una vuelta a algunos de los te-
mas de los tratados clasicos del gobierno, explorando la estructu-
ra institucional y la constitucion politica de la sociedad al tiempo
que haciendo hincapié (una vez reconocida la relaciéon entre los
dos términos que componen el concepto tal como lo utilizan) en
la necesidad de instituir y gestionar un mundo de riqueza comtn,
concentrandose y expandiendo las capacidades de produccion co-
lectiva y autogobierno.

Commonuwealth contiene dos grandes bloques divididos por
un “Intermezzo”. El primero constituye una exploracién filoséfica
e historica que se centra sucesivamente en la reptblica, la moder-
nidad y el capital como los tres marcos que obstruyen y corrompen
el desarrollo de lo comn, donde, de todas formas, los autores des-
cubren alternativas que emergen de la multitud de los pobres y de
los circuitos de la altermodernidad. El segundo bloque presenta un
analisis politico y econémico de lo comtin contemporéaneo, en el
que exploran las estructuras globales de gobernanza del imperio y

17. Cf. Arendt, H., The Human Contition, Chicago & London, The University of
Chicago Press, p. 69.



228 MARCELO RAFFIN Y OTROS

los aparatos de poder del mando capitalista para evaluar el estado y
el potencial de la multitud, donde el acento aparece en las posibili-
dades de la revolucion y los procesos institucionales que requeriria.
El libro se completa con una serie de excursos o escolios al final
de cada seccion, de corte mas filosofico, que pueden leerse, jun-
to con el “Intermezzo” (que juega, nuevamente, como una suerte
de bisagra entre ambos ejes), como una investigacion en paralelo
que replica, refuerza y desarrolla en profundidad los temas basicos
de la interpretacion filosofica que los autores postulan en el tercer
volumen.

El proyecto ético-politico del commonwealth se sostiene
en la constatacion que hacen Negri y Hardt del ntcleo duro de la
produccion biopolitica como produccion de la subjetividad.'® A los
fines de instituir la produccion ética de la multitud que se hace a
si misma componiendo en lo comun las subjetividades singulares

18. Es importante tener presente que Negri y Hardt especifican una distincion entre
la nocion de biopolitica (o produccion biopolitica) y la de biopoder, que les permite
adscribir un significado positivo a la primera, que desembocara en lo que ha sido
denominado, en el debate en torno de este concepto, como “biopolitica positiva”
para mentar la posibilidad de resistencia al biopoder. Si bien la ambivalencia en el
empleo del término biopolitica recorre toda la investigacion, la especificidad como
productividad de la multitud en términos de resistencia al biopoder y produccion
de democracia, se hace mas clara a partir del segundo volumen. De hecho, en el
apartado Del biopoder a la produccion biopolitica, que cierra la primera parte de
esta obra, los fildsofos explican que tanto el biopoder como la produccion biopolitica
“afectan a toda la vida social, de ahi el comun prefijo ‘bio’, pero lo hacen de manera
muy diferente. El biopoder esta situado por encima de la sociedad, trascendente,
a titulo de autoridad soberana que impone su orden. En cambio, la produccién
biopolitica es inmanente a la sociedad y crea relaciones y formas sociales a través
de las formas colaborativas de trabajo. La produccion biopolitica dara contenido a
nuestra investigaciéon de la democracia, que hasta aqui se ha mantenido confinada
al dominio formal. Igualmente aclarara sobre qué base social es posible hoy iniciar
un proyecto de la multitud.”, Hardt, M. y Negri, A., Multitud, op. cit., p. 124.



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 229

que resultan de este proceso, proponen la reutilizacién de viejos
conceptos politicos, como la pobreza y el amor. El primero permite
investigar bajo una nueva mirada en qué medida cambi6 la com-
posicién de clase y apuntar a la amplia gama de actividades pro-
ductivas de las personas dentro y fuera de las relaciones salariales,
asi como descubrir modos de traducir a potencia la productividad
y la posibilidad de los pobres en lugar de concebirlos desde la ex-
clusion. El segundo concepto proporciona otro camino de investi-
gacion de la potencia y la productividad de lo comtin como medio
para obtener la riqueza, realizando asi el deseo y teniendo como
horizonte un proceso de liberacion. Es fundamental poner el énfa-
sis, advierten los filosofos, en el elemento de la fuerza que anima
tanto la pobreza como el amor toda vez que ambos podrian apare-
cer como demasiado débiles para derrocar los poderes dominantes
actuales y desarrollar un proyecto de lo comtin, que desemboca en
la institucion de la felicidad.

Epilogo

La investigacion “imperio-multitud” constituye una contri-
bucién de valor a las posibilidades de la subjetividad en la arena
politica contemporanea, que toma como punto de partida la poten-
cialidad de la nocién de biopolitica foucaulteana asi como la rede-
finicién de categorias de la tradicién marxista, sobre todo, a la luz
de la relectura de las filosofias de Spinoza y Deleuze. Negri y Hardt
realizan un pormenorizado anélisis de diagnostico de la configura-
cion de nuestro mundo y de la vida en €l, en términos de la dupla
imperio-multitud, reservando el primer concepto para dar cuenta
de aquello que se opone al fenémeno vivo y potente de la carne
revolucionaria de la multitud y pretende dominarla. El trabajo que
proponen no se detiene sin embargo alli, puesto que apuestan a la



230 MARCELO RAFFIN Y OTROS

multitud y a sus poderes de produccion y creaciéon de lo comun, en-
tendidos como autogobierno y democracia, proceso que denomi-
nan commonwealth, como proyecto politico de toma de posiciéon
y de accion en el mundo actual. Resta observar en qué medida las
lineas propositivas de la investigacién encarnaran en formas poli-
ticas concretas o de qué modo “la chispa que encienda la pradera”
que los filésofos proponen, pueda ser puesta en practica de manera
generalizada sobre el trasfondo del diagnostico del estado actual
del capitalismo y del tiempo y las subjetividades posmodernas.

Bibliografia

Hardt, Michael y Negri, Antonio (2000), Imperio, trad. de A. Bixio,
Buenos Aires-Barcelona-México, Paidds, 2006.

— Multitud. Guerra y democracia en la era del Imperio, trad.
de J. A. Bravo, Barcelona, Debate, 2004.

— (2009), Commonuwealth. El proyecto de una revolucion del
comtin, trad. de R. Sanchez Cedillo, Madrid, Akal, 2011.



Sobre los autores

Paura Freisner es profesora y Doctora en Filosofia por
la UBA y docente de Estética en el Departamento
de Filosofia de la misma universidad. Investigadora
Adjunta del CONICET. Es autora del libro La vida que
viene. La relacion entre estética y filosofia politica
en el pensamiento de Giorgio Agamben (EUDEBA,
2015). Investiga sobre filosofia del arte postnietzs-
cheana contemporanea.

NataLiA TaccerTa es Doctora en Ciencias Sociales por la
UBA y Doctora en Filosofia por la Universidad de
Paris 8, Magister en Sociologia de la Cultura y Analisis
Cultural por el Instituto de Altos Estudios Sociales
(IDAES) de la UNSAM y Profesora y Licenciada en
Filosofia por la UBA. Es docente de Filosofia en la
UBA y de Artes Audiovisuales en la Universidad
Nacional de las Artes (UNA). Trabaja especialmente
temas de filosofia de la historia y estética.

Owmar Dario HerrEs es Doctor en Filosofia del Derecho por
la UBA, docente de Filosofia de la Facultad de Ciencias
Sociales e investigador del Instituto Ambrosio Lucas
Gioja de la Facultad de Derecho, UBA. Es Profesor de
Derecho Penal e Investigador en la UNLa. Ha publica-
do diversos articulos en las areas de su especialidad.

Tomas Borovinsky es Doctor en Ciencias Sociales por la
UBA. Becario posdoctoral del CONICET. Investigador



232

MARCELO RAFFIN Y OTROS

y docente universitario. Publicd, en co-autoria, las
compilaciones Posteridades del hegelianismo (Teseo,
2011), Distancias politicas. Soberania, Estado, go-
bierno (Mifno y Davila, 2014) y Estética, politica, dia-
léctica (Prometeo, 2015).

GracieLa Pozzi es Doctora en Ciencias Sociales porla UBA

y profesora regular en la misma universidad. Su te-
sis aborda la problematica del campo de exterminio
como el espacio en que vida y politica se implican y
producen nuevas subjetividades, desde las perspecti-
vas tedricas, en la filosofia contemporanea, de Giorgio
Agamben, Michel Foucault y Roberto Esposito.

Maria ALEJANDRA Pacotto es Licenciada y Profesora en

Sociologia por la UBA. Se desempeina como profesora
de Filosofia y de Sociologia en la Facultad de Ciencias
Sociales y del Ciclo Basico Comun de la UBA. Ha par-
ticipado en diversos proyectos de investigacion con
sede en el IIGG de la UBA. Se encuentra finalizando
una tesis doctoral sobre la vida en situacién de calle en
la Ciudad Auténoma de Buenos Aires en la Facultad
de Ciencias Sociales de la UBA.

JULIAN RaUL VIDELA es Profesor y Licenciado en Filosofia

por la Universidad Nacional de San Juan (UNSJ).
Se desempefia como profesor adjunto en la cate-
dra Epistemologia de la Salud de la Tecnicatura y
Licenciatura en Enfermeria de la Facultad de Ciencias
Exactas, Fisicas y Naturales, jefe de trabajos practi-
cos en la catedra de Filosofia Contemporanea y en
el Instituto de Filosofia, sede de su Beca doctoral de
CONICET, de la Facultad de Filosofia, Humanidades
y Artes, de la UNSJ. Su doctorado, realizado en la



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 233

UNSAM, investiga la relaciéon entre inmanencia y co-
munidad en el pensamiento de Roberto Esposito.

ApriAN MEro es Doctor en Ciencias Sociales, Magister en
Comunicacién y Cultura y Licenciado en Sociologia
por la UBA. Se desempefia como investigador y pro-
fesor en las areas de historia, sociologia y filosofia en
esa institucion. Ha escrito articulos para diversos li-
bros y medios académicos, culturales y masivos, tales
como el Suplemento Soy (Pagina/12), y es autor de
los libros Antologia del culo. Textos de placer anal y
orgullo pasivo (Aurelia Rivera, 2015), Historia de la
literatura gay en Argentina (Ediciones Lea, 2012), El
amor de los muchachos: homosexualidad y literatu-
ra (Ediciones Lea, 2005) y coautor junto con M. Raffin
de Obsesiones y fantasmas de la Argentina: El anti-
semitismo, Evita, los desaparecidos y Malvinas en la
ficcion literaria (Editores del Puerto, 2005). Es asi-
mismo compilador de Otras historias de amor. Gays,
lesbianas y travestis en el cine argentino (Ediciones
Lea, 2008), Antologia de lecturas filosoficas I y II (AZ
Editora, 2001) y coautor de los libros para la ensefian-
za media y polimodal Filosofia (Tinta Fresca, 2006)
y Derechos Humanos y Ciudadania (Tinta Fresca,
2006), ganadores del concurso Textos escolares para
todos, organizado por la Direccion General de Cultura
y Educacion del Gobierno de la Provincia de Buenos
Aires (Argentina).

Ramiro Riera es doctorando en Derecho en la UBA,
Magister en Derechos Humanos por la Universidad
Nacional de La Plata (UNLP), Licenciado en Filosofia,
Abogado y Profesor en Ciencias Juridicas de la UBA.
Es profesor adjunto regular de Derechos Humanos en



234

MARCELO RAFFIN Y OTROS

la UBA y profesor en las Universidades de Lomas de
Zamora (UNLZ) y del Salvador (USal). Ha integrado e
integra diversos equipos de investigacion en la UBA.

Abogado, Profesor en ciencias juridicas y Licenciado
en filosofia (UBA). Magister en derechos humanos
(UNLP). Doctorando en derecho (UBA). Docente en la
Universidad de Buenos Aires, la Universidad Nacional
de Lomas de Zamora, la Universidad del Salvador y la
Universidad de la Defensa. Miembro del proyecto de
investigacion UBACyT 20020110100110 “La nocién
de politica en el pensamiento de Giorgio Agamben,
Roberto Esposito y Antonio Negri”, Programaciéon
Cientifica 2012-2015.

ANDREA FacioLr es licenciado en Filosofia por la Universita

di Perugia (Italia) y es magister en Periodismo por la
Universita di Sassari (Italia). Actualmente es alumno
del doctorado en Filosofia de la Universidad nacional
de San Martin (UNSAM), en co-tutela con Paris 8,
donde desarrolla un proyecto de investigacion titula-
do “Clase y multitud: la subjetividad politica desde la
perspectiva del marxismo postobrerista”.

Marcero Rarriv es investigador en Filosofia del CONICET

con sede en el Instituto de Investigaciones Gino
Germani (IIGG) y profesor titular de Filosofia en la
Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de
Buenos Aires (UBA). Doctor y magister en Filosofia
por la Universidad de Paris 8. Se ha desempeiiado,
asimismo, como profesor e investigador invitado en
universidades de varios paises. Ha publicado libros
(entre otros, Estética y politica en la filosofia de
Giorgio Agamben —editor, 2015—, Problemas y de-
bates de la tradicion y la actualidad de la filosofia



LA NOCION DE POLITICA EN EL PENSAMIENTO DE AGAMBEN, ESPOSITO Y NEGRI 235

politica —editor junto a B. Podesta —2012—, La expe-
riencia del horror. Subjetividad y derechos humanos
en las dictaduras y posdictaduras del Cono Sur de
América —2006— y Obsesiones y fantasmas de la
Argentina. El antisemitismo, Evita, los desapareci-
dos y Malvinas en la ficcién literaria —en coautoria
con Adrian Melo —2005-)—, textos para educacion
media y diversos articulos y capitulos de libros en
sus areas de especialidad. Sus ultimas investigacio-
nes se ocupan del tratamiento de la vida a partir de
las précticas constitutivas del paradigma sociopoliti-
co moderno, en particular, siguiendo los desarrollos
propuestos por Michel Foucault, Giorgio Agamben y
Hannah Arendt. Es director de la revista El Banquete
de los dioses. Revista de Filosofia y Teoria Politica
contemporaneas del IIGG de la UBA.



Viene de tapa.

se desprende de su produccion, resulta especialmente pertinente en la medida en que,
por una parte, implica concepciones novedosas que cuestionan el modo en que tradicio-
nalmente se ha pensado la politica en la modernidad y, por otra, se trata de desarrollar
un objeto que no ha sido suficientemente analizado hasta el momento. De manera gene-
ral, se puede sostener que la nocién de politica que estos fildsofos proponen, rompe de
un modo comiin —mas alla de las especificidades y diferencias entre ellos—, con la idea
de la politica como aquello que es el resultado de la accidn teleologica y voluntaria de los
hombres. Se trata, antes bien, en un sentido fuerte pero no tinico, de una pura “media-
lidad” en el contexto de situaciones determinadas, que pretende tanto adaptarse a las
transmutaciones de lo que ain podria denominarse el espacio publico, como apuntar a
la posibilidad de desactivacion de los mecanismos que han desembocado en la configu-
racion de lo “humano” bajo el capitalismo, el capitalismo tardio o la posmodernidad y,

eventualmente, en la raiz de todo proceso civilizatorio.

A tal fin, los estudios que aqui presentamos, se abocan a un analisis de la nocién de
“politica” en las obras de los filosofos escogidos, en base a un trabajo exegético-herme-
néutico, asi como, signiendo una perspectiva genealogico-arqueoldgica, a un examen
de sus antecedentes, en especial, en el debate en torno de la vida y de la comunidad en
Francia, v de algunas derivas, en particular, en otros pensadores contemporaneos de
lengua italiana y francesa.

Marcelo Raffin es investigador en Filosofia del Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y
Técnicas (CONICET) con sede en el Instituto de Investigaciones Gino Germani (IIGG) y profesor
titular de Filosofia en la Facultad de Giencias Sociales de la Universidad de Buenos Aires (UBA).
Dactor en Filosofia por la Universidad de Paris 8. Se ha desempefiado, asimismo, como profesor &
investigador invitado en universidades de varios paises, Ha publicado Estética y politica en la filoso-
fia de Giorgio Agamben (2015), Problemas y debates de la tradicion y la actualidad de la filosofia
politica (2012), La experiencia del horror. Subjetividad y derechos humanos en las dictaduras y
posdictaduras del Cono Sur (2006) v Obsesiones y fantasmas de la Argentina. El antisemitismo,
Euita, los desaparecidos y Malvinas en la ficcion literaria (2005). Sus ultimas investigaciones se
ocupan del tratamiento de la vida a partir de las practicas constitutivas del paradizma socio-politico
moderno, en particular, siguiendo los desarrollos propuestos por Foucault, Agamben y Arendt. Es
director de la revista El Banquete de los dioses. Revista de Filosofia y Teoria Politica contempord-
neas del IIGG de 1a UBA.

ISBN 978-987-12

-65-7
facebook.com/aurelialibros ‘"lHl“IH‘“
HECHO EN BUENOS AIRES EN 2015

294657

91789871



